
Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de
l'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale
ufficiale dell'Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 94 (1996)

Heft: 5

Artikel: Les yogas indien, tibétain, égyptien, chinois

Autor: Benet, Farina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-950610

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-950610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mieux-être par le mouvement

Lesyogas indien, tibétain, égyptien, chinois

par Madame Farina Benet

Article tiré de la revue Recto Verseau, fév. 1994.

Son auteur, Madame Farina Benet est psychologue et professeur de yoga en France voisine. Elle

a publié plusieurs ouvrages, dont certains sont listés en fin d'article.

Le mot Yoga vient de la racine sanscrite «yog» qui signifie «joindre». Le Yoga joint, unit
l'être à son Soi profond, à la divinité, à l'Absolu. Il est une science complète, une voie qui conduit

l'homme à sa réalisation. La pratique du Yoga ne peut être séparée de la philosophie hindouiste

et bouddhiste qui l'ont nourri. En Occident, nous envisageons souvent le Yoga comme une vague

gymnastique douce qui conduit à la détente.

Le Hatha Yoga est une des formes de Yoga la plus connue en Occident. Elle comprend des postures

ou asanas, des exercices de respirations, des pratiques de purifications.

Mais, il existe de nombreuses autres formes de Yoga qui se regroupent autour de trois concepts

principaux: l'action, l'amour et la sagesse. On trouve ainsi, outre le Hatha Yoga qui est une base:

le Mantra-Yoga:
utilisation des sons et des mantras

le Bhakti-Yoga:
concentration mentale sur l'objet d'une

dévotion profonde
le Jnana-Yoga:
étude, connaissance de l'être, de l'univers,

de ses lois

le Karma-Yoga:
action désintéressée, service aux autres

le Dhyani-Yoga:
contrôle de l'esprit par la méditation

le Kundalini-Yoga:
éveil des chakras

le Raja-Yoga:

synthèse des différents Yogas

Au cours des âges, les différents Maîtres et

Yogis ont élaboré des variations et créé de

nouvelles formes de Yoga qui mettent chacune

l'accent sur une forme particulière, privilégiant

un de nos corps (physique, éthérique,
spirituel...), mais visant toutes au même but l'Union,
la Réalisation. Nous pourrions comparer ces

différentes formes aux différentes congrégations

religieuses chrétiennes qui suivent
chacune la règle d'une sainte et se consacrent
soit à la prière continuelle (les cloîtrés), soit aux
services des malades, des défavorisés, soit à

l'étude... leur note dominante ne les empêche

pas de pratiquer également les autres

disciplines.

L'Elindouisme et le Bouddhisme n'étaient pas
les seules traditions à incorporer des exercices

corporels au sein de leurs pratiques spirituelles.

Nous pouvons imaginer que chacune

développait une attention particulière au coprs.
Certains ordres religieux chrétiens pratiquent
une prière en mouvement qui pourrait ressembler

dans sa forme à la prière musulmane.

Ainsi, deux autres pratiques corporelles nous
sont parvenues sous le terme de Yoga bien

qu'elles n'aient, a priori, peu de lien avec l'Inde.

Il s'agit du Yoga Egyptien et du Yoga Chinois.

Le Hatha Yoga

Historique
L'histoire des asanas ou postures de Yoga

remonte à la nuit des temps. On en retrouve
des traces dans les plus anciens écrits de

l'Humanité: les Védas ou livres de sagesse,
écrits par des sages spirituels. Certains disent

que les asanas sont encore antérieures aux
Védas. Siva serait le fondateur du Yoga qu'il

aurait enseigné à Parvati (mère de l'Univers). Le

Yoga est, lui-même, une branche du Tantra qui
est la science de î«expansion» et de la «libération».

Originellement, il y aurait huit millions

quatre cent mille asanas qui permettraient de

sortir de la roue des incarnations. Comme nous

La salutation au soleil

C'est une des postures dynamiques la plus

connue. Il est conseillé de pratiquer dans un

endroit tranquille, sur un tapis, dans des

vêtements amples, soit le matin au réveil

pour dynamiser l'ensemble du corps, soit le

soir, après le travail pour se réharmoniser.

1. les mains sont jointes devant le coeur, la

tête un peu inclinée. La conscience se

situe au niveau du chakra du coeur.

2. en inspirant, les mains et les bras

s'ouvrent vers le ciel, le corps s'incline

légèrement vers l'arrière. Nous nous

ouvrons au soleil et à sa lumière,

3. en expirant, flexion des bras et du tronc

vers l'avant. Si possible, les mains

touchent la terre.

4. en inspirant, le pied droit part vers

l'arrière, le genou droit se pose au sol et
les mains de chaque côté du pied

gauche en avant. La tête est redressée et
tournée vers le soleil.

5. poumons pleins (sinon en expirant et

en inspirant), le pied gauche rejoint le

pied droit, le corps est en planche, en

appui sur les pieds et les mains. Le

regard est dirigé au loin vers l'infini.

6. en expirant, les genoux se posent au sol,

la tête, la poitrine puis le ventre frôlent le

sol comme pours'alongerà plat ventre.

Contact avec la terre.

7. en inspirant, la tête et la poitrine se

redressent (le bas-ventre reste en

contact avec le sol).

8. poumons pleins (si possible), le bassin

se redresse, les bras et les jambes sont
tendus, la tête rentre vers la poitrine,

9. toujours poumons pleins, le pied droit

se place en avant, comme en 4/ sauf

position des pieds inversée.

10. en expirant, position 3/
11. en inspirant, position 2/
12. en expirant, retour à la position 1/

recentrage autour du coeur pour y
emmagasiner l'énergie qui a été reçue.
Cette salutation peut être réalisée 7 fois

de suite ou un minimum de 3 fois.

Effets: action puissante sur le système
glandulaire, circulatoire et digestif. Sollicitation

de l'appareil musculaire, élimination des

graisses superflues. Amplification du souffle

et renouvellement de l'air stagnant. Détente

et revitalisation du système nerveux.

Contre-indications: la femme enceinte
s'abstiendra de pratiquer apès le quatrième
mois de grossesse.

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 5/1996



Mieux être par le mouvement

l'avons précisé auparavant, le Yoga a subi

différentes influences. Les yogis de ce temps
vivaient à l'écart dans des grottes et des montagnes,

ils s'inspiraient de l'attitude des animaux et
ainsi de nombreuses postures portent des noms
d'animaux ou d'éléments naturels (l'arbre, la

montagne, le rocher...). Actuellement, environ

quatre-vingt postures sont étudiées dans les

écoles, dont une trentaine sont essentielles.

Les asanas: elles sont la base du Hatha-Yoga

qui attache une grande importance à la

purification du corps comme étape indispensable à

la réalisation spirituelle. Le but des asanas n'est

pas la beauté du corps ou sa souplesse, mais

sa maîtrise pour l'obtention d'une stabilité et

d'une paix mentale.

Les yogis avaient une connaissance approfondie

de l'être humain tant sur le plan
physique que psychique. Ils ont visionné le

corps humain, traversé par des milliers de nadis

ou conduits d'énergie, dont trois sont principaux:

Ida, Pingala, Shushuma. Les asanas
purifient ces nadis et en améliorent la circulation

énergétique.
Chaque asana a une action globale sur
l'ensemble de l'organisme et du psychisme,

avec pour chacune un effet plus spécifique sur

un organe ou une zone corporelle.
Ainsi le Yoga-asana ne découpe pas l'être

humain, il l'envisage comme une globalité dont
chaque partie, chaque organe est en interaction

avec les autres.

Le Yoga a une action tant sur le système
endocrinien que digestif ou respiratoire ou
sanguin. Il peut soulager des douleurs articulaires

ou de la colonne vertébrale. En favorisant
la respiration, il revitalise l'ensemble du corps et
harmonise le système sympathique.
Contrairement à la gymnastique, le Yoga est

pratiqué en état de relaxation et de concentration.

La conscience du mouvement, l'attention

portée à la respiration, la non-compétition,
le respect des limites individuelles en font une
activité favorable aux enfants comme aux

adultes, aux personnes malades ou saines.

Néanmoins, le corps, et la vie quotidienne des

Occidentaux n'est pas celui des Orientaux et

encore moins celui des yogis. Il faut donc au

départ pratiquer avec un enseignant qui vous

indiquera les différentes contre-indications ou
les postures plus adaptées à votre souplesse

ou à votre problème.
Il est conseillé de pratiquer dans un endroit

tranquille, sur un tapis, dans des vêtements

amples.
Les asanas sont classées en postures dynamiques

et statiques.
Les postures dynamiques sont un enchaînement

de positions ou d'exercices. Elles permettent

la détente du corps, une meilleure circulation

sanguine et l'amélioration de fonctions

organiques.

Les postures statiques se pratiquent en état de

légers mouvements ou immobile. Elles

massent les organes internes, stimulent les

glandes et apaisent le mental.

Sur un plan psychique, les asanas équilibrent et
vitalisent le mental, lui apportant clarté et
concentration. Elles sont, bien sûr, recommandées

dans tous les problèmes de stress,

d'insomnie, de dépression...

Sur un plan spirituel, la discipline corporelle
constitue une étape importante pour accéder
à des états de concentration, de méditation et

de réalisation.

Le Yoga tibétain

C'est un Yoga encore peu connu, car il reste

très lié à la pratique du Bouddhisme, dans

lequel ce Yoga est nommé Nangpé-Yoga ou

Yoga de l'intériorité. Il se présente comme un

ensemble de pratiques posturales et de

symboles gestuels, de techniques de relaxation

et de massage, d'exercices respiratoires, de

méditations sur les chakras, de récitations de

L'échange

- Prendre: en position assise que les

Bouddhistes appellent asana de bodhi-
sattva: dos droit, jambes, bras, doigts,
orteils fléchis, nous inspirons par la

narine droite, prenant ainsi, sous forme
d'une luminosité sombre, toutes les

souffrances, négativités de tous les êtres.

Elles sont dirigées vers le coeur où elles

se consument en un brasier.

- Pause: nous gardons les poumons
pleins autant que possible

- Donner: à l'expir, une lumière blanche

sort par la narine gauche et, chaque

pore de la peau pour appor-ter bonheur
et vertu à tous les êtres.

- Pause: nous faisons une rétention,

poumons vides, en étendant jambes,
bras, doigts, orteils et en maintenant
cette vision de félicité pour tous les êtres.

mantra et surtout comme une expérience de
la compassion envers autrui et de la vacuité-

plénitude propre au Bouddhisme tibétain. La

visualisation présentée ici en est un exemple.
Elle a été enseignée par Kyabdjé Kalou

Rinpotché, «yogi réalisé» de la lignée spirituelle

Kagyupa.

Le Yoga égyptien

Historique
Selon la tradition indienne, il fut un temps où
le Yoga était sur la terre entière. Pont entre
l'Orient et l'Occident, l'Egypte a été le berceau

de nombreuses civilisations et religions. Il

semble que les Yogas indien et égyptien trouvent

une source commune en Perse, Mais deux

graines identiques, semées en deux terres
différentes, ont donné deux fruits différents.
Il existe de nombreuses similitudes entre le

Yoga indien et le Yoga égyptien. En Egypte, on
parlait également d'Union mais entre la Haute

et la Basse Egypte. La Haute Egypte, humide et
fertile, de symbolique lunaire et la Basse Egypte

rouge et aride, d'aspect solaire. Mais le Yoga

égyptien est plus dynamique, extériorisant,
vertical.

La verticalité est au coeur de cette pratique qui
était à l'origine réservée aux pharaons, scribes,

médecins... Tous ceux qui ont visité l'Egypte ont
pu être impressionnés par ces géants de pierre:

statues des Dieux, de prêtres, de pharaons,
caractérisés par une assise solide au sol, de

laquelle s'élève l'Homme Cosmique, l'Homme
Divin.

La religion égyptienne pourrait se résumer à

cette verticalité, cette remontée vers la source,
la lumière. Les pyramides en sont la plus
majestueuse représentation. Le Pharaon, l'homme, le

chercheur doit avoir les pieds fermement
ancrés à la Terre, dans le monde matériel, avant
de s'élever vers des sphères plus subtiles. Le

Yoga égyptien était surtout pratiqué au cours
de cérémonies rituelles. Le pharaon, par ses

attitudes corporelles, s'ouvrait aux forces

divines, devenait canal entre le ciel et la terre,

réunissait la dimension humaine et divine, pour
recréer l'état originel de non-séparativité.
Tout comme le Hatha Yoga, le Yoga égyptien

procure de nombreux bienfaits corporels. Les

prêtres et médecins pharaoniques possédaient

une connaissance précise des différentes
lésions susceptibles d'affecter la colonne
vertébrale et ses répercussions sur les autres

parties du corps. Sans radio, ils pouvaient distinguer

une entorse d'une luxation ou d'un
écrasement vertébral. L'appareil respiratoire leur
était parfaitement connu, comme le reste de
l'anatomie. Enfin, ils avaient également
développé la connaissance des circuits
énergétiques et des centres subtils.

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 5/1996



Mieux-être par le mouvement

La colonne vertébrale
On peut parler du Yoga égyptien comme d'une

vertébrothérapie. C'est une rééducation

complète du dos, de la ceinture scapulaire et
de l'appareil respiratoire. Les médecins égyptiens,

comme les médecins chinois, avaient
établi le lien entre la colonne vertébrale et la

circulation énergétique. C'est à travers elle et
autour d'elle que circulent les principaux
courants énergétiques qui innervent notre

corps.
Toute déformation de l'arbre vertébral se répercute

sur l'ensemble des fonctions de
l'organisme.

Le Yoga égyptien, par une succession d'auto-

manipulations, de flexions, d'étirements, de
torsions de la colonne vertébrale, contribue à

la prévention et à la guérison de cet arbre de
vie. Il requiert moins de souplesse que le Hatha

Yoga, il peut être pratiqué debout, assis,

allongé, ii apporte une rééducation progressive
de l'ensemble de l'appareil locomoteur.
Associé à des respirations profondes et
complètes, il dynamise l'ensemble de l'organisme

et permet une prise de conscience du

schéma corporel.
Les bienfaits du Yoga égyptien ne se limitent

pas au corps physique. Très dynamisant, il

dissipe les idées négatives et développe la joie,

la beauté et le chakra du coeur. L'enchaînement

des positions des mains et des bras capte
l'attention mentale et procure un état de
concentration et de calme.

Position de départ: en position debout ou
assise, le dos droit, sentez le contact des pieds

ou du bassin avec le sol. Sentez que ce contact

avec la terre est important et précieux, alors

que le sommet de la tête est relié au ciel.

Installez les bras tendus et les doigts vers le sol

comme pour capter les énergies de la terre.

Attitude:
- Inspirez lentement et profondément en

fermant les poings lentement pour
emmagasiner cette énergie.

- Expirez, en amenant les poings vers les

épaules, coudes au corps.

- Inspirez, en ouvrant les coudes sur les

côtés, dans le prolongement des épaules.

- Expirez, en amenant les poings en avant,

gardez des angles droits aux coudes.

- Inspirez, en montant les poings au ciel,

toujours des angles droits aux coudes.

- Expirez, en ouvrant les mains, face à face.

- Inspirez, en tournant les paumes des mains

vers l'avant.

A cet instant, le corps est en position de
chandelier ou dans l'attitude du KA, les doigts
comme des antennes captent les énergies
célestes.

Restez plusieurs respirations dans cette position,

en imaginant l'énergie céleste qui pénètre

par les doigts et vient remplir la coupe du

coeur
A partir de cette position saluez les

différentes directions:

- Puis en expirant, fléchissez le tronc vers
l'avant (sans défaire la position des bras).

- En inspirant, revenez en position inititiale.

- En expirant, ouvrez la poitrine en étirant les

coudes vers l'arrière.

- En inspirant, revenez.

- En expirant, flexion à droite, puis revenez

sur îinspir.

- En expirant, flexion à gauche, puis revenez.

- En expirant, torsion à droite, la tête reste

tournée vers l'avant,

- En inspirant, revenez.

- En expirant, torsion à gauche.

- En inspirant, revenez.
On retrouve la position du chandelier
Relâchement de la position:
- En expirant, les mains se replacent face à

face.

- En inspirant, les poings se ferment lente¬

ment.

- En expirant, ils descendent vers l'avant.

- En inspirant, les poings viennent aux clavi¬

cules.

- En expirant, les coudes se plaquent au

corps.

- En inspirant, les bras se déplient.

- En expirant, les poings s'ouvrent, libérant

l'énergie vers la terre.

Amenez alors les mains, l'une sur l'autre au-
dessus du chakra du coeur et sentez la chaleur

qui irradie des mains vers ce centre.

Conseils: contrairement au Yoga indien qui se

pratique le plus souvent les yeux fermés, le

Yoga égyptien, plus dynamique, se pratique
plus facilement les yeux ouverts. Il peut être

intéressant, au début, de pratiquer face à un
miroir pour vérifier la symétrie et la justesse de
la posture. Par la suite, il ne sera pas nécessaire

d'utiliser d'accessoire.

La posture du KA
C'est l'attitude clef du Yoga égyptien que
l'on retrouve au coeur de toutes les autres

postures. Les bras en chandelier s'érigent
vers le ciel libérant les espaces intervr-
tébraux et la cage thoracique. Des successions

de flexions et de torsions assouplissent

la colonne vertébrale ouvrant les

circuits énergétiques de l'ensemble du dos,

massant les organes vitaux. Le Yoga égyptien

peut être pratiqué en intérieur comme
en extérieur, dans n'importe quelle tenue.

Bénéfices:

- dévérouillage de la colonne vertébrale

- libération de la partie supérieure des

poumons
- régulation du système neuro - végétatif

- massage des organes abdominaux

- revitalisation générale

Le Yoga chinois le Kung-Fu

Historique
L'origine véritable du Kung-Fu remonterait au
Vie siècle après J.-C II aurait été enseigné par
Bodhidharma aux moines de Shaolin. Synthèse
entre le Yoga et les arts martiaux, le Kung-Fu

permettait aux moines de renforcer leur corps
physique et d'atteindre le recueillement et la

concentration.

Généralement, le terme «Kung-Fu» nous
renvoie à l'art martial bien connu. Mais en fait,
il faut distinguer, dans le Kung-Fu, le style
interne dont nous allons parler maintenant et
le style externe qui est orienté vers le combat.

Kung-Fu signifie «discipline», «entraînement»,
dans le sens d'une certaine perfection. C'est

une discipline intérieure qui conduit à la

maîtrise de soi, à la régulation de l'énergie
vitale et à la concentration.

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 5/1996



M
___ Mieux être par le mouvement

Guérison par le mouvement

Par Madame Farina Benet

Article tiré également de la revue Recto Verseau de février 1994.

Les contractions
Le Kung-Fu est basé sur une alternance de

contractions et de décontractions dans

certaines positions corporelles, suivies et

précédées de respirations profondes. Les

contractions-décontractions améliorent l'irrigation

sanguine des cellules et favorisent l'élimination

des toxines accumulées au niveau des

articulations et des muscles. Elles provoquent
un réchauffement interne et favorisent les

échanges cellulaires.

Le Kung-Fu a un grand effet dans les affections

rhumatismales, mais ceci n'est pas ses seules

indications. Il agit rapidement sur tous les trau-

matismes articulaires ou des tissus. Il tonifie et

permet un automassage des organes internes.
Il constitue une des plus anciennes techniques
de régénération et de lutte contre le vieillissement.

Les postures de Kung-Fu agissent sur le

système digestif, elles peuvent calmer les

douleurs d'ulcères. Elles favorisent également
l'assimilation. Enfin, certains exercices de Kung-
Fu sont utilisés en relaxation car la détente
amenée par une contraction-décontraction est

difficilement réalisable par une autre méthode.
Les exercices de Kung-Fu rechargent les

cellules, chassent la fatigue et améliorent la

circulation énergétique. Ils peuvent également
servir d'échauffement aux sportifs.

Les différentes phases:
Chaque exercice de Kung-Fu se déroule en

trois phases qu'il est important de respecter

pour tirer un meilleur parti de la phase de

contraction. Les deux phases préliminaires
améliorent l'oxygénation des tissus et préparent

le coeur et les masses musculaires à l'effort

qui va leur être demandé dans la phase de

contraction.

1re phase: prise de la posture mais celle-ci

n'est pas gardée.
2e phase: prise et maintien de la posture
durant 3 à 5 respirations.
3e phase: prise de la posture et contraction
d'une partie ou de tout le corps, avec les

poumons vides.

Les contre-indications:

- Les personnes souffrant d'hyper ou d'hypo¬

tension ne doivent pas exagérer la phase
de contraction.

- Le Kung-Fu fortifie le coeur, mais il est
déconseillé aux personnes qui souffrent de

graves troubles cardiaques de pratiquer la

phase de contraction et les flexions poussées

des jambes.

- Les femmes enceintes doivent également
éviter les phases de contractions.

Dans tous les cas, ne jamais exagérer les

phases de contraction et de rétention

poumons vides.

Farida I

La corps ne peut être morcelé. Chaque mouvement

a un effet musculaire, mais également des

influences par voies réflexes sur d'autres parties

du corps. Pour que le mouvement puisse faire

office de guérison, le pratiquant doit être conscient

de quelques nécessités:

- la première est sans doute la connaissance

de son corps, En connaissant son corps, on

peut détecter les premiers signes avant-

coureuß d'une maladie par exempble et y

répondre par des postures, une activité

physique particulière.

- en connaissant son corps, on découvre son

langage, ses zones faibles. On découvre ses

limites et on apprend à négocier avec elles,

à aller un peu plus loin, sans violence pour
le corps. De cette manière, la partie malade

n'est plus ignorée ou dédaignée, il y a un

dialogue qui s'installe avec elle.

- le dialogue avec son corps se passe durant
le mouvement lui-même, mais également
après. Comment mon corps réagit-il après

telle activité? Quels sont les messages qu'ils

m'envoient ensuite?

L'écoute intérieure

Elle préside à la guérison par le mouvement.
C'est elle qui permet cette connaissance de son

corps, ce dialogue. Nous n'écoutons notre corps

que lorsqu'il et souffrant, lorsqu'il crie. Tout d'un

coup, par une maladie, nous nous rendons

compte que nous avons un foie ou un dos...

pourtant qu'il est bon de sentir la présence de
chacun des muscles de son dos quand tout va

bien.

Fermez les yeux et laissez apparaître à votre
conscience une partie de votre corps celle qui se

manifeste le plus à cet instant. Est-ce parce qu'elle
est souffrante ou au contraire parce que à ce

moment, elle est pleine de vitalité? Cette partie
de votre corps a-t-elle besoin de quelque chose:

un étirement? une torsion? une détente? un

massage? ou rien de particulier Ouvrez les

yeux

C'est ainsi que nous devrions fonctionner:

pouvoir régulièrement plonger à l'intérieur de
nous-mêmes et écouter ce qui est en train de se

Le tir à l'arc
En position debout, jambes bien écartées, pied
droit tourné vers l'extérieur:

- inspirez, en fléchissant la jambe droite.

- expirez, en tendant le bras droit devant vous et

en fléchissant le bras gauche en arrière, main

gauche au dessus de l'épaule gauche.
La main droite semble tenir l'arc et la main gauche
semble bander l'arc. Ceci est la position du tireur à

l'arc.

Revenez en amenant les bras le long du corps sur

l'inspir, et en expirant, tendez les jambes.

Reprenez l'enchaînement en gardant la position
finale trois longues respirations, puis revenir
normalement.

Reprenez l'enchaînement en gardant la position et

en contractant l'ensemble du corps avec les

poumons vides et revenir normalement.
Puis reprenez la série en inversant la position des jambes et des bras.

Effets: développe la force, la concentration, l'équilibre, renforce le coeur et les articulations et
tonifie les reins et les surrénales.

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 5/1996


	Les yogas indien, tibétain, égyptien, chinois

