
Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de
l'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale
ufficiale dell'Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 93 (1995)

Heft: 3

Artikel: Fortpflanzungstechniken in ethischer Sicht

Autor: Bondolli, Alberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-951191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-951191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORTPFLANZUNGSTECHNIKEN 19

Fortpflanzungstechniken in ethischer Sicht

Von Alberto Bondolfi

Der Autor ist Theologe und seit 1 979 als ständiger wissenschaftlicher Mitarbeiter am
Institut für Sozialethik der Universität Zürich tätig. Er ist ausserdem Mitglied der
Zentralethischen Kommission der Schweizerischen Akademie der medizinischen
Wissenschaften und Präsident der Schweizerischen Gesellschaft für biomedizinische
Ethik. Seine Grundmotivation für den Artikel ist, Rahmenbedingungen für eine
gesellschaftliche Regulierung in politischer und sozialethischer Hinsicht zu schaffen und
dadurch extreme Missbräuche auszuschliessen.

Der Artikel wurde in französischer Sprache geschrieben und liegt hier in gekürzter
deutscher Fassung vor.

Die Fortpflanzung des Menschen ist
durch eine paradoxe Situation
charakterisiert, welche sich nicht einfach auf
einseitige Beurteilungen reduzieren
lässt. Die einfachste Sache der Welt,
aber nur auf den ersten Blick. Nimmt
man einen anderen Standpunkt ein,
erkennt man, dass sie von kulturellen
Mechanismen und Urteilen beherrscht
wird, die auf dieser Erde sowohl in
zeitlicher, wie auch in geographischer
Hinsicht extrem variieren.

Bis vor einigen Jahrzehnten war in den
stark industrialisierten Ländern die
Fortpflanzung noch von starker Hetero-
nomie und Unfreiheit geprägt, weil es
weder beim Mann noch bei der Frau
wirksame Methoden zur Empfängniskontrolle

gab. Die Sterilität wurde als

negatives Zeichen betrachtet, welches
nicht mit technischen Mitteln bekämpft
werden konnte.

Die gegenwärtige Situation wird somit
durch einen eigentlichen qualitativen
Sprung gekennzeichnet. Ohne dadurch
einem moralischen Urteil vorzugreifen,
muss dies auch im Hinblick auf eine
adäquate Interpretation sorgfältig
geprüft werden. Diese Änderung der
Gegebenheiten und Mentalitäten ist
relativ unabhängig von «natürlichen»
oder «künstlichen» Verhütungsmass-
nahmen, welche von Ehepaaren der
industrialisierten Länder angewendet
werden. Nur schon die Tatsache, dass
die sexuelle Vereinigung während eines
Zeitraumes bewusst ausserhalb der
möglichen biologischen Fruchtbarkeit
stattfindet, stellt bereits in sich selbst eine
Art «Kulturrevolution» dar.
Die tiefgreifendsten Änderungen jedoch
liegen nicht im Bereich der sexuellen

Sitten, sondern vielmehr in den Mentalitäten

und Lebensarten, wie sie sich

momentan in der jungen Generation
zeigen. So werden die Ehe und der
«Schoss der Familie» nicht mehr unbedingt
als die einzige Lebensform angesehen,
welche zur Fortpflanzung berechtigt.

Der Zugang zu den Verhütungstechniken
wird wie eine zusätzliche Möglichkeit
erlebt, die gleichzeitig den individuellen
Lebensplan des Paares als auch die
Gesellschaft beeinflussen.

Mit diesen allgemeinen Beobachtungen
erhalten wir auf die gestellte Frage noch
keine prinzipiell ethische Antwort. Aber
die möglichen, sinnvollen Antworten für

unsere Gesellschaft werden
eingeschränkt. Wenn man diese Rahmenbedingungen

vergisst, gibt es im Prinzip drei

Antwortmöglichkeiten:

1. Eine erste Strategie könnte darin
bestehen, dass die ganze Problematik

an eine für alle Leute glaubwürdige
Instanz oder Autorität überwiesen
wird.

2. Eine weitere Möglichkeit wäre, das

ganze Problem auf eine «private
Angelegenheit» zu reduzieren, welche
keine rationale Rechtfertigung oder
einen kollektiven Konsens benötigen
würde.

3. Eine dritte Strategie betrachtet die mit
der menschlichen Fortpflanzung
zusammenhängenden Probleme und
Konflikte als Gegenstand öffentlicher
Diskussion und Argumentation.
Hierbei sollten gewisse Aspekte in der

privaten Sphäre verbleiben und
andere der öffentlichen Bestimmung
zuteil werden. Letztere sollten mit
Argumenten legitimiert werden, die, wenn

sie nicht von allen Leuten anerkannt
würden, zumindest Gegenstand eines
qualifizierten Konsens sein sollten.

Angesichts dieser drei Lösungen, die sich

gegenseitig ausschliessen, scheint es mir
offensichtlich, dass nur die dritte eine
ethisch kohärente Antwort garantiert,
sowohl für die Einzelnen als auch für die
Gesellschaft. Die erste Antwort wäre nicht
praktikabel in einer Gesellschaft, welche
sich demokratisch und pluralistisch geben
will. Die zweite Antwort scheint mir auch
teilweise unhaltbar, da jede Gesellschaft
ein begründetes Interesse daran hat, die
Fragen der Fortpflanzung auch in einem
sozialen Zusammenhang zu sehen. Die
Tatsache, dass einige Techniken der
künstlichen Zeugung auf die allgemeinen
Strukturen im Gesundheitswesen
zurückgreifen, macht dieses Argument noch
plausibler.

Traditionelle Ansichten

Bis vor einigen Jahrzehnten war die
soziale und ethische Reaktion auf die
Sterilität eines Paares besonders hart.

In der klassischen Antike wurde die Frau,
welche keine Kinder bekommen konnte,
in sozialer und auch in religiöser Hinsicht

vom Volk verflucht. Auch die biblischen
Schriften zeugen von dieser Mentalität,
obgleich es Zitate gibt, welche von
«wunderbaren» Mutterschaften handeln.
Dies zeigt, dass mit Erklärungen religiöser
Art versucht wurde, eine solche Mentalität
zu überwinden.

Auch wird von vielen Gesellschaften seit
langem versucht, den negativen Aspekt
der Sterilität mit der Adoption zu lösen.
Dies geschieht teilweise mit moralischer
Billigung und wird nicht nur geduldet,
sondern sogar begrüsst.

Sobald man die genaueren Ursachen der
Sterilität sowohl beim Mann als auch bei
der Frau feststellen konnte, gab es einen
qualitativen Sprung in der Wahrnehmung
und Bewertung der Sterilität.

Die Fortpflanzungstechniken sind das
letzte Stadium einer Entwicklung, die
schon viel früher begonnen hat. Einer
Anzahl vom Problem direkt oder indirekt
betroffener Frauen und Männer soll
dadurch der Zugang zu einer
Schwangerschaft ermöglicht werden, ohne dass

sie sich zu einer Adoption entscheiden
müssen.

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 3/1995



FORTPFIANZUNGSTECHNIKEN 20

Welche ethische Annäherung
an die Problematik gibt es nun?

Das Angebot auf dem medizinischen
Markt kann nicht allein genügen, um die
Einführung dieser Fortpflanzungstechniken

zu legitimieren. Jedoch bestätigt die

grosse Menge an Literatur indirekt die
Tatsache, dass es nötig wurde, eine solche

Einführung zu legitimieren.

Diejenigen, welche auf die eine oder
andere Art zu den Fortpflanzungstechniken

Zugang erhalten, haben zwei
Möglichkeiten:
1. Man kann vom Postulat ausgehen,

dass die einzige legitime Ausübung
der Sexualität im Rahmen einer
monogamen und unauflöslichen Ehe zu
geschehen hat. Andere Wege der
Fortpflanzung würden die vorgegebene
«natürliche Sittenordnung» verletzen.

2. Man kann auch eine Ansicht vertreten,
bei welcher es in sich legitim ist, sich

um seine eigene Sterilität zu kümmern
und sie zu überwinden versuchen. Die
ethische Reflexion konzentriert sich auf
die Bewertung der gewählten Mittel
und ihren Konsequenzen.

Im ethischen Sprachgebrauch wird die
erste Perspektive «deontologisch» genannt

und die zweite teleologisch.
Die deontologische Sichtweise strebt nicht
danach, bei den existentiellen Bedeutungen,

welche durch die Sterilität kulturell

angenommen wurden, haltzumachen,
sondern sie wird von grundlegenden
Definitionen der ehelichen Gemeinschaft und
der Sexualität ausgehen.
In teleologischer Perspektive können sich
sehr verschiedene Betrachtungen
anmelden. Die häufigsten Überlegungen
gehen zurück auf die Absichten der
sterilen Paare und auf die Konsequenzen
der Fortpflanzungstechniken. Diese
können sich auf die Mutter beziehen, auf
das Paar gemeinsam, auf die Kinder, die
unter diesen Bedingungen gezeugt
wurden, und auf die ganze Gesellschaft,
welche die Anwendung solcherTechniken
eingeführt hat. Weiterwerden auch

Erwägungen zurVerhältnismässigkeit zwischen
den Zielen und den Mitteln und zur
Erfolgsquote der Fortpflanzungstechniken
gemacht. Es werden also durch die
teleologische Argumentationsstrategie viel

grössere thematische Horizonte geöffnet,
als dies aufgrund von rein deontologi-
schen Erwägungen der Fall ist. Letztere
Perspektive macht gezwungenermassen
nur auf die prinzipiellen Aspekte

aufmerksam, die bereits in den klassischen
Diskussionen über Sexualität bekannt
sind, und ist nicht in der Lage, auf die
einzelnen Aspekte einzugehen, die nur in

der teleologischen Betrachtungsweise
sichtbar werden. In Anbetracht der
Tatsache, dass sich die ethische Beurteilung

der Fortpflanzungstechniken erst
stellt, nachdem ihre Einführung bereits
institualisiert wurde, scheint es mir
offensichtlich, dass die teleologische Perspektive

eine artikulierte Antwort auf die noch
offenen Fragen erlaubt, während die rein

deontologische Sicht uns daran hindert,
wirklich in die Materie einzudringen. Sie
hört ante portas auf, ohne konkrete Urteile
über die verschiedenen Modalitäten der
Fortpflanzungstechniken zu geben.
Wie also soll nun eine ethische Position
formuliert werden, die allen Elementen
Rechnung trägt?

Einige vorhergehende Haltungen

Wer nicht direkt von den Problemen der
Sterilität berührt wird, hat oft Mühe, diejenigen

zu verstehen, welche auf wirksame
Weise gegen diese Beschränkung
ankämpfen. Trotzdem sollte von denjenigen,

welche die Möglichkeit haben,
eigene genetische Kinder zu haben, eine
Art «Pflicht zur Sensibilität» gegenüber
denjenigen, die keine solche Möglichkeit
haben, abverlangt werden. Andererseits
sollten alle Betroffenen den Unterschied,
der zwischen den Fortpflanzungstechniken

und der Adoptionsmöglichkeit
besteht, nachvollziehen können. Die
erwähnten Techniken können die Sterilität
nicht aufheben, aber sie geben dem
betroffenen Paar die Möglichkeit, eine
Schwangerschaft zu erleben. Man müsste
hier vermehrt von einer «Schwangerschaft
um jeden Preis» sprechen, anstatt von
einem «Kind um jeden Preis».

Bei einer Adoption gibt es zudem eine
Pflicht der Gesellschaft, sich um Kinder zu
kümmern, die bereits schon geboren sind,
während eine solche Pflicht gegenüber
den Kindern, die nur gewünscht, jedoch
noch nicht gezeugt sind, nicht in gleichem
Masse offensichtlich ist.

Alle diese Erwägungen wollen nicht
normativ sein, sondern zu einer offenen
Haltung auffordern, um den harten Kern
der ganzen Problematik besser
anzugehen.

Eine ethische Stellungnahme muss vor
allem von der Hypothese ausgehen, dass

Sterilität nicht als Ausdruck eines angeblichen

«Gotteswillen» verstanden wird. Ein

solcher Wille würde, auch wenn er auf
absurde Art bewiesen werden könnte, den
Menschen die ganze Handlungssphäre
der moralischen Verantwortung in diesem
Bereich entziehen.

Die Aufgabe der Ethik besteht in der Suche
und der Legitimation einer grundlegenden

Kategorie, welche das normative
Gewicht bei der Bewertung der Fortpflan-
zungstechniken tragen kann. Die
zeitgenössische Debatte bewegt sich
zwischen den beiden Extremen, in diesen
Techniken einerseits nur einen Wunsch
und andererseits ein wirkliches Recht zu
sehen. Werden diese beiden Perspektiven
ohne jegliche einschränkende Intervention

unterstützt, können sie zu grotesken
Situationen führen. So wird derjenige, der
in jedem Sterilitätszustand eine unabänderliche

Realität sieht, versuchen, aus dem
Kinderwunsch einen «nutzlosen Wunsch»

zu machen. In diesem Fall müsste das
Recht den Zugriff zu den Mitteln verbieten.
Im anderen extremen Fall könnte derjenige,

der von der Zeugungsunfähigkeit
betroffen ist, verlangen, dass alle möglichen

technischen Anstrengungen
unternommen werden, um ein «Recht auf
Fruchtbarkeit zu garantieren». Ausserhalb
dieser beiden extremen Positionen scheint

es mir angebracht, eine vermittelnde Position

einzunehmen und den Zeugungswunsch

als legitimes Interesse zu qualifizieren.

Diese Kategorie erlaubt, in

wirksamer Weise gegen die Sterilität zu
intervenieren, ohne dass gleichzeitig bei der
Wahl der Mittel direkte Pflichten

gegenüber den Paaren entstehen. Die
Auswahl der Mittel müsste sorgfältig unter
Berücksichtigung aller legitimen
Interessen geschehen.

Die derzeitige Diskussion hat sich bereits
mit diesen Aspekten der Problematik
auseinandergesetzt. So wurde z.B.
unterstrichen, dass bei einem Kind, welches
seinen genetischen Vater nicht kennt
(heterologe Insemination), Konflikte mit
den sozialen Eltern entstehen können.
Ethische Überlegungen sollten bei solchen
Äusserungen sehr vorsichtig formuliert
werden. Tritt ein solcher Fall ein, sollte bei
diesem relativ seltenen Phänomen nicht
vorschnell eine soziale Reaktion mit einer
spezifisch ethischen verwechselt werden.
Die kulturellen Faktoren sind sicherlich für
eine juristische Reglementierung wichtig,
sollten jedoch, zumindest in diesem speziellen

Falle, nicht zu einem wirklichen

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 3/1995



FORTPFLANZUNGSTECHNIKEN 21

«Recht» zur Kenntnis seiner biologischen
Abstammung führen. Unter diesen

Bedingungen Geborene könnten dadurch
privilegiert werden, im Gegensatz zu den
Kindern, welche, weil unehelich geboren,
für sich kein absolutes Recht in Anspruch
nehmen, sondern nur ein legitimes Interesse.

Mit anderen Worten, eine ethische
Antwort auf die Gefahren der
Fortpflanzungstechniken soll speziell auf mögliche
diskriminierende Auswirkungen voreiliger
moralischer Antworten achten und versuchen,

ihre eigenen Positionen soweit als

möglich zu differenzieren.

Einige Knotenpunkte der
ethischen Diskussion

Ein erster Punkt in der Problematik entsteht
durch die Trennung zwischen dem
biologischen und dem sozialen Element.
Werden unser tägliches Leben und die
darin vorherrschenden Mechanismen
aufmerksam beobachtet, wird man
erkennen, dass eine solche Trennung
überall gegenwärtig ist, ohne dass unmittelbar

eine moralische Diskussion darauf
erfolgt. Im vorliegenden Fall ist die

Trennung beider Elemente gewollt und

geplant, und dies könnte teilweise das
damit verbundene diffuse Unbehagen
erklären. Bei der ethischen Reflexion
müsste versucht werden, die tiefen Ursachen

zu diesem Unbehagen zu interpretieren

und die darin mit den Werten
verbundenen Auswirkungen zu sehen,
ohne deswegen in die Falle einer moralischen

Missbilligung zu treten.
Eine zweite normative Schwierigkeit ist

spezifisch mit der Technik derln-vitro-Ferti-
lisation verbunden, bei der z.T. auf
gefrierkonservierte Embryonen zurückgegriffen
wird, welche auch nicht alle implantiert
werden. Damit eine solche Technik legitimiert

werden kann, muss ein Embryo-
Status vorausgesetzt werden, bei dem ein
absoluter Schutz, wie bei einer bereits
geborenen Person, ausgeschlossen ist. Die
Diskussion zu diesem Status ist noch nicht

abgeschlossen. Soll nun mit der Praktik

weitergemacht werden, auch wenn es zu
diesem Punkt noch keinen Konsens gibt?
Wann wird es hier einen demokratisch
erreichten Konsens geben? Genügt das
Fehlen eines Konsens, um ein Moratorium
zu rechtfertigen? Alles Fragen, welche
eine öffentliche Diskussion verdienen.

Ein dritter normativer Punkt ist relativ neu
in der ethischen Diskussion. Es handelt
sich hier um die Beziehung zwischen Ziel

und Mittel in diesem Gebiet. Wenn es
zutrifft, dass die Ressourcen im
Gesundheitswesen ebenso beschränkt sind wie
viele andere Ressourcen in einer Gesellschaft,

so muss zumindest prinzipiell
beachtet werden, dass diese in gerechter
Weise verteilt werden. Es muss aber auch
erkannt werden, dass sich eine solche
Forderung nicht spezifisch auf die medizinische

Reproduktionssphäre bezieht und
dass, auch wenn die Frage berechtigt ist,

daraus noch nicht ein Verbot dieser Techniken

hervorgeht, sondern höchstens deren

Reglementierung in wirtschaftsethischer
Perspektive. Es ginge hier um allgemeine
Forderungen in der gerechten Verteilung
der Ressourcen. Dazu müsste die medizinische

Indikation genauestens interpretiert
werden, um z.B. bei «Wartelisten» jegliche
Form der Willkür auszuschliessen.

Ein letztes ambivalentes Element in der
Beurteilung der Fortpflanzungstechniken
ist vom Frauenbild gegeben, das indirekt
durch diese technischen Möglichkeiten
begünstigt wird. Man könnte vorerst
denken, dass solche Möglichkeiten für die

von den Problemen der Sterilität betroffenen

Frauen zu einer Art Instrument der
Emanzipation werden könnten (vor allem
die Insemination könnte ganz ohne männlichen

Partner auskommen). Denkt man
jedoch mehr darüber nach, wird man
erkennen, dass diese Techniken indirekt
die traditionellen Massstäbe verstärken,

gemäss denen eine Frau sich nur voll
entfaltet, wenn sie physisch eine
Schwangerschaft erleben kann.
Alle diese Verwicklungen, auf die in kurzer
Form hingewiesen wurde, können in sich

alleine die Konflikte nicht definitiv lösen,
denen man auf dem Weg der
Fortpflanzungstechniken begegnet.

Nur durch teilweise Verneinung der
extremen Antworten wird man den Weg
gehen können, der uns zum guten Ende
führen wird.

Welcher Weg führt aus den
Schwierigkeiten?

Eine juristische Strategie, die in Richtung
eines absoluten Verbotes dieser Techniken

geht, ist, ethisch gesehen,
problematisch. Die Konsequenzen wären viel
schlimmer als das angebliche Fehlen der
Moral bei einer liberalen Gesetzgebung.
Denken wir nur an die Eventualität eines
Schwarzmarktes fürSperma im Falle eines
Verbotes. Die damit verbundene Doppel¬

moral ist ethisch noch negativer, weil sie

zu falschen Vorstellungen der ethischen
Ideale und der Argumente, die sie
rechtfertigen, verleiten könnte.

Es erscheint mir deshalb wichtig, eine
solche Perspektive in positiver Weise zu
überwinden, indem vor allem die Notwendigkeit

unterstrichen wird, nicht nur
technisch, sondern auch ethisch den Umgang
mit der Sterilität durch Bekämpfung der
Gefahrenmomente so gut wie möglich
vorzubeugen.

Immer noch im Bereich der Prävention
muss die Bedeutung der psychologischen
Ursachen der Sterilität und des Verzichts
auf eine technische Versessenheit
unterstrichen werden.

Es ist in jedem Falle die grundlegende
ethische Perspektive, welche den Ausweg
zu solchen Techniken als «ultima ratio»
legitimiert, was wiederum zu einigen Kriterien

führt, die nicht nur der Bildung eines
kategorischen Imperatives dienen sollten,
sondern einer differenzierten Beurteilung
zwischen verschiedenen Alternativen:

- Der radikale Charakter der Technik
selbst spielt eine wichtige Rolle in der
ethischen Beurteilung der Wahlmöglichkeiten,

sowie auch die Intensität
der dadurch eingeführten Hetero-
nomie. Darüber hinaus verstärkt sich
die Trennung zwischen dem biologischen

und dem sozialen Element,

umso schwieriger wird auch die
psychische und moralische Integration
der vorgenommenen Handlungen.

- Das soeben zitierte Kriterium soll nicht
in jedem Falle für den Entscheid

ausschlaggebend sein. Es soll in jedem
einzelnen Fall die spezifische medizinische

Indikation berücksichtigt werden.

Hier wird dem Recht eine schwierige

Aufgabe gestellt. Wenn das Recht

einerseits die durch eine Technik klar

gezeigten oder gefährdeten Werte
ermitteln soll, muss es andererseits
auch (und dies aus ethisch-juristischen
Motiven) eine Gleichheit für Frauen
und Männer beim Zugang zur
Fortpflanzung garantieren.

Ausgehend von ethischen Erwägungen
der Gleichheit zwischen den Geschlechtern,

müsste konkret die heterologische
Insemination (im Falle männlicher Sterilität)

und die Befruchtung in vitro (im Falle
weiblicher Sterilität) nicht auf entgegengesetzte

Art und Weise geregelt werden,
weil dies zur Diskriminierung eines der
beiden Geschlechter führen würde.

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 3/1995



22

Nouvelles du comité central
après sa séance du 19.1.95

ASSF/SHV

- Die Forschungsinteressen in der Fort¬

pflanzungstechnik sind sicherlich
legitim, d.h. jedoch nicht, dass sie
ausreichend sind. Die Rechte der
direkt betroffenen Personen müssen
als vorrangig betrachtet werden.

- Das Recht des ungeborenen Kindes,
welches nicht die Möglichkeit hat,
sich zu äussern, muss Vorrang haben.
Es darf nicht durch die Wahl der
Technik, dessen Objekt es ist,
diskriminiert werden.

Diese Kriterien müssen den Entscheidungen

vorausgehen, auch wenn sie
nicht in jedem konkreten Falle ein
«Rezept» für dessen Behandlung
darstellen können. Trotz aller Sinn- und
Kohärenzsuche in diesem Gebiet wird
die ganze künstliche Fortpflanzung
durch eine verbleibende Ambivalenz
charakterisiert. Man sollte trotzdem nicht
einem ethischen Zynismus verfallen,
sondern beharrlich auf dem Weg des
Gerechten und Guten weiterfahren,
immer mit der Überzeugung, dass es bei
der Ethik keine Vollkommenheit gibt.

11Î717K \717

Page 26 du numéro 2/95: les A et 5

juin 1994 eut lieu la réunion du
Comité de liaison des Sages-femmes
de l'Union Européenne, où fut donné
le rapport du Royal College of
Midwives (ce n'était pas la réunion du
Royal College). Merci d'en prendre
note.

ni^T^nT^fnTiif
Seite 25 von Nr. 2/95: Am 4. und 5.

Juni 1994 fand eine Sitzung des EU-

Verbindungskomitees der Hebammen

statt. Bei dieser Gelegenheit
wurde der Bericht des Royal College of
Midwives vorgestellt. (Es war keine

Sitzung des Royal College of
Midwives). Danke für Ihr Verständnis.

Ruth Brauen a rendu compte de ses

voyages à Prague et en Ouganda. Des

impulsions précieuses ont pu être transmises

à des sages-femmes qui travaillent
dans un contexte vraiment difficile.

Annonce du prochain congrès de l'ICM à

Oslo du 21 au 25 mai 1996. (voir ci-
dessous)

Le comité central a été informé des
dernières négociations tarifaires avec le

Concordat des assurances.

La VESKA a demandé à l'ASSF d'étendre
les prestations des sages-femmes également

dans les hôpitaux. Le comité central
est aquis à cette idée et l'a fait savoir.

Au début de l'année, il y a eu une
rencontre avec Künzler-Bachmann. Le

thème de la discussion a essentiellement

porté sur la diminution marquée des
rentrées publicitaires dans le journal pour
1994. Une collaboration accrue entre les

rédactrices et la régie des annonces, de
même que la recherche active d'annonceurs

sont absolument nécessaires. Le

comité central veut vraiment maintenir la

parution de 1 1 numéros par année.

Le groupe de travail «organisation de
congrès» soutient activement la mise sur

L'ICM tiendra son Congrès international

1 996 à Oslo, du 26 au 31 mai.

Le thème est le suivant: «L'art et la science
de la sage-femme pourgarantir un meilleur

futur des naissances».

Dans notre journal précédent, la rédaction

a lancé un appel à toutes les sages-
femmes qui seraient intéressées à

présenter, à Oslo, une étude ou un travail
de recherche. Cet appel écrit en anglais
vous aura certes fait comprendre qu'il

pied du congrès de Fribourg. Un guide
d'organisation de congrès a été actualisé

avec fixation d'un calendrier.

Le comité central prend connaissance de
la démission de Maja Heiniger de la

commission du journal. Le repourvoie-
ment du poste par une sage-femme
francophone est primordial pour assurer
la composition d'une «équipe» francophone

dans cette commission. Connaissances

d'allemand souhaitées. Pour en
savoir plus, annoncez-vous jusqu'au
20.03.95 à Maja, tél. 021 801 06 14 ou
à Denise tél. 037 31 44 1 5.

La brochure allemande sur le métier de
sage-femme élaborée en commun avec
l'association des orienteurs professionnels
est parue. Cette publication est très intéressante,

elle peut s'obtenir pour le prix de
7.- fr au secrétariat central.

L'ASSF a été sollicitée par la Conférence
des Directeurs sanitaires pour prendre
position au sujet d'une enquête de l'OMS
sur la santé en l'an 2000. L'Office fédéral
des assurances sociales a également
consulté l'ASSF au sujet de 3 ordonnances
spéciales relatives à la loi fédérale du
1 8.03.94 sur l'assurance maladie.

Ressort PR: Yvonne Meyer

s'agit de faire et de présenter ce travail en
anglais. Nous vous rappelons que
l'échéance pour envoyer le résumé de ces
travaux est fixée au 1 er juin 1995.

Pour davantage de documentation
concernant ce congrès, adressez-vous
au secrétariat central ou directement à
l'Association norvégienne des sages-
femmes: Tollbugt. 35, 0517 OSLO,
NORWAY, Tél.: + 47 22 42 08 90, Fax:
+ 47 22 42 22 07.

dv

Confédération internationale des
sages-femmes (ICM)

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 3/1995


	Fortpflanzungstechniken in ethischer Sicht

