
Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de
l'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale
ufficiale dell'Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 92 (1994)

Heft: 10

Artikel: Discours occidentaux sur les mutilations sexuells féminines

Autor: Barone, Anne-Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-950454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-950454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DISCOURS OCCIDENTAUX 16

Discours occidentaux sur les
mutilations sexuelles féminines
Travail de Madame Anne-Marie Barone, Avocate, effectué dans le cadre de l'IUED
(Institut Universitaire d'Etudes au Développement) de Genève. Avril 1 989. Morceaux
choisis.

Introduction:

Le but de ce travail est avant tout
d'examiner la nature du discours des
occidentaux sur la question des mutilations

sexuelles féminines.

«Le point central de mon interrogation
partira de l'examen des deux points de
vue actuels les plus antagonistes: d'une

part, le discours féministe, qui voit dans
les mutilations sexuelles une forme
particulièrement cruelle d'exercice de la
domination des hommes sur les femmes;
d'autre part, le discours des Africain(e)s
et Européen(nes) qui condamnent toute
critique des mutilations sexuelles comme
une forme d'impérialisme culturel, voire
défendent ces pratiques au nom de la

sauvegarde de l'identité culturelle.»

Les occidentaux face aux
mutilations sexuelles féminines

a) Les missionnaires et colonisateurs:
C'est probablement avec les premiers
missionnaires puis la colonisation que
l'Occident «découvre» certains aspects
du mode de vie, des coutumes et traditions

en Afrique. Le «choc des cultures»
débouche souvent sur la répression.
Ainsi, la réaction de certains
missionnaires et certaines puissances
coloniales fut d'interdire les mutilations
sexuelles féminines, en tant que
pratiques «païennes» ou «barbares», ce

qui déclencha chaque fois des réactions
violentes de la part des populations,
face auxquelles l'Eglise ou la puissance
coloniale fit prudemment marche
arrière. On peut citer, à titre d'exemple,
la tentative des missionnaires catholiques

d'interdire les mutilations sexuelles
féminines en Ethiopie en 1881, sur la
base de la croyance erronnée qu'il
s'agissait d'un rite juif. Ceci provoqua
une telle révolte, que le Pape dut

envoyer sur place une mission d'enquête
chargée d'examiner le problème, à la

suite de quoi le clergé s'inclina et autorisa

ces opérations, à condition toutefois

que les Ethiopiens déclarent «qu'elles
n'avaient aucun rapport avec la religion
juive» '. On voit à cet exemple que l'attitude

de l'Eglise catholique n'était dictée

par aucune préoccupation de type
«humanitaire», ni même inspirée par
l'idée qu'il serait sacrilège de modifier le

corps humain tel qu'il a été créé par
Dieu, mais motivée essentiellement par
un souci sectaire d'éliminer une pratique
qui était considérée - à tort - comme
inspirée par une autre religion.

Un autre exemple est celui du Kenya 2,

où les missionnaires de l'Eglise écossaise

et le gouvernement colonial britannique

lancèrent une campagne contre
l'excision. Face à l'inefficacité de celle-
ci, l'Eglise écossaise (protestante) décida
en 1 929 d'interdire l'accès des écoles
de la Mission aux enfants de ceux qui
ne condamneraient pas l'excision. Un
violent conflit éclata entre les

missionnaires et la population Kikuyu.
Une pétition de ceux-ci auprès du

gouvernement anglais réussit à faire
lever la mesure litigieuse. La seule

mesure qui fut néanmoins maintenue
(pour éviter au pouvoir colonial de
perdre entièrement la face) concernait
les enseignants de l'école de la Mission,
qui n'étaient autorisés à enseigner qu'à
condition de dénoncer l'excision.

Il semble que cette tentative des autorités

coloniales de décourager la clitori-
dectomie, qui fut ressentie par la population

locale comme une ingérence
insupportable dans ses traditions et

croyances culturelles, a joué un rôle

important dans la révolte des Mau-Mau.
Le leader de cette révolte, Jomo
KENYATTA, une fois au pouvoir en 1963,
s'empressa de rétablir officiellement la
clitoridectomie, qui devenait ainsi un
symbole de la résistance culturelle.

Pour caractériser le discours colonial, la

citation ci-dessous me paraît
particulièrement significative: «La routine, il faut
le dire, est, pour le moment, la seule
règle de ces peuplades ignorantes; ainsi

ont fait leurs pères, ainsi ils feront eux-
mêmes. Ils se garderaient bien, si l'impulsion

ne leur vient pas d'une race
supérieure, de déranger quoi que ce
soit aux usages établis par leurs aïeux.»3

Bien que le Commandant GALLIENI,
auteur de ces phrases, ne les ait pas
écrites en rapport avec les mutilations
sexuelles, on y trouve néanmoins tous
les éléments qui caractérisent le discours
et la pratique coloniaux à ce sujet: si les

mutilations sexuelles féminines sont
combattues, c'est parce qu'il s'agit d'une
coutume propre à une «race inférieure»,

que la «mission civilisatrice» de la «race
supérieure» impose d'éliminer.

b) Les développeurs et partisans de la
modernisation:
Le discours «modernisateur» n'est plus
l'apanage de l'Occident, dans la mesure
où il a été intériorisé par de nombreux
milieux dans les pays anciennement
colonisés, en particulier par les élites dirigeantes.

C'est également le discours typique
des organisations internationales. Il se
situe dans le prolongement du discours
des Lumières, imprégné de foi dans le

Progrès de l'Humanité. Il implique donc le

rejet de tout ce qui relève de la tradition,

qui est considérée comme s'opposant au
Progrès. Appliqué aux mutilations sexuelles

féminines, ce discours en condamne
la forme plus que le principe, en mettant
l'accent sur les atteintes à la santé qu'elles
représentent.

On ne peut qu'être frappé par l'analogie
entre le rôle que joue le discours médical
dans l'idéologie développementaliste et
celui que jouait la religion à l'époque
coloniale: dans les deux cas il s'agit de
lutter contre «l'ignorance», «la superstition»,

les «traditions», etc.

Ainsi, il se trouve des partisans de la
«modernisation» des mutilations sexuelles,

favorables à leur médicalisation. On
assiste effectivement, dans les milieux
aisés urbains de pays comme la

Somalie, le Soudan, l'Egypte, le Nigeria,

# suite à la page 20

cf. Fran HOSKEN, Les mutilations sexuelles
féminines, Denoëi/Gonthier, 1993

cf. Andrée SAUREL, L'enterrée vive, Ed. Slatkine
1981

3 Commandant GALLIEMI, Voyage au Soudan
français, Paris, 1 885

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 10/1994



DISCOURS OCCIDENTAUX 20

9 suite de la page 1 6

le Mali et d'autres, a une tendance à

faire opérer les fillettes en milieu hospitalier.

4

c) Les eriionologues et anthropologues:
Si la littérature anthropologique s'est

beaucoup intéressée aux rites de passage
ou d'initiation, et à ce titre a souvent étudié
les cérémonies de circoncision des

garçons, elle est en revanche beaucoup
plus rare au sujet des mutilations
féminines. A cela, une des explications les plus
simples et le fait que la grande majorité
des ethnologues et anthropologues sont
des hommes, et qu'à ce titre ils n'ont pas
facilement accès au monde des femmes,

surtout s'agissant de pratiques entourées
d'un certain secret, et auxqulles les

hommes n'ont généralement pas le droit
d'assister. De plus, dans certaines sociétés,
en particulier musulmanes, alors que la

circoncision masculine donne lieu à des
célébrations et des fêtes, l'excision elle se

pratique de manière privée et individuelle,

ce qui bien sûr ne donne pas matière
à observation anthropologique."

Les anthropologues et ethnologues
tendent à analyser l'excision des filles

comme le simple symétrique de la

circoncision des garçons, en termes de
rites de passage ou d'initiation destinés
à introduire l'adolescent-e dans la

société adulte. Cette hypothèse, qui
correspond peut-être à la signification
originelle de ces pratiques, correspond
aujourd'hui de moins en moins à la

réalité, dans la mesure où les observateurs

s'accordent à constater d'une part
l'affaiblissement voire la disparition,
sous l'effet de l'acculturation, des rituels

qui entouraient les opérations, et d'autre

part l'abaissement de l'âge auquel les

petites filles y sont soumises. Dans
plusieurs pays, les fillettes sont opérées
très tôt, en tout cas bien avant la puberté.
Parfois même, l'opération se pratique
sur les nouvelles-nées: notamment en
Ethiopie (avant le 40ème jour), au
Nigeria, dans l'ethnie Yoruba (dans les

8 jours qui suivent la naissance). En

Somalie, c'est entre 4 et 8 ans que les

fillettes sont infibulées.6

Plus pertinente me semble l'explication
qui voit dans l'excision comme dans la

circoncision et toutes les autres marques
du corps (peintures faciales, scarificatons,
etc), la sanction de l'appartenance à un

groupe, à un sexe, à une génération.
7

S'agissant spécifiquement des mutilations

féminines, elles s'inscriraient dans
le contexte global des procédures de
différenciation des sexes. «Cette
différenciaiton s'accomplit par un

processus de marquage sur le corps (et

notamment sur le sexe) de la personne
féminine ou masculine socialisée
comme telle. L'objet de la mutilation est,

pour le groupe social, de reconnaître et
de confirmer comme tel le sexe de
l'individu.»

8

Enfin, d'autres anthropologues insistent

sur le rapport entre l'excision et la fécondité.

L'excision aurait pour fonction de
purifier un corps appelé à procréer, et
d'assurer la reconnaissance sociale de
la capacité à enfanter, tout en protégant
cette capacité reproductrice.9

d) Les psychanalystes:
L'interprétation psychanalytique
classique (freudienne) des mutilations
sexuelles féminines découle de la

théorie de Freud sur la «bisexualité
constitutionnelle» de la femme: celle-ci,
selon Freud, est censée accéder à une
sexualité adulte (synonyme de vaginale)
lors de la puberté, en abandonnant la

sexualité infantile fondée sur le clitoris. 10

Ainsi, selon Marie Bonaparte, disciple de
Freud, l'ablation du clitoris, vestige
masculin d'une bisexualité primitive, vise

à compléter l'œuvre de la nature en
parachevant la féminisation de la fillette.11

Il est frappant de constater ici que cette

interprétation rejoint presque littéralement

certains grands mythes africains:
en particulier chez les Dogons (mali), il

existe la croyance que les êtres humains
possèdent à la naissance les éléments
des deux sexes: le prépuce de l'homme
serait son élément féminin, et le clitoris
de la femme son élément masculin. Ainsi,
la circoncision et l'excision sont
pratiquées afin de défaire l'homme et la
femme de ce qui est contraire à leurvéri-
table nature et de confirmer leur
appartenance à l'un des deux sexes.

12

Un autre psychanalyste, Bruno Bettel-
heim, s'écarte des thèses freudiennes, et

interprète les mutilations sexuelles
féminines sous l'angle de l'ambivalence des
hommes à l'égard des fonctions sexuelles

féminines. Il y voit, en substance, une
tentative des hommes d'acquérir
symboliquement le contrôle des fonctions sexuelles

féminines, et ajoute que ces

pratiques témoignent «d'une hostilité
agressive pouvant facilement s'expliquer

par la peur ou par l'envie».13

e) Les féministes:
Le mouvement féministe tel qu'il s'est
développé aux Etats-Unis et en Europe
occidentale dans les années 1970 a
mis l'accent tout particulièrement sur le

droit fondamental pour les femmes de
contrôler leur corps, leur sexualité et leur

capacité reproductrice.

Les théories féministes reposent sur une
analyse de la société patriarcale qui, à

peu près partout dans le monde, est
basée sur la domination des hommes et
la subordination des femmes.

Le phénomène des mutilations sexuelles
féminines est interprété à partir des
éléments qui précèdent. Ainsi, l'américaine

Fran HOSKEN, auteur d'une imposante

recherche sur ce sujet, dénonce
les mutilations sexuelles comme une
atteinte intolérable aux droits de
l'homme, «atteinte au droit à la santé
des victimes, mais aussi à l'essence, à

l'esprit même de la féminité». La cause
fondamentale de ce phénomènre serait
le mépris dans lequel la femme est

tenue. «Cette agression barbare dont
sont victimes les jeunes filles n'est qu'un
des moyens pour l'homme de maintenir
sa supériorité sociale et sexuelle.» 14

4 Fran HOSKEN; Les mutilations sexuelles
féminines, Denoël/Gonthier, 1983

4 Michel ERLICH, Les mutilations sexuelles des
femmes, in La Recherche, No 1 95, janvier 1 988

6 Fran HOSKEN, op. cit.

' Marc AUGE, Corps marqué, corps masqué. In:

Le corps enjeu, Musée d'ethnographie,
Neuchâtel, 1 983

8

Sylvie FAINZANG, L'excision, ici et maintenant.
In: Les mutilations du sexe des femmes
aujourd'hui en France, Ed. Tierce, 1 984

' Cahterine CORMONT, Essai sur la féminité
bambara (Mali), Thèse, 1988

10 Nicole SINDZINGRE, Le plus et le moins: à

propos de l'excision. In: Cahiers d'études
africaines, No 65, 1 977

11 Michel ERLICH, Les mutilations sexuelles des
femmes. In: La Recherche, No 1 95, janvier
1988

12 EJelkis Wolde GIORGIS, L'excision en Afrique,
1981

13 Bruno BETTELHEIM, Les blessures symboliques,
Gallimard, 1 971

14 Fran HOSKEN, op. cit.

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 10/1994



DISCOURS OCCIDENTAUX 21

L'écrivain Benoîte GROULT considère

que le but recherché par les mutilations
sexuelles est d'extirper à la base le désir
féminin et d'interdire à la femme de
disposer de son corps.

'5

D'une manière générale, les féministes
voient dans les mutilations sexuelles une
des manières dont la culture patriarcale
tente de réduire la sexualité des femmes
à la fonction de reproduction, de
soumettre la sexualité féminine au
contrôle de mâle. 16

Les mutilations sexuelles féminines font
dès lors l'objet d'une condamnation
sans appel, au nom notamment du droit
à l'intégrité personnelle, du droit à la
sexualité et au plaisir, du droit à la santé.

La position féministe est clairement
universaliste, car elle part du principe
selon lequel «au-delà des différences
culturelles existe une similitude profonde
entre les femmes du monde entier: celle
de leur oppression.»

17

f) Les tenants du relativisme culturel
absolu:
Pour ce courant de pensée, les mutilations

sexuelles féminines font partie de
la culture des populations concernées,
laquelle doit par principe être respectée
dans son intégralité. Les dénoncer
relèverait donc par définition de l'ethno-
centrisme, voire de l'impérialisme
culturel et du racisme.
Ainsi, dans un article intitulé «le devoir
d'excision», Martine Lefeuvre stigmatise
«la vision fondamentalement ethnocen-

trique qui fonctionne au mépris des
cultures africaines», «le discours stupide
qui confond tout: l'excision et l'infibula-
tion, la lutte pour l'IVG 18

et l'éradication
des marques sur le sexe féminin, l'acte
criminel, fou, et le rite, l'initiation et la
torture.»

19

Le point de vue du relativisme absolu

peut être schématisé comme suit:
chaque type de culture est irréductible
aux autres, et il n'existe entre eux rien de
suffisamment commun, aucune dimension

d'universalité, à partir de laquelle
on puisse les mettre en perspective.20 Il

s'ensuit qu'il est par principe illégitime
voire impossible d'émettre un jugement
de valeur sur un quelconque aspect
d'une culture qui nous est étrangère,
faute de tout critère ou point de repère
commun entre deux cultures. Comme le

dit Jean Pouillon, «à la limite le relati¬

visme rejoint l'ethnocentrisme en enfermant

chacun dans sa propre culture, la
différence se réduisant à ceci que dans

un cas on admet la pluralité des prisons
tandis que dans l'autre on ne sait même

pas qu'il y en a une.»
21

La part des choses.
Ou: la barbarie et nous

«La médecine occidentale jusqu'au siècle

dernier, voire ce siècle, n'hésitait pas à

pratiquer de véritables mutilations des

organes sexuels féminins, sous couvert,
bien entendu, de raisons «médicales». La

clitoridectomie était ainsi pratiquée au
1 9e siècle «à titre médical» en Europe et

aux Etats-Unis comme remède contre la
masturbation.22 De même, pour «soigner»
les règles douloureuses, les médecins
occidentaux pratiquaient notamment
l'ablation du clitoris, ou celle des ovaires,
voire la cautérisation du col de l'utérus au
fer rouge et sans anesthésie. On estime à

1 50'000 le nombre de femmes qui ont
été ainsi «traitées» en 1906 aux Etats-
Unis.23 On cite par ailleurs le cas d'un

chirurgien anglais, Brown, qui fut exclu au
siècle dernier de la Société d'obstétrique
de Londres pour avoir pratiqué 50
excisions afin, selon lui, de guérir l'hystérie de

ses patientes.24 D'une manière plus
générale, on est en droit de penser, avec
le psychiatre Thomas SZASZ, que le

chirurgien moderne reste convaincu que le

sexe féminin est une machine défectueuse
dont la chirurgie peut et doit améliorer le
fonctionnement.25
N'oublions pas non plus, quitte à remonter
un peu plus haut dans le temps, que c'est

en Europe qu'a été inventée, vers le 1 2e
siècle, la ceinture de chasteté, qui remplit
le même but que l'infibulation (garantir la

chasteté de l'épouse), à la différence près

- une fois encore, de degré plus que de
nature - qu'il s'agit d'un moyen temporaire

et amovible.

En mentionnant les quelques exemples
qui précèdent, et qui pourraient certainement

être multipliés, j'entends mettre
l'accent sur deux points:
1. La «barbarie», si l'on veut employer ce

terme douteux, est indiscutablement
«bien de chez nous», ou, plus exactement

et pour paraphraser Descartes,
est probablement une des choses «les

mieux partagées au monde». Certains
discours occidentaux qui s'élèvent
contre les mutilations sexuelles ont
parfois oublié ce qui précède,

tombant ainsi dans l'ethnocentrisme
voire le racisme.

2. Le «fossé culturel» qui, à en croire les

tenants du relativisme absolu, séparerait

radicalement les cultures et
rendrait d'emblée illégitime ou impossible

tout discours sur un phénomène
tel que les mutilations sexuelles, est

peut-être moins profond qu'il n'y
paraît. En particulier, s'agissant du
statut des femmes, au-delà de la

multiplicité des formes d'oppression
(que l'on pense, par exemple, au
bandage des pieds des femmes
chinoises, à la «coutume» de brûler les

veuves en Inde, aux milliers de femmes
brûlées comme «sorcières» en Europe
au Moyen Age, etc), ne peut-on
dégager un fond commun à toutes les

sociétés patriarcales (représentation
de la femme comme inférieure et
subordonnée à l'homme, division
sexuelle du travail, réduction de la
sexualité féminine à la procréation,
etc)?

Quelques questions
fondamentales

a) Qu'est-ce que l'«identité culturelle»?
Cette notion est en effet au coeur du
débat, dès lors qu'un des arguments de
celles et ceux qui dénient aux
Occidentaux/aies le droit de critiquer les mutilations

sexuelles consiste à dire que ces

critiques visent à affaiblir l'identité culturelle

des peuples africains, et par là-même
à favoriser le processus d'acculturation et
d'«occidentalisation» du monde.

15 Benoîte GROULT, Ainsi soit-elle, Grasset, 1975

l6*" cf. notamment: Les mutilations du sexe des
femmes aujourd'hui en France, Ed. Tierce,
1 984, avant-propos.

18 Abréviation «francocentriste» pour Interruption
volontaire de grossesse.

" Martine LEFEUVRE, Le devoir d'excision, in La

revue du MAUSS No 1, 1 988
20 Alain CAILLE, Pour un universalisme relativiste,

in La revue du MAUSS No 1, 1988
21 Jean POUILLON, in: Bruno BETTELHEIM, Les

blessures symboliques, 1971
22 Michel ERLICH, Les mutilations sexuelles des

femmes. In: La Recherche No 1 95, janvier 1 988
23 Renée SAUREL, L'enterrée vive, Ed. Slatkine,

1981

24 Benoîte GROULT, Ainsi soit-elle, Grasset, 1975
25 Cité par Enée SAUREL, Bouches cousues. Les

mutilations sexuelles féminines et le milieu
médical, Ed. Tierce, 1985

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 10/1994



DISCOURS OCCIDENTAUX 22

Or, comme le dit hélé BEJI en parlant de
l'identité culturelle, «chacun s'y réfère
sans jamais la définir, elle surgit d'une
espèce de fond aveugle où les choses

sont davantage affirmées que clairement

perçues. Il lui suffit de s'auto-
proclamer pour avoir l'air d'exister.» 26

Deux éléments sont implicitement inclus
dans la notion d'identité culturelle: d'une

part la spécificité de la culture d'une
société donnée par rapport aux autres,
d'autre part l'unité ou homogénéité de
cette culture, c'est-à-dire son aspect
universel au sein de la société
considérée.

S'agissant de la première caractéristique,

on peut observer, avec Lê Thàn
Khôi, que les changements culturels sont
tels depuis un demi siècle au moins, que
cette spécificité ne subsiste plus guère
que dans des zones reculées et chez
certains groupes isolés. Par conséquent,
aucune culture n'est «pure», toutes ont
fait des emprunts (volontaires ou
imposés) à l'extérieur.27

En ce qui concerne l'homogénéité de la

culture, elle représente, selon Isabelle
TABOADA LEONETTI 28

une simplification

outrancière. Parquel miracle en effet
la culture des sociétés dites
traditionnelles serait-elle épargnée par les
conflits (de classe, de génération, de
sexe) dont on s'accorde à reconnaître
l'existence dans notre culture occidentale?

L'auteur précité relève, s'agissant
des femmes qui constituent dans (quasi)
toutes les cultures un sous-groupe
dominé par les hommes, qu'elles ont
généralement eu une faible part dans
l'élaboration des systèmes culturels. A
l'hypothèse d'une culture homogène, ne
peut-on opposer l'hypothèse de la
culture comme un des aspects de la
société où s'exprime la domination de
certains groupes sur les autres?
Il convient au surplus de ne pas idéaliser,

par une sorte de «contre-ethnocen-
trisme» naïf, la culture des autres
sociétés. Comme le rappelle Lê Thânh
Khôi27, toute culture renferme des

aspects négatifs, des phénomènes de
domination et d'exploitation. Si l'on admet
qu'il existe une dimension oppressive
dans toute culture, il est bien sûr nécessaire

de commencer par critiquer celle qui
appartient à notre culture, mais il n'est pas
nécessairement raciste de désigner aussi
les aspects oppressifs existant dans
d'autres cultures.

b) «A-t-on le droit de juger?»
La question posée ici est celle de la
légitimité d'un discours (occidental en
l'occurrence) sur des pratiques relevant
d'autres cultures.

Je précise que seule la légitimité du
discours est examinée ici, par opposition

à celle des pratiques. Il existe en
effet à mon avis une différence
fondamentale entre le fait d'exprimer une
opinion sur des pratiques culturelles
«autres» etle fait d'intervenir autoritairement

de l'extérieur dans ces sociétés,
comme l'a fait le colonialisme, pour
tenter de modifier ces pratiques.

Une deuxième précision importante est

qu'il ne s'agit pas de juger en bloc toute
une culture, mais un trait de cette culture.
Comme le dit T. TODOROV, «je dois

pouvoir dire non pas que telle culture

prise comme un tout est supérieure ou
inférieure, mais que tel trait d'une
culture, qu'elle soit la nôtre ou une autre,
tel comportement culturel, est condamnable

ou louable.»29

Il est de bon ton aujourd'hui, sous l'influence

du relativisme culturel, de prétendre
qu'il serait possible de s'intéresser à des
cultures différentes, d'en parler, mais sans

porter de jugement. Tout jugement de
valeur est d'emblée discrédité et taxé
d'ethnocentrisme ou racisme. N'y a-t-il pas
là une certaine hypocrisie? Le «je ne veux

pas porter de jugement, mais je n'aimerais

pas que ma fille soit excisée» ne
rappelle-t-il pas singulièrement le fameux

«je ne suis pas raciste, mais je n'aimerais

pas que ma fille épouse un noir»?
J'estime pour ma part que le «jugement
de valeur», au sens d'évaluation, d'appréciation,

d'estimation, est inséparable de la

démarche intellectuelle, du processus de
la connaissance et de la réflexion.
Le vrai problème, à mon sens n'est donc

pas tant «juger ou ne pas juger», mais
plutôt au nom de quoi, sur la base de
quels entières, juger.

Dans la perspective du relativisme
culturel, une culture ne peut être évaluée
(jugée) que par rapport à ses propres
valeurs et croyances. On trouve une
illustration de cette position dans la proposition

soumise en 1947 par l'American
Anthropological Association à la
commission des droits de l'homme de
l'ONU, qui stipulait notamment: «Les

standards et les valeurs sont relatifs à la
culture dont ils dérivent, de telle sorte

que toutes les tentatives pour formuler
des postulats qui dérivent des croyances
ou des codes moraux d'une culture
doivent être retirées de l'application de
toute Déclaration des droits de l'homme
à l'humanité tout entière.» 30

La vision universaliste 3I, quant à elle, est

typique de la philosophie des Lumières,

qui met l'accent sur la ressemblance des
humains et des peuples plutôt que sur
leurs dissemblances, sur la base notamment

de l'universalité de la Raison. Une
des convictions de base de l'universa-
lisme est que les différences entre les

humains, les particularismes locaux, ont

pour destin historique de s'estomper au
profit de l'unité de l'humanité. Si la
Raison (ou tout autre valeur) est universelle,

c'est-à-dire commune à l'humanité
entière, il en découle que l'on peut en
son nom légitimement comparer et juger
les différentes pratiques culturelles.

Pierre-André TAGUIEFF dans son oeuvre
montre bien que poussées à l'extrême
les deux logiques (relativisme et univer-
salisme) mènent chacune à une forme
spécifique de racisme:
- le racisme «différentialiste» ou «inté¬

grisme de la différence»32 qui affirme

comme norme la préservation
inconditionnelle des entités
communautaires telles qu'elles sont, norme
dont l'envers est une angoisse
centrée sur la vision d'une destruction

finale des identités collectives, et
dont l'aboutissement est l'apartheid.

- Le racisme «universaliste» ou impérialiste33

qui peut se définir comme l'entreprise

de réduction universelle des

26 Hélé BEJI, Droits de l'homme et identité cultu¬
relle. In: M. BETTATI et B. KOUCHNER, Le devoir
d'ingérence, Denoël, 1 987

27 Lê Thành Khôi, Culture et développement. In:

Revue Tiers-Monde No 97, 1 984
28 Isabelle TABOADA LEONETTI, Culture d'origine,

cultures immigrées, culture ethniques. In:

L'homme et la société No 77-78, juillet-
décembre 1 985

2' Cité in Bulletin du MAUSS No 20, décembre
1 986; p. 46

30 Cité par Pascal BRUCKNER, Le sanglot de
l'homme blanc, Seuil, 1 983

31 cf. Pierre-André TAGUIEFF, Civilisation contre
barbarie? In: L'Homme et la société, No 87, 1 988

32 cf. P.-A. TAGUIEFF, Le nouveau racisme de la
différence. In: M. Bettati et B. Bouchner, Le devoir
d'ingérence, Denoël, 1987

33 cf. P.-A. TAGUIEFF, Ra cisme et antiracisme:
modèles et paradoxes. In Racisme, antira-
cismes, sous la dir. d'A. Béjin et J. Freund, 1 986

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 10/1994



DISCOURS OCCIDENTAUX 23

différences et des identités collectives
à un modèle unique, celui de l'instance

impériale, considérée comme
supérieure sur une échelle de valeurs
universelle, unique et absolue.

Pour en revenir à la question des
mutilations sexuelles, deux pièges symétriques

me semblent devoir être évités:

- d'une part, l'attitude qui, au nom du

respect de la différence culturelle,
aboutit en fait à une indifférence vis-
à-vis de pratiques qui ne nous concernent

pas de près. Comme le dit L.

KOLAKOWSKI, «quiconque dit en
Europe que toutes les cultures sont
égales, n'aimerait généralement pas
qu'on lui coupe la main s'il triche avec
le fisc, ou qu'on lui applique la flagellation

publique - ou, dans le cas d'une
femme, la lapidation - s'il couche
avec une personne qui n'est pas
légalement sa femme (ou son mari). Si

l'on dit, dans un cas pareil, «c'est la loi

coranique, il faut respecter les autres
traditions», on dit en fait: «ce serait
terrible pour nous, mais c'est bon pour
ces sauvages»; par conséquent, ce
qu'on exprime, c'est moins le respect
que le mépris des autres traditions.»34

- D'autre part, la condamnation sans
appel de ces pratiques, en dehors de
toute tentative de comprendre leur
signification au sein des sociétés en
cause, et au nom de principes dont le

caractère universel n'est pas même
mis en doute. L'exemple typique de
cette attitude est bien sûr celui du
discours colonialiste et missionnaire:
celui-ci ne doute pas un instant de la

supériorité de la race / civilisation /
religion dont il est le représentant, ni

de la «mission civilisatrice» qui lui
incombe.

c) Tout discours occidental est-il
inévitablement «impérialiste»?
On l'a vu, une des accusations lancées

aux critiques féministes des mutilations
sexuelles est celui d'«impérialisme culturel».

Cet amalgame me semble reposer
surune erreurde raisonnement, qui occulte
certaines distinctions fondamentales:

- tout d'abord, la distinction entre le
discours et la pratique, dont on a
déjà relevé plus haut l'importance.
Ceci rejoint la question de la position

du locuteur (celui/celle qui tient
un certain discours) dans une relation

de pouvoir ou de domination. Je

m'explique: alors que les colonialis¬

tes, missionnaires etc. étaient en position

de pouvoir et exerçaient
effectivement une domination sur les

populations dont ils condamnaient
les pratiques, les mouvements
féministes occidentaux sont des mouvements

minoritaires, qui n'ont ni
l'intention ni, surtout, les moyens
d'exercer une domination
quelconque sur les peuples en cause.

- Une autre distinction nécessaire pour
juger de la légitimité d'un discours

me semble être celle de la plus ou
moins grande cohérence entre le
discours et la pratique de
ceux/celles qui le tiennent. Par
exemple: on peut douter de la légitimité

de l'Eglise à fustiger les

pratiques «barbares» des peuples
africains, compte tenu de la longue
histoire de «barbarie» qu'elle a
derrière elle (l'Inquisition, les guerres
de religions, la condamnation au
bûcher de milliers de «sorcières», etc).
Le discours féministe me paraît en
revanche cohérent par rapport à sa

pratique: la dénonciation des
mutilations sexuelles féminines va en effet
de pair avec une lutte contre les
formes d'oppression des femmes en
Occident même (luttes contre le viol,
les violences, etc).

Si donc il me paraît inexact d'assimiler
tout discours occidental - en particulier
le discours féministe - à une forme
d'impérialisme culturel, cela ne veut pas
dire que le discours féministe soit exempt
de sociocentrisme.

Il est - inévitablement? - sociocentriste,
dans la mesure où il appartient au
«système idéologique hégémonique de
la modernité culturelle» caractérisé par
l'égalitarisme, l'universalisme et
l'individualisme.35

Il est certain en effet que des concepts
comme le droit à l'intégrité personnelle,
le droit de disposer de son corps,
exprimés notamment dans le slogan
féministe «notre corps nous appartient»,
ne sont pas universels, mais sont socialement

et historiquement déterminés. Dans
l'Europe du Moyen Age, le corps de
l'individu n'était nullement considéré
comme sa propriété, mais comme celle
de Dieu. Dans certaines cultures notamment

en Afrique, le corps de l'individu
est considéré comme appartenant au
groupe, aux ancêtres, au clan, etc, mais

pas à l'individu lui-même. Ainsi, «dire

qu'une femme non excisée n'est pas une
femme, ce n'est pas refuser de constater
sa spécificité biologique, mais c'est
exprimer qu'elle n'a pas reçu la marque
du groupe sur son corps qui la reconnaît
et la fixe, socialement, comme telle.»36

De même, l'argument du droit à la santé
est loin d'être universel. Comme le dit
Bernard HOURS, «la fiction selon
laquelle la santé est un droit semble un
phénomène propre aux sociétés
développées, et peut-être un épiphénomène
lorsqu'on observe avec quelle facilité ce
«droit» est remis en question dès que
survient une crise économique».37

Enfin, on pourrait encore facilement
montrer que les conceptions du corps, de
la sexualité, de la souffrance physique qui
sous-tendent le discours féministe contre
les mutilations sexuelles sont elles aussi

partie intégrante de l'idéologie occidentale

moderne, et ne peuvent dès lors

prétendre à l'universalité.

d) Toute tradition est-elle à conserver?
Il existe cependant d'autres arguments
qui me semblent résister davantage au
grief de sociocentrisme. Celui, par
exemple, qui consiste à relever, avec
Benoîte GROULT, «cette obscure
résistance de la société à tout changement
dès qu'il s'agit du sort des femmes.» 38

Fran HOSKEN 39 elle aussi insiste sur ce
paradoxe: les mêmes gouvernements,
institutions, personnalités qui n'ont que le

mot de «modernisation» à la bouche pour
décrire le développement souhaité des

sociétés africaines, se réfugient subitement

derrière le respect de la tradition
lorsqu'il s'agit de la situation des femmes
et en particulier de justifier les mutilations
sexuelles. On peut s'interroger sur le sens
de ce discours qui attribue aux femmes et
à elles seules le rôle de «gardiennes de

34 Cité dans Bulletin du MAUSS No 20, décembre
1986, p. 45

35 cf. Pierre-André TAGUIEFF, La force du préjugé,
La Découverte, 1 988

36
Sylvie FAINZANG, L'excision, ici et maintenant.
In: Les mutilations du sexe des femmes
aujourd'hui en France, Ed. Tierce, 1 984. (C'est
moi qui souligne)

37 Bernard HOURS, Du droit à la santé aux Droits
de l'homme: le retour de l'ethnocentrisme. In:
L'Homme et la société, No 85-86, 1987

38 Benoîte GROULT, Ainsi soit-elle, Grasset, 1 975
39 Fran HSOKEN, Les mutilations sexuelles fémi¬

nines, Denoël/Gonthier, 1983

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 10/1994



DISCOURS OCCIDENTAUX 24

la tradition»: ne s'agit-il pas par là de
maintenir les femmes «à leur place» -
une place subordonnée - et de s'opposer
à tout changement de leur statut?

Si l'on se réfère au critère mentionné
plus haut de la cohérence entre le
discours et la pratique pour juger de la

légitimité d'un discours, il faut bien
constater que celles et ceux qui se
réfèrent au respect de la tradition pour
justifier les mutilations sexuelles
féminines tout en acceptant voire en prônant
par ailleurs la modernisation et
l'occidentalisation des sociétés africaines ne
sont guère crédibles.

«A cela s'ajoutent les phénomènes déjà
mentionnés plus haut (p. 5) de la
déritualisation croissante des mutilations
sexuelles féminines, et de l'abaissement
de l'âge auquel elles sont pratiquées,
qui rendent caduc un des arguments
fondamentaux de leurs partisans, à
savoir la nécessité de préserver un rituel

initiatique qui fait partie intégrante de
l'identité culturelle de ces sociétés.

Si les mutilations sexuelles féminines se

maintiennent, malgré l'absence de plus
en plus fréquente de toute signification
initiatique, c'est en raison du poids de la
tradition et du conformisme
socioculturel qui existe dans toute société. De
plus, comme le dit l'Association des
femmes africaines pour la recherche sur
le développement: «Dans la conjoncture
de crise que traverse le monde, la tradition

avec ses contraintes devient plus

que jamais un refuge sécurisant pour les

populations du Tiers-Monde.40

On a déjà relevé plus haut l'ambiguïté
de la notion d'«identité culturelle». Une
des conséquences qui en découle, c'est

que toute tradition, toute pratique culturelle

n'est pas nécessairement à

préserver à tout prix. On peut d'ailleurs
s'interroger: «Une culture figée,
incapable d'évoluer, n'est-elle pas une
culture morte? Et en quoi le prétexte de
traditions culturelles justifierait-il le maintien

de l'oppression?»
41

Personne - à ma connaissance - n'a

apporté la démonstration convaincante
qu'une éventuelle renonciation aux
mutilations sexuelles féminines entraînerait

und disparition de l'identité culturelle

des sociétés qui la pratiquent, ou
une «occidentalisation» de celles-ci.
Après tout, l'Occident n'a pas le mono¬

pole de la non-mutilation des sexes! Et les

pays d'Afrique qui ne connaissent pas les

pratiques mutilatoires féminines ne sont

pas pour autant dépourvus d'une identité
culturelle propre...

Conclusion. Sociocentrisme?
Oui, mais...

Une certaine «dose» de sociocentrisme
étant inévitable, c'est sans aucune honte

que j'affirme ici la grande valeur que
j'accorde au concept éminemment
occidental et moderne (cf. p. 1 5 ci-dessus)
du droit fondamental à l'intégrité corporelle

de la personne humaine. Il s'agit
d'une valeur que j'estime désirable non

pas seulement pour moi/nous - citoyens
blancs, occidentaux, etc. - mais pour
toute personne humaine. Ce faisant, je
reconnais que je suis en train d'ériger
une valeur historiquement, socialement
et culturellement déterminée en norme
universelle. Deux précisions toutefois:
- il s'agit de ce que je pense, et non

pas d'un programme d'action visant
à imposer par la force ou la persuasion

ces conceptions à des peuples
qui ne les partageraient pas.

- Affi rmer la valeur positive d'un aspect
de la «culture occidentale» ne signifie
en rien affirmer la supériorité de cette
culture en bloc, ni s'aveugler sur
toutes les autres formes d'oppression
propres à notre culture.

S'il faut reconnaître que la notion de
«progrès» posée en termes absolus,
dans l'héritage de la tradition des
Lumières, est un mythe et un mythe
dangereux, qui a notamment produit
diverses formes de «barbarie» occidentale

telles que le colonialisme et
l'impérialisme, ne peut-on toutefois
admettre l'existence de progrès partiels
et relatifs, dont un exemple pourrait être

précisément le respect de l'intégrité de
la personne?

En des termes plus savants, que
j'emprunte encore une fois à Pierre-André
TAGUIEFF, ne peut-on «penser un univer-
salisme post-impérial, qui aurait enfin
renoncé au rêve terroriste d'homogénéisation

planétaire»42, en se fondant sur le

principe selon lequel «la condition de
l'affirmation légitime du droit à la
différence est son inscription dans
l'exigence d'universalité, enveloppant le

respect absolu pour chaque individu en
tant que personne»?

43

Bibliographie:

- Fran P. HOSKEN, Les mutilations sexu-
elles féminines, Denoël/Gontier, 1 983

- Les mutilations du sexe des femmes

aujourd'hui en France, Ed. Tierce,
1984

- Bruno BETTELHEIM, Les blessures
symboliques, Gallimard, 1 971

- Renée SAUREL, L'enterrée vive: essai sur
les mutilations sexuelles féminines, Ed.

Slatkine, 1981

- Renée SAUREL, Bouches cousues. Les

mutilations sexuelles féminines et le
milieu médical, Ed. Tierce, 1 985

- Belkis Wolde GIORGIS, L'excision en
Afrique, Addis-Abéba, 1981

- Terre des femmes, Ed. La Découverte,
1982

- Benoîte GROULT, Ainsi soit-elle,
Grasset, 1975

- Sylviane KAMARA, L'excision, au-delà
des passions. Jeune Afrique No 998,
20/2/1980, p. 66

- Nicole SINDZINGER, Le plus et le

moins: à propos de l'excision. Cahiers
d'études africaines No 65, 1977

- Michel ERLICH, Les mutilations sexu¬
elles des femmes. La Recherche, No

1 95, janvier 1988

- Le corps enjeu, ed. par J. HAINARD et

R.KAEHR, Musée d'ethnographie,
Neuchâtel, 1 983

- Catherine CORMONT, Essai sur la
féminité bambara (Mali), Thèse, 1 988

- Martine LEFEUVRE, Le devoir d'excision.
La revue du MAUSS, No 1, 1988

- Alain CAILLE, Pour un universalisme
relativiste. Même revue.

- Lê Thành Khôi, Culture et développement.

Revue Tiers-Monde No 97,
1984

40 Cité par Sylviane KAMARA, L'excision, au-delà
des passions. In: Terre des femmes, 1 982

41 Elisabeth PAQUOT, Excision et infibulation. In:

Terre des femmes, 1 982

42 Pierre-André TAGUIEFF, L'identité française et
ses ennemis. In: L'Homme et la société, No 77-
78, juillet-décembre 1985

4J P.-A. TAGUIEFF, Le nouveau racisme de la
différence. In: Bettali et Kouchner, Le devoir
d'ingérence, Denoël, 1987

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 10/1994



ASSF/SHV 25

Isabelle TABOADA LEONETTI, Culture
d'origine, cultures immigrées, cultures

ethniques. L'Homme et la société No
77-78, juillet-décembre 1985

Mario BETTATI et Bernard KOUCHNER,
Le devoir d'ingérence, Denoël, 1987

Bulletin du MAUSS No 20, décembre
1986

Pascal BRUCKNER, Le sanglot de
l'homme blanc, Seuil, 1983

Bernard HOURS, Du droit à la santé
aux Droits de l'Homme: le retour de
l'ethnocentrisme. L'Homme et la

société, No 85-86, 1 987

Pratiques traditionnelles affectant la

santé des femmes et des enfants, Rapport

d'un séminaire tenu à Khartoum
du 10 au 15 février 1979, OMS, 1979

Pierre-André TAGUIEFF, Racisme et
antiracisme: modèles et paradoxes. In:

Racisme, antiracismes, sous la dir. d'A
BEJIN et J. FREUND, Librairie des
Méridiens, 1986

Pierre-André TAGUIEFF, La force du

préjugé, Ed. La Découverte, 1988

Pierre-André TAGUIEFF, L'identité
française et ses ennemis. L'Homme et la

société, No 77-78, juillet-décembre
1985

Pierre-André TAGUIEFF, Civilisation
contre barbarie? L'Homme et la
société No 87, 1988

AwaTHIAM, La parole aux négresses,
Denoël/Gonthier, 1978

Rappel

Comment procéder pour devenir
membre passif de l'association ou

pour démissionner complètement?

L'article 10 des statuts de l'ASSF dit
ceci:

Démissionner de l'ASSF ou passer de
la qualité de membre actif à celle de
membre passif ne peut se faire qu'à
la fin d'une année civile. Le comité de
la section doit en être informé par
écrit, au plus tard le 31 octobre.

Appel à la solidarité

Les sages-femmes:
des femmes pour des femmes

«Nous ne sommes pas consumées par
le feu, nous sommes enflammées à

nouveau», c'est la devise du groupe-
noyau après les négociations de tarif
échouées avec le concordat des
assurances-maladie en mai 94.

Chères collègues, cette flamme a besoin
de nourriture, bien matérielle. C'est pourquoi

nous avons décidé de lancer un
appel pour la rémunération des deux
sages-femmes qui y investissent le plus
de travail.

Après ces négociations avortées, nous
n'aimerions pas rester résignées, mais

par notre appel, nous aimerions rendre
possible la continuation du travail de
Ruth Jucker et de Monika Muller. Il est

urgent pour nous, notre association et
notre profession d'élaborer une base de
rétribution qui assure une existence
digne aux sages-femmes indépendantes,

et cela nous concerne toutes.

Par l'exemple de Ruth Jucker, nous
voulons vous montrer à quoi ressemble
l'investissement de travail d'une des
sages-femmes de ce groupe-noyau:

1991 1992 1993 1993

Groupe
de travail

Séances avec
le concordat

travail à
la maison

Total:
Ruth Jucker

38 15

11 50 28

2 26,5 173 87,5

455 h. de travail
(+ 146,5 h de voyage)

Monika Muller 409 h de travail
(+ h de voyage)

Cet exemple n'englobe que les heures de
travail effectives. Ce que cela signifie que
d'assimiler les connaissances de base de

ce domaine, d'acquérir un savoir et un
savoir-faire politique et diplomatique,
d'entretenir des contacts avec d'autres

groupes professionnels, de sacrifier sans

arrêt une partie de sa vie privée et
professionnelle, nous vous le laissons imaginer.
Nous ne parlons même pas de l'engagement

émotion: les temps d'attente dans les

gares, des idées et des réflexions autour du

sujet. Cet engagement-là est sans prix, et
nous trouvons qu'il mérite un grand merci.

Ce grand merci, nous aimerions aussi
l'envoyer aux 12 autres femmes de ce

groupe de travail, celles qui ont accompli
un travail de fond indispensable.

Pour en revenir à la reconnaissance
matérielle: Les négociations avec le
concordat et avec les caisses-maladie qui
veulent conclure un contrat avec les sages-
femmes indépendantes doivent continuer.

Si tu verses 50- par le bulletin de versement

ci-joint, tu donnes du fond et de l'appui

au métier de sage-femme et tu veilles

à ce que le travail professionnel de
première classe de Ruth Jucker et de Monika
Muller puisse être rétribué et continuer.

Nous vous remercions pour votre solidarité.

Les sages-femmes: des femmes pour des
femmes
Ursula Portmann et Christina America
Fonds suisse de solidarité entre sages-
femmes, CCP 30-13970-1

Le comité central a décidé, lors de sa
dernière réunion, que les membres de
l'ASI pouvaient bénéficier des mêmes
conditions que nos membres pour les

cours de l'ASSF, de la même façon que
les sages-femmes ont déjà obtenu

pour les cours de l'ASI. Ceci signifie
que dès à présent toutes les

participantes aux cours donnés soit par
l'ASSF soit par l'ASI seront traitées
comme membres réciproques.

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 10/1994


	Discours occidentaux sur les mutilations sexuells féminines

