
Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de
l'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale
ufficiale dell'Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 92 (1994)

Heft: 7-8

Artikel: Pour une écologie de la naissance

Autor: Fernandez

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-950440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-950440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NAISSANCE ICI ET AILLEURS

Pour une écologie de la naissance

Introduction
Le texte qui suit a été écrit dans le cadre du séminaire d'écodéveloppement de l'Institut

universitaire d'études du développement de Genève. Son propos est de rendre le

contraste entre l'accouchement médicalisé et l'accouchement dans les sociétés dites
«traditionnelles». Ce travail souligne le fait que, pour être bien comprise, la naissance
doit être envisagée comme un tout aussi bien pratique que symbolique, et comme un
événement mettant en jeu l'ensemble de la communauté. Lorsqu'on compare la

naissance tant du point de vue obstétrical que culturel, l'on ne devrait jamais oublier le

contexte.

Ce travail a été élaboré par Mme Concepciôn Fernandez, sage-femme.

«Un être humain vient de naître au
troisième étage d'un immeuble en
béton. Ce pourrait être à Lyon, à

Hambourg ou à Los Angeles. La moitié
inférieure du corps maternel a été
insensibilisée par l'anesthésie péridurale;
l'accouchement par les voies naturelles
a été possible; sans ressentir les contractions

utérines, mais guidée par l'équipe
obstétricale et l'appareil enregistreur, la

mère a pu fournir quelques efforts
«expulsifs». Pendant l'accouchement,
l'état du fœtus a été constamment
évalué grâce à l'électrode fichée dans
son cuir chevelu et reliée à une machine
éléctronique.

L'obstétricien a simplement aidé la fin
de l'expulsion par une prise de forceps,
favorisé par une «épisiotomie» agrandissant

la fente vulvaire. L'équipe pédia-
trique s'est jointe au moment propice à

l'équipe d'anésthésie-réanimation et à
l'équipe obstétricale.

Les bavettes, les calottes, les gants, les
bottes ont été des protecteurs dignes de
confiance vis-à-vis de toute agression
microbienne. Dès la naissance, après la

section immédiate du cordon, le

nouveau-né a été transporté sur une
table de réanimation. Son cerveau ne
souffrira pas pendant cette période
critique d'adaptation au milieu aérien:
l'aspiration des voies respiratoires est

systématiquement complétée par une
brève oxygénation au masque. Toute
inquiétude résiduelle est rapidement
éliminée: une sonde a vérifié la perméabilité

de l'œsophage; les résultats de
l'examen neurologique sont satisfaisants;

aucune malformation n'est
décelée. La mère, parfaitement
surveillée par l'équipe anésthésiolo-
gique, est tenue au courant de l'enquête.
Grâce à une injection d'ocytocine

synthétique dans le tuyau de la tubulure
de perfusion, elle n'attendra pas très

longtemps l'expulsion du placenta. Des
milliers de fois, chaque jour, cette scène
se répète dans notre monde occidental.»

Michel Odent: Genèse de l'homme
écologique. L'instinct retrouvé. Changer
la vie. Changer la naissance, Détruire la
terre... Détruire sa propre mère. Paris:
Editions Epi (1 979)

1. Introduction

1.1 La naissance est plus qu'un
phénomène médical.

Il y a beaucoup de manières d'étudier et
de comprendre la naissance. Mais la

plupart du temps on s'intéresse à la

naissance presque exclusivement du point
de vue de l'accouchement, autrement
dit du point de vue strictement médical.
Mais l'accouchement ne représente
qu'une partie de la naissance. En effet il

est évident que la naissance ne touche

pas seulement le corps de la mère ou
celui de l'enfant, mais qu'elle modifie
tout le contexte social et psychologique,
personnel et familial: le stress des

parents, leur statut individuel et de
couple dans le groupe, l'équilibre familial

et finalement l'ensemble des

rapports des parents et des enfants entre
eux et avec leur entourage. La naissance
est donc quelque chose de plus que
l'accouchement, il faut les distinguer
même si certains gynécologues et médecins

tendent à réduire celle-ci à celui-là.
Les deux ne sont pas équivalents.

Mais si la naissance est plus qu'un
phénomène médical, elle dépasse aussi
le cadre de la famille. Du point de vue
statistique par exemple, le taux de nais-

1 1

sances concerne le groupe et la société
et a des répercussions et des causes
politiques et économiques (par
exemple, «la politique de natalité» et les

allocations familiales sont des décisions

politiques qui ont des effets économiques).

La naissance doit donc être vue
comme un événement ayant des dimensions

sociales. En même temps les conditions

de vie familiale, la façon dont on
envisage l'accouchement, l'environnement

et l'assistance donnée à la mère,
tout le contexte social ont des

conséquences sur la naissance. On peut dire
qu'il n'y pas qu'une seule manière de
naître, mais que la naissance change et
dépend de la société dans laquelle elle
a lieu. Si l'on n'envisage pas la

naissance uniquement du point de vue
médical, on ne peut pas dire qu'il y ait
des façons d'accoucher qui soient
«meilleures», plus «normales» ou plus
«modernes» que d'autres. Un accouchement

dans un pays pauvre ou en voie de

développement n'est pas forcément
moins «normal» ou moins «bon» qu'un
accouchement médicalisé dans un pays
industriel. Ce qui signifie que dans le
domaine de la naissance il n'est pas
possible de fixer des normes: tous les
accouchements sont également «naturels»

et il n'y a pas d'accouchements plus
«naturels» que d'autres. Parce qu'ils se
déroulent dans la société, les accouchements

sont à la fois des événements
biologiques et des événements sociaux.

1.2. Les formes sociales de la
naissance

Dans ce travail je vais donc discuter de
la naissance dans des sociétés
traditionnelles et dans la société industrielle.
Je comparerai la grossesse, l'accouchement,

l'assistance à la parturiente, le lieu
de l'accouchement, la position de
l'accouchée, la douleur, le rôle de «la

matrone», etc. dans diverses sociétés
traditionnelles africaines pour les mettre
en correspondance avec ce qu'ils sont
dans notre société. Je prendrai un point
de vue critique par rapport à
l'accouchement de plus en plus médicalisé
dans la société industrielle. Il faut peut-
être admettre que la «médicalisation»
de la naissance ne correspond pas
forcément à un «progrès». De la même
façon que l'écodéveloppement étudie
comment mieux utiliser les ressources
naturelles en évitant la dégradation de
l'environnement, je me propose de

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 7 + 8/1994



NAISSANCE ICI ET AILLEURS 12

réfléchir sur l'accouchement et sur la

naissance dans les sociétés non-industria-
lisées pour voir si elles nous permettent
d'imaginer une meilleure naissance. Mon
hypothèse la plus avancée est que la
façon d'accoucher a une influence sur le

développement de l'individu et qu'en
changeant la manière de naître on pourrait

changer quelque chose dans la
société. Dans la mesure où toute
naissance provoque des changements dans
la famille, dans le groupe et jusqu'à la

société en général, il agit comme un
révélateur de chaque société. La

naissance met en jeu une combinaison de

personnes et de facteurs qui forment un
ensemble; les acteurs, les techniques, les

savoir-faire et les représentations idéologiques

forment un toutoù chaque élément
est difficilement séparable des autres. Il

s'agit donc de replacer la naissance dans
son contexte social plutôt que de chercher

à comparer l'accouchement uniquement

d'un point de vue médical.

Si j'examine les divers aspects de la
naissance de façon relativement séparée
dans chaque contexte culturel plutôt que
de les comparer systématiquement dans
toutes les sociétés, c'est parce que les
informations que j'ai pu obtenir sont partielles

et pas assez systématiques: elles ne
permettent pas de généraliser. Par contre
cette limitation m'évite de tomber dans
l'illusion de croire que les sociétés
traditionnelles sont tellement semblables que

Tableau 1: interdits concernant l'hygiène

les coutumes particulières de l'une se
retrouvent dans les autres.

Si dans les sociétés industrialisées les

soins et les techniques de la naissance ont
tendance à se généraliser d'un pays à
l'autre, ce n'est pas le cas dans les sociétés
traditionnelles qui conservent leur diversité.

Cette diversité est encore plus

marquée quand il s'agit de la naissance.
C'est pourquoi celle-ci est la plupart du

temps accompagnée de représentations
symboliques et de rites:

«Toutes les sociétés se sont représenté
symboliquement par le processus
apparemment naturel de la naissance et l'ont

organisé rituellement. Autour de cet
événement dont dépend leur continuité
même, autour de ce moment extrêmement

important où l'organisation sociale

se rencontre avec une existence singulière,

elles ont élaboré des conceptions et
des pratiques qui ont fait l'objet, de la

part des anthropologues, de nombreuses
tentatives de classification et d'interprétation.

La très grande diversité de ces
représentations et de ces rituels, par lesquels
les groupes sociaux les plus variés
donnent à la procréation biologique leur

propre codage culturel, ne peut être
appréhendée de manière synthétique,
mais seulement évoquée à travers des
études limitées aux actuelles sociétés
traditionnelles ou passées» (Sindzingre

1 985: 1 066; souligné par moi).

générale

2. La grossesse

Dans les sociétés traditionelles la
grossesse est très souvent considérée comme
une maladie. Elle est toujours réglée par
un certain nombre d'interdits, ceci
particulièrement dans les sociétés où la
mortalité infantile est très élevée. Les

interdits propres à la grossesse prennent
des formes différentes. Ils peuvent être
d'ordre alimentaire, être relatifs à
l'hygiène en général ou porter sur
certains animaux sauvages, comme par
exemple chez les Senoufo de la Côte
d'Ivoire où:

«le lézard ou le lièvre ne doivent être ni

regardés, ni a fortiori consommés par une
femme enceinte; ils ne peuvent pas non
plus être tués à la chasse par le futur père.
La transgression de cet interdit entraînera

automatiquement chez l'enfant «la
maladie du lézard» ou «la maladie du
lièvre» (affections qui ont leur équivalent
dans la nomenclature occidentale des
maladies infantiles). Ainsi se trouve opérée
une configuration symbolique, qui n'est

pas propre aux Senoufo, où sont
associées,dans une sorte de symbiose, la mère,
l'univers animal et sauvage et l'enfant à
naître» (cf.op.cit.: 1066-1067).

Cette «symbiose» signifie que la mère,
l'enfant et les êtres du milieu naturel font

partie du même écosystème et sont
interdépendants: pour les Senoufo la destruction

du lézard affecte la vie de la mère et
de l'enfant; il y a donc une relation cachée
(magique) entre ces trois éléments. Ces
interdits peuvent aussi porter sur des

comportements:

«Certains déplacements, des gestes
domestiques, ou les relations sexuelles
seront, suivant les théories locales, strictement

prohibées ou, au contraire,
préconisées. Ces ensembles de règles qui
s'adressent parfois au futur père, sont
souvent fondées sur des raisons de type
analogique» (cf.op.cit.: 1067).

Ces prohibitions sont liées à une peur des
éventuelles difficultés de l'accouchement
et dépendent en fait des croyances relatives

à l'écosystème. Autrement dit l'écosystème

forme un ensemble équilibré où tout
est en relation. Si par exemple
l'accouchement tourne mal, la raison avancée
qu'un interdit a été involontairement
transgressé; on tentera alors de résoudre le

problème en remédiant à cette
transgression.

Hygiène générale

Interdits: Conséquences
faire de durs travaux,
porter de lourdes charges,

o fatigue

continuer les rapports sexuels
habituels sans les espacer,

o fatigue

croiser les jambes, cj> l'enfant se présente mal,

s'asseoir jambes fléchies, o la femme ne pourra accoucher,

enjamber les fourmis
(au lieu de les piétiner),

c> (pas de justification donnée)

voir un mort o l'enfant risque d'être emporté par la mort

aller avec d'autres hommes o l'enfant tombera malade ou mourra

que le père.

continuer les rapports sexuels

après le 8e mois
c> l'enfant risque de tomber malade

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera -7 + 8/1 994



NAISSANCE ICI ET AILLEURS 13

lŒra Alimentation

le piment

la tortue

Conséqu

O l'enfant aura les :ilil

risquera de pleurer beaucoup

O l'enfant aura beau pleurer, il n'aura

pas de larmes et les oreilles mal formées

int un petit O le fœtus animal peut contaminer l'enfar

des paquets, tout ce qui cuit 0 l'enfant aura des tâches sur le visage
dans des feuilles

naîtrades oeufs - l'avocat O l'enfant n

de la viande faisandée O II sera sale, aura la teigne ou la gale

les bananes (douces, plantain) O l'enfant naîtra avec la <

(d'après Dupuis 1983: 118-119)

Tableau 2: interdits concernant l'alimentation

Les deux tableaux résument l'ensemble
des interdits les plus courants et ce qui
découle de leurviolation chez les Nzebi
du Gabon.

Comme on le voit ces prohibitions ont
valeur symbolique. Quelques-unes
marquent «l'implication physique du

père dans le processus et suggèrent que
l'homme, d'une certaine manière, porte
aussi l'enfant» (op.cit.: idem). Le fait que
ces prohibitions affectent le comportement

du père et ont une implication
physique contraste avec le rôle du père
dans notre société, qui n'est pas forcément

impliqué physiquement dans la

grossesse de sa femme et qui ne réalise

pas vraiment son rôle (ou sa paternité)
avant que l'enfant ne soit né.

Si de tels interdits n'existent pas dans la

société occidentale, d'autres principes
sont préconisés par les médecins et les

sages-femmes basés sur des études
scientifiques. Par exemple on dit que
toucher les chats ou manger de la
viande crue ou mal cuite (surtout du

mouton ou du porc) peut donner la toxo-
plasmose. Même si ces principes modifient

le comportement, il serait pourtant
simpliste de les comparer avec les interdits

des sociétés traditionnelles. Ceux-ci
ne sont pas de même nature: les interdits

des sociétés traditionnelles renvoient
à des croyances et à une conception
générale du monde et sont d'ordre
symbolique, tandis que les conseils des
médecins et des sages-femmes se

rapportent à des principes médicaux.
Ce pouvoir donné au médecin contribue
à médicaliser la maternité et tend à
donner le contrôle de la grossesse au
médecin plutôt qu'à la mère.

3. L'accouchement

3.1. De l'accouchement à la
naissance:

Dans les sociétés traditionnelles la
naissance est fondamentale non seulement

pour le couple, comme dans toute
société, mais pour l'équilibre social du

groupe. La naissance est vue comme
l'émergence d'un nouvel être dans le
monde des vivants, auquel il faut faire
une place et dont la venue risque de
perturber l'équilibre général de l'univers
(le mouvement inverse, la mort pose
également le même problème). C'est

pourquoi elle est toujours accompagnée

de «rites de passage» pour s'assurer que
l'enfant passe bien de l'état de fœtus à
l'état de nouvean-né. Il est accueilli
rituellement par la communauté et souvent
présenté aux autres êtres vivants (parties
du monde, animaux, plantes, etc.). Chez
les Watchi, un groupe Evé du Togo, «la

présentation de l'enfant au soleil et à la
famille, le fait de l'avoir posé sur la terre
et aspergé d'une eau lustrale coulant du

toit de la maison, la bénédiction des
membres défunts du lignage, tous ces rites

visent à situer l'enfant et à l'intégrer dans
son milieu de vie: forces de la nature,
puissances ancestrales et hiérarchies actuelles

de la famille. Par ce premier acte de
socialisation, accompagné de prières et
d'offrandes, tout est mis en oeuvre pour la

protection et l'épanouissement social du

nouveau-né qui, purifié, vient de passer
officiellement du monde cosmique au
monde culturel. Ce rite d'intégration
s'accompagne de celui d'attribution du

nom. Tout se passe comme si, pour que sa

vie devienne effective, l'enfant devait être
nommé par le clan, le nom définissant
l'existence de la personne.» (Rivière
1983:81)

D'autre part la naissance représente un
changement de statut des parents. Ce
n'est souvent qu'à la naissancedu premier
enfant-que le mariage est vraiment
reconnu. Selon la société patrilinéaire ou
matrilinéaire, le père, la mère ou les deux

acquièrent dès ce moment le statut de
membre de leur groupe:

«Le fait que le mariage n'acquierre
vraiment de stabilité qu'à la naissance du

premier enfant, indique que la reproduction

est conçue comme un devoir à la fois
social et individuel, fort bien symbolisé

par le tressage de la corde: «C'est sur la
corde ancienne que l'on tresse la
nouvelle». Comme partout en Afrique, la

vie réussie est celle qui se perpétue à

travers une nombreuse postérité, signe de

prestige et d'autorité.» (op.cit.:71

Cet exemple très commun, montre combien

la naissance est révélatrice de la

conception du monde dans les sociétés
traditionnelles. Elle montre que tous les
éléments de l'écosystème sont intimément
liés les uns aux autres: par la parenté la
famille est intégrée dans la société qui elle-
même est intégrée dans l'univers. Cette

intégration est explicite et particulièrement
évidente dans les rites associés à la

naissance, qui font apparaître les racines que
tout humain a avec son environnement et

qui semblent s'être perdues dans la société
industrielle. Pour Michel Odent:

«L'être humain ne peut pas impunément
perdre le contact avec ses racines.
L'accouchement, la naissance, sont des
occasions privilégiées de comprendre
cette règle fondamentale. C'est en participant

chaque jour à des scènes de
naissance que nous avons compris et analysés
la nature de ces racines, depuis les plus
superficielles jusqu'aux plus profondes.»
(Odent 1979:16)

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 7 + 8/1994



NAISSANCE ICI ET AILLEURS 14

Pour l'auteur les racines «culturelles» sont
les plus »superficielles», par oppositon
aux racines «phylogénétiques» qui sont
«profondes». Comme exemple de
racines culturelles l'auteur cite le cas
d'une femme américaine et de son mari
vivant en France, qui se croyaient obligés
de s'exprimer en français. L'accouchement

de celle-ci ne progressait plus.
Pourtant lorsqu'un membre de l'équipe
médicale l'encouragea en anglais, la

jeune femme répondit dans sa langue et
l'accouchement se termina en quelques
instants.

«Ce besoin de contact avec les racines
socio-culturelles, avec la 'communauté'
à laquelle chaque être humain a besoin
d'appartenir, s'exprime aussi éloquem-
ment par l'accouchement à domicile
dans les pays les plus fortement
industrialisés.(...)

Sans ce contact avec les racines
culturelles, il ne peut y avoir le contact nécessaire

avec des racines encore plus
profondes. Le contact avec nos racines
animales «phylogénétiques», est

synonyme de mise à l'écoute du cerveau
instinctif, du cerveau viscéro-affectif; ce
contact avec les racines animales se
traduit concrètement, de la part de la

mère, par la recherche des positions qui
ne sont pas spécifiquement humaines,
comme la position à quatre pattes, et

par des modes d'expression
préverbaux, tel un cri sans retenue. L'enfant

qui naît s'exprime aussi à travers des

comportements qui rappellent constamment

notre appartenance au règne
animal.» (op.cit.: 1 6~ 1 7).

Ainsi Michel Odent fait correspondre
ces «racines» avec une «mémoire phylo-
génétique» et avec le cerveau. En

s'appuyant sur la distinction entre le

«petit» ou le «vieux» cerveau - cerveau
instinctif ou viscéro-affectif, partie primitive

postérieure du cerveau - et le

«grand» ou cerveau «rationnel»
(néocortex), il explique que durant
l'accouchement la partie la plus active
est le cerveau instinctif. Pour lui,
l'accouchement est d'autant plus facile que la
femme peut se libérer des inhibitions
dues au contrôle du néocortex sur le

petit cerveau (atelier avec Michel Odent,
Clinique de Genolier, 27 mars 1991).
L'accouchement de plus en plus
médicalisé dans la société occidentale (position

couchée sur le dos, monitoring,
forceps, etc.) accroît encore ces inhibitions.

En particulier, si l'anésthésie péri-

«Sage-femme d'ici,
sage-femme d'ailleurs»

durale supprime la douleur, elle inhibe
également les réflexes de la moitié
inférieure du corps. Michel Odent
conclut:

«La technocratie, le pur intellectualisme
sont d'autres aspects exemplaires du

processus de déshumanisation, par
séparation, par absence de contact
avec les racines sociales... L'immeuble
en béton s'inscrit dans un processus de
déshumanisation qui isole, sépare de la

terre. On pourrait multiplier les exemples

à l'infini.» (op.cit.: 1 9)

Cela dit, l'accouchement varie considérablement

d'une société à l'autre au point
qu'il est difficile de trouver des traits
communs. Cependant certaines caractéristiques

reviennent suffisamment fréquemment

pour servir d'éléments comparatifs.

3.2. Assistance à la parturiente:

La mère n'accouche pas seule. Elle est

presque toujours assistée par des
membres de sa famille (le plus souvent
belle-mère, belles-soeurs, ou mère ou
soeurs, etc) de son entourage ou de la

«matrone» (accoucheuse traditionnelle),

c'est-à-dire généralement par des
femmes. Par exemple chez les Bassari, les

Peul et les Boïn du Sénégal oriental, la

parturiente est assistée par les femmes de

sa concession (co-épouses, épouses du

beau-père ou mère de celui-ci). Chez les

Bassari, ce rôle peut même être tenu par
le mari. Néanmoins même s'il n'a pas aidé
à l'accouchement proprement dit,
l'homme bassari prend souvent part aux
opérations qui s'ensuivent, comme couper
et nouer le cordon, ou même plus:

Chez les Evé «la délivrance s'accomplit
le plus souvent avec l'aide de matrones
spécialisées qu'une longue pratique a
entraîné et qui possèdent des secrets

pour venir à bout de ces difficultés. Mais
la technique obstétricale n'est pas un
monopole féminin. Nous connaissons
des familles évé d'agriculteurs où le

père, versé en la matière, a été l'accoucheur

de ses propres enfants. L'interdit
de la présence du père au moment de
la parturition est alors levé, en raison
d'un savoir fonctionnel qui, pour ainsi
dire, le sacralise.» (Rivière 1 983:72)

(Voir également De Lestrange et Passot-
Guevara:26)

Cet exemple contraste avec l'assistance
à l'accouchée dans la société industrielle

où les rôles sont tellement spécialisés

que la parturiente est accouchée par
des étrangers. Mais le problème n'est

pas tellement celui de la participation
ou de l'assistance à la mère par ses
proches ou par des étrangers, mais de
l'entente entre les personnes qui participent

à l'accouchement. Si ces personnes
inhibent la parturiente, le travail et la
délivrance seront plus difficiles. Ce n'est

pas parce que l'obstétricien est savant

que l'accouchement sera plus facile.
Comme le suggère Michel Odent, la
médicalisation de l'accouchement est

une cause de difficultés. Par exemple, il

cite une étude faite dans différentes
parties du monde qui démontre que le

monitoring pendant le travail accroît le
nombre de césariennes sans influencer
la mortalité infantile. Il montre également

que le nombre de césariennes
dans un hôpital est inversément proportionnel

au nombre de sages-femmes
(atelier avec Michel Odent, Clinique de
Genolier, 27 mars 1991). Dans une
autre étude faite dans la maternité la

plus importante des Etats-Unis (par le
nombre des naissances), sur 270 mères

primipares pour lesquelles un protocole

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera -7 + 8/1 994



NAISSANCE ICI ET AILLEURS 15

d'accouchement spécial avait été
établi, en particulier en évitant de

rompre les membranes et d'user des

analgésiques et l'anésthésie, on a pu
montrer l'importance d'une présence
féminine, même non-médicale
(appelée «Doula») mais apportant un
soutien émotionnel et effectif à la mère.

Avec Doula:
5 forceps
8 césariennes
Temps de
dilatation: 2-8 h

Sans Doula:
25 forceps
25 césariennes
Temps de
dilatation: 5-1 6 h

(d'après Chantal Bachour 1 989: 247)

Il serait intéressant de répéter cette
enquête en Europe; cela permettrait
peut-être, de mieux reconnaître la.

profession de sage-femme; en Suisse,

par exemple, et contrairement à la
France, elle est encore considérée
comme une profession paramédicale,
à l'exception de trois cantons. En même
temps il faut noter que le travail de
sage-femme devient de plus en plus
technique, ce qui, remplace en partie
le soutien émotionnel. Le progrès
technique facilite énormément la tâche,
mais n'est-ce pas au prix des contacts
humains? De plus, n'y a-t-il pas là un
cercle vicieux? L'appareillage
technique, on l'a vu, tend à créer des
inhibitions chez la parturiente, inhibitions
qui favorisent les pathologies, qui, à
leur tour, valorisent le progrès du savoir
obstétrical, déterminant le développement

de nouvelles techniques et
accroissant le pouvoir des gynécologues.

Pourtant dans la mesure où le

progrès des techniques médicales
permet de résoudre de vrais problèmes
il n'a pas que des aspects négatifs; c'est
son application généralisée et sans
discernement qui me semble erronée: il

ne faut pas oublier que la naissance
n'est pas seulement une question
obstétricale.

3.3. Lieu de l'enfantement:

Dans la plupart des sociétés
traditionnelles, la femme accouche à la
maison ou dans un endroit familier. Par
exemple chez les Watchi, une population

Evé du Togo:

«On dégage l'endroit où doit se
produire l'accouchement, généralement

la chambre de l'accouchée.

On étend sur le sol balayé, soit une
natte, soit un grand pagne sur lequel
sont entassés des chiffons.» (Rivière
1983:72)

En réalité, le lieu de l'enfantement est
déterminé par la résidence des parents
et par le territoire traditionnel des
ancêtres du ou des groupes auxquels
ils appartiennent et auquel l'enfant
appartiendra à son tour. Le lieu de la

naissance correspond donc aux
origines traditionnelles, aux «racines
culturelles» du nouveau-né. Ainsi à la

suite de ses parents, le nouveau-né a

une place dans le monde et dans la
société non seulement avant d'être né
mais avant même d'avoir été conçu.
Dans la société industrielle ce n'est que
récemment que l'accouchement à

l'hôpital a remplacé l'accouchement à
domicile:

Auparavant celui-ci était «une affaire
strictement de femmes. Il se vivait dans

un ordre féminin. Maintenant, ce serait
plutôt un ordre médical, il est vrai avec
plus de sécurité Dans cet ordre
féminin, les femmes décidaient,
présidaient à cet événement/avènement:
matrones, voisines, parentes, sages-
femmes. Elles proposaient une aide
dans un système de femmes.» (Plankaert

1 980:42)

D'une certaine façon, cet ordre
correspondait à celui des sociétés
traditionnelles. C'est probablement pour
abaisser la mortalité infantile que
l'accouchement à l'hôpital a peu à peu
remplacé la naissance à domicile. Par

exemple, en France, ce changement
correspond à une décision politique
prise pour «promouvoir une législation
protectrice de la mère, du foetus et du
nouveau-né. Mais ce n'est qu'en 1 938,
avec la publication du Code de la
famille, que l'Etat connut sa responsabilité

dans la protection maternelle et
infantile» (Malinas 1 985:1 070).

En Valais ce changement a eu lieu
durant la deuxième guerre mondiale
parce que les hommes étaient mobilisés

et les femmes restaient seules au
foyer (Favre 1982:1 1 1). Avec
l'accouchement à l'hôpital, l'obstétrique s'est
développée et est devenue un fait
hospitalier sous la responsabilité des
médecins, donc des hommes et des

étrangers à l'entourage de la femme,
dans un environnement anonyme. C'est

pourquoi ces dernières années,
progressivement, les femmes demandent

des accouchements à domicile ou
des accouchements non médicalisés à

l'hôpital. Mais ces alternatives ne se
développent pas sans susciter la
résistance des médecins:

«parce que le médecin, pour être en
position de force, doit être dans sa

propre échoppe».

Mais il est de toute évidence essentiel

que la femme puisse également opter
pour un accouchement à l'hôpital; ainsi

pouvons-nous voir apparaître de plus
en plus d'alternatives significatives
dans le cadre de l'hôpital. Le rôle des

sages-femmes est primordial dans ce

genre d'action; elles ont souvent
apporté d'importantes informations en
ce qui concerne les injustices du

système obstétrical. La plupart des
enfants pourraient naître à domicile en
complète sécurité, mais si ceux-ci
doivent naître à l'hôpital, les femmes
devraient être plus considérées et plus
écoutées dans l'utilisation des moyens
sophistiqués des unités de maternité.
Ainsi, le deuxième acte du drame a
commencé; il pourrait être résumé de la

manière suivante: «la femme est en train
de réécrire le scénario obstétrical, de
sorte que la naissance ne soit plus un
drame obstétrical, mais un drame
humain» (Dr. Mardsen Wagner,
responsable de la Section Maternité,
Santé des Femmes et Pédiatrie, à
l'O.M.S. in Enfanter, p. 295).

3.4. Position de l'accouchée:

Dans les sociétés traditionnelles il est
bien connu que la position la plus
fréquente est la «position verticale»,
c'est-à-dire accroupie, assise ou à

genoux, le plus souvent soutenue par les
bras ou s'accrochant à une corde. Chez
les Peul et le Boïn par exemple la majorité

des femmes accouchent assises, et
les autres à genoux. Cette dernière position

est aussi adoptée par les femmes
Bassari (voir De Lestrange et Passot-
Guevara 1983:26). (Pour une étude
systématique des positions de la

délivrance, voir Atwood 1 980).

La question de la position de la

parturiente dans la société occidentale
est une des plus controversée (voir
Michel Odent, Jean-François Flusson et

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 7 + 8/1994



NAISSANCE ICI ET AILLEURS 16

Sylvain Yannoti, Bernard This, etc.). Par

exemple Juliette Plankaert affirme:

«En milieu hospitalier, la femme est
dépossédée de son corps, avec bien
souvent sa complicité. On la met en
position de malade allongée, perfusée,
'une veine en marche', en chemise de

gâteux; on modifie tout ce qui vient
d'elle, de son corps. Sa parole n'est plus
écoutée, puisqu'elle ne peut crier son
désarroi, son étonnement devant cette
violence qui la chavire, devant sa
souffrance. Ou bien on lui donne des
médicaments illusoires, ou des médications
qui la dépossède d'elle-même
(psychotropes, stupéfiants), ou encore
on la coupe complètement de ce qui se

passe (péridurale). La respiration
haletante de l'accouchement
psychoprophylactique s'adresse ainsi au «circuit
du haut»; c'est-à-dire au contrôle par le

cerveau en utilisant opiniâtrement un
type de respiration appris, connu, qui
déconnecte du vécu profond, et qui
maintient dans un vécu reconnu
socialement.

Traditionnellement, la possibilité de
«bien» accoucher est avant tout liée à
la fatalité ou à l'hérédité. Il n'est pas du
tout acquis que ce soit notre affaire.
C'est celle du gynécologue et de son
équipe. Et pourtant, il suffit d'écouter les

femmes pour entendre combien
chaque accouchement, même limité à

ce cadre étroit (du lit au chariot, du
chariot à la table de travail, sans poser
les pieds par terre, et sans pouvoir crier)
est évoqué différemment dans son vécu,
son histoire.» (Plankaert 1980:43-44)

Cette citation évoquant le vécu quotidien

de la maternité, montre que le

problème n'est pas véritablement celui
de la position obstétricale mais celui du
confort et de la liberté de l'accouchée
(même s'il semble que la position
accroupie et surtout assise, comme
dans les société traditionnelles, est la

plus efficace à cause de la pression
intravaginale (cf. Atwood 1980:107).
Michel This va même jusqu'à prétendre
que la position allongée a toujours facilité

le travail du médecin aux dépends
de celui de la femme:

«En imposant la position allongée, le
médecin se facilitait la tâche: la femme
n'avait plus qu'à obéir aux ordres de
celui qui dirigeait les opérations. Ce
qu'elle vivait, ressentait, n'ayant plus

d'importance, elle n'avait plus à

prendre diverses positions selon les

circonstances. «Au lit la femme!», le

regard médical commande. La

parturiente devient l'accouchée, quand
l'accoucheur prend en charge le
déroulement de l'accouchement.» (This
1 980a:68).

Michel Odent reprend ce point en
mettant l'accent sur les caractéristiques
culturelles et l'écologie:

«Cette notion de recherche de la position

confortable et efficace apportée
par les ethnologues-cinéastes et par
nos observations introduit des limites à
l'idée des positions obstétricales
inscrites dans le code culturel. Il est
vraisemblable aussi que chaque culture
tende à privilégier une position et à la
transmettre de génération en génération;

cette position privilégiée a toutes
les chances d'être sous la dépendance
des caractéristiques morphologiques
de l'ethnie considérée.

Nous avons parfois tenté de
comprendre quel type de femme savait
se mettre à l'écoute de son corps et
trouver par elle-même des alternatives
à la position dorsale. Il est évident que
certaines immigrées (et, parmi celles

que nous connaissons bien, les
marocaines) tolèrent difficilement la position
couchée. Celles-ci bénéficient au
mieux de la liberté offerte par la «salle

sauvage», et sont également très sensibles

aux couleurs dominantes
«chaudes» ainsi qu'à un environnement
humain d'où est exclu autant que
possible l'homme médecin. Parmi les

Européennes, il nous a semblé qu'une
prise de conscience écologique
authentique, avec remise en cause
quotidienne de la façon de vivre, allait
volontiers de pair avec une bonne
connaissance de son corps, c'est-à-dire
de son cerveau instinctif et émotionnel.
Cela confirme que la prise de
conscience écologique (et toute prise de
conscience en général) est bien plus
qu'un savoir au sens habituel, et qu'elle
exige un accord, une harmonie entre le

cerveau logique, rationnel, et le

cerveau instinctif.» (Odent 79:95~97)

3.5. La douleur:

Si le terme de douleurdésigne généralement

les contractions du travail, ce ne

sont pas des douleurs comme les autres.
Par exemple une vieille dame Nzébi
raconte que durant son premier
accouchement lorsqu'au terme de sa
grossesse elle sentit les contractions, elle
alla voir sa mère et lui dit: «J'ai mal au
ventre». La mère lui répondit: «Tu n'as

pas mal, ce sont des contractions!»
(Depuis 1983:121). Dans beaucoup
de sociétés les douleurs de l'enfantement

ont une dimension particulière
parce que d'une part au moment de
l'accouchement la parturiente craint la

mort, mais que d'autre part ses douleurs
mènent au bonheur de la dél ivrance:

«Bon nombre de traditions populaires
lient le cri de l'enfant à celui de la mère
et, dans certains pays, l'analgésie est
subie avec réticence, au point que la

mère continue de crier, même si la
douleur a disparu, à seule fin que son
enfant vive» (Malinas 1985:1072)

Plankaert explique qu'en réalité la
femme:

«traverse un passage inconnu qui tour
à tour la grandit et la terrasse. En

employant le mot «douleur», certaines
rectifient que ce n'est pas vraiment le

mot qui convient mais qu'il n'y en a pas
d'autre, et, qu'en plus, on ne rencontre
jamais cela autrement.» (Plankaert
1980:47).

Cela rejoint ce que Plankaert disait
plus haut (cité à la page précédente)
de la médicalisation de l'accouchement

qui a pour conséquence de
«déposséder» la femme de son
enfantement. Si l'accouchement est
principalement et essentiellement la
responsabilité de l'obstétricien, ce
«passage» n'est plus l'affaire de
l'accouchée. La naissance est réduite
à l'accouchement et, comme dans le

reste de la médecine, «la patiente»
devient le «cas» du médecin: plus ou
moins «difficile» et pathologique:

«La parturiente devient l'accouchée,
quand l'accoucheur prend en charge
le déroulement de l'accouchement. Et

pourtant l'idéal, pour toute mère, c'est
de mettre elle-même son enfant au
monde, sans être «accouchée» par
l'accoucheur, sans être «recousue» par
celui qui s'arroge le droit de «parafer»
systématiquement son œuvre d'une
épisiotomie parfois inutile.» (This
1980a:68)

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera -7 + 8/1 994



NAISSANCE ICI ET AILLEURS 17

Ceci est quotidien en Suisse, surtout dans
les cliniques privées, où tout est facturé.

Dans les sociétés traditionnelles les douleurs

de l'accouchement ont un sens
particulier; elles sont envisagées comme une
nécessité en quelque sorte naturelle. Tout

se passe comme si les douleurs de la

parturiente faisaient partie de l'ordre du
monde et de l'écosystème, et qu'en souffrant

elle se soumettait à cet ordre. Dans
la mesure où dans ces sociétés la

naissance est toujours accompagnée de rites
de passage, les douleurs sont envisagées
comme faisant partie de la ritualisation
de la naissance. Mais:

«En colonisant une culture traditionnelle,
la civilisation moderne transforme
l'expérience de la douleur. Elle retire à la
souffrance sa signification intime et
personnelle et transforme la douleur en
problème technique. La souffrance cesse
alors d'être acceptée comme contrepartie
de chaque réussite de l'homme dans son
adaptation au milieu et chaque douleur
devient un signal d'alarme qui appelle
une intervention extérieure pour l'étouffer.
Cette médicalisation de la douleur réduit
la capacité que possède tout homme de
s'affirmer face au milieu ou de prendre la

responsabilité de la transformation,
capacité en quoi consiste précisément la
santé.

La culture pré-industrielle élève le seuil de
tolérance à la douleur en lui donnant un

sens. La civilisation médicale s'engage à
réduire la souffrance en augmentant la

dépendance. La culture rend la douleur
supportable en l'intégrant à un système
chargé de sens, l'idéologie de la médecine

industrielle détache la douleur de
tout contexte subjectif afin de mieux la
détruire.» (Illich 1975:136)

Cette question de la douleur est cruciale

parce qu'elle révèle la façon de penser
l'accouchement. L'on ne peut nier que
dans certains cas la péridurale et l'emploi
des analgésiques semblent nécessaires.
Mais comme dans la question de la position,

le problème n'est pas celui de l'abolition

ou non de la douleur mais celui de
sa maîtrise, par la femme elle-même par
ses propres moyens: sa manière de
l'accepter dépendra de la manière dont
elle pense,- par exemple en prenant
conscience du rapport de son corps avec elle-

même, avec le monde et avec les autres,
elle vivra la maternité qu'elle désire, et
ceci aura des répercussions sur le déve¬

loppement de son enfant et, indirectement,

probablement sur le fonctionnement

de la société.

Bien d'autres points pourraient encore
être envisagés. J'en citerai encore
quelques-uns schématiquement.

3.6. Autres points de comparaison

Placenta

Sociétés traditionnelles: Chez les Evé, il

est enterré où vit la communauté, même
si la mère accouche hors de celle-ci,il est

ramené chez elle pour y être enterré et
favoriser les naissances futures (Rivière:
75).

Sociétés industrielles: Contrôlé puis jeté
et détruit. Parfois utilisé pour la fabrication

de produits de beauté ou pour
soigner les tissus brûlés.

Cordon

S.T.: Généralement utilisé pour symboliser,

par exemple dans les mythes, les

liens «cosmologiques» entre les êtres.
Chez les Evé il est coupé avec une lame
végétale jamais avec une lame métallique

(arme) et, est utilisé pour assurer
rituellement l'attachement entre la mère
et l'enfant. Lorsque le bout du cordon sur
l'enfant sèche et se détache, il est enseveli

et à cet endroit on plante un arbre
dont le nouveau-né sera propriétaire,
pour souligner que la vie des choses et
des hommes sont liées et font partie du
même écosystème (Rivière: 76-77).

S.I.: Coupé avec des ciseaux
spéciaux et contrôlé pour déceler des
malformations éventuelles du bébé. Parfois il est
mesuré.

Réclusion et couvade

S.T.: La couvade pour le père correspond
à la réclusion pour la mère. Leur fonction
est de protéger symboliquement l'enfant
ainsi que les membres de son groupe. La

durée de la réclusion varie (3— 1 6 jours)
et dépend du sexe du nouveau-né.

S.I.: Pas de signification symbolique.
Repos de la mère la plupart du temps à

l'hôpital (1-8 jours). Activités normales
du père.

Allaitement, sevrage et port de
l'enfant

S.T.: Allaitement long (en moyenne 2 ans).

Sevrage progressif ou brutal, en particulier

à la naissance d'un nouvel enfant.
Enfant constamment près du corps de la

mère (favorise le développement affectif
et psycho-moteur).

S.I.: Allaitement court (en moyenne 1 -6
mois). Sevrage progressif et laits artificiels.
Le bébé passe seul et séparé des autres,
la plupart de ses heures de veille et
surtout de sommeil (Montagu 1979:94,
216).

Relations mère-enfant-père

S.T.: L'enfant unit son entourage. Chez les

Nzébi la période allant de la conception
au sevrage, le père, la mère, l'enfant et
leurs substituts (co-épouses) sont étroitement

solidaires les uns des autres «ils

forment un ensemble symbiotique ne
pouvant être rompu sans danger»
(Dupuis:! 17). Le bébé dort avec sa mère.

S.I.: L'enfant divise son entourage:
l'accouchement est une affaire entre la

mère et le médecin. Ensuite le père est

séparé du couple mère-enfant, et ce
dernier est séparé par l'institution
(crèche). Très souvent l'enfant complique
la vie des parents. «La place de l'enfant,
autrefois précisément déterminée à
l'intérieur de chaque groupe humain est
devenue incertaine et souvent ambiguë
avec l'organisation et le développement
technologique» (Malinasd 069).

Tous ces points confirment, à mon avis, ce

que nous avons déjà vu, c'est-à-dire que,
dans les sociétés traditionnelles,
l'accouchement est vu comme une partie de la

naissance. Cette dernière est «un événement

majeur de la vie de famille, qui,
comme les funérailles, est l'occasion
privilégiée où s'expriment les rapports
d'alliance.» (Sindzingre 1985:1067).
Comme dans toute société
traditionnelle, «la vie de famille» doit être
envisagée comme quelque chose de
bien plus large que la vie de la famille
en Occident (famille nucléaire: le père -
la mère - les enfants). En réalité ces

«rapports d'alliance» ne concernent pas
seulement la famille mais tout l'environnement,

l'écosystème et «la cosmologie»
toute entière. Même les difficultés

accompagnant l'acouchement sont

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera -7 + 8/1 994



NAISSANCE ICI ET AILLEURS 18

considérées du point de vue large du
contexte sociale:

Dans les sociétés traditionnelles «les

difficultés accompagnant l'accouchement

constituent un thème fréquent dans
les discours relatifs à la naissance. Elles

sont à la fois évoquées comme une
hantise et envisagées comme la sanction

de conduites prohibées par
l'organisation sociale.» (op.cit.:idem)

Dans la société occidentale, au
contraire, la naissance est envisagée dans
le cadre restreint de la famille nucléraire.
En fait même lorsqu'elle est «souhaitée»
et «attendue», elle crée des complications

dans la vie du couple (question
d'argent, d'horaire, de logement, etc.).

En même temps, l'accouchement est en
quelque sorte «séparé» de la naissance.
Par exemple, lorsque la mère rentre à la

maison, elle est le plus souvent isolée;
même lorsque le père veut l'aider, la

plupart du temps il ne peut changer ses
habitudes de travail. De même si la

dépression postpartum est due à des
causes physiologiques et à un changement

hormonal, dans les sociétés
traditionnelles la femme est soutenue partout
son entourage.

Cette situation est encore aggravée par
le fait que l'accouchement est de plus en
plus réduit à un problème obstétrical de
technologie médicale.

4. Conclusions

A partir de cette comparaison la conclusion

me semble relativement évidente.
On peut la développer en trois points:

4.1. Pour une écologie de la naissance

La première conclusion, peut-être la plus
importante, est qu'il faut replacer la

naissance dans la société. Ce qui frappe
dans les sociétés traditionnelles c'est
qu'elles ne font pas la différence entre le

public et le privé. La naissance est donc
quelque chose à la fois de privé, de
public et de «cosmique». Dans la société
occidentale, au contraire, la naissance
est strictement privée; elle n'est pas vue
comme un événement social mais
comme un événement familial: ce sont
les parents qui lui donnent la dimension
qu'ils souhaitent. En conséquence la

naissance n'est pas envisagée socialement.

Par exemple, dans les entreprises,
le congé maternité est assimilé a un

congé de maladie. Du point de vue
socio-politique, la naissance est
essentiellement vue sous l'angle de «la

natalité», sans que la plupart du temps
les politiciens et les autorités en tirent les

conséquences: les problèmes de
l'enfance (crèches, écoles, occupation
des parents, etc.) sont séparés de la

naissance. En fait l'enfance comme la

naissance ne sont prises en compte de façon
sociale. Le temps, les espaces de travail
et surtout le rythme des occupations
travail (par exemple, dans les
entreprises) ne sont pas aménagés pour
attendre, recevoir et s'occuper des
enfants. - On pourrait par exemple
imaginer des emplois à temps partiels,
des crèches sur les lieux et surtout près
des postes de travail, des garderies où
les parents travaillent à tour de rôle, des

groupes de soutien entre parents, etc. -
En réalité il s'agit d'accepter de changer
de mode de vie et par conséquent de

changer de manière de penser. Si le coût
social est assurément important, il n'est

pas forcé que le prix de ces changements

soit forcément élevé. De toute
façon il ne s'agit pas de trouver des solutions

techniques à des problèmes qui ne
sont pas techniques.

4.2. Pour une dé-médicalisation de
l'accouchement

L'inexorable médicalisation de
l'accouchement montre bien que dans la société
occidentale on trouve généralement
l'argent pour résoudre les problèmes
techniques; elle est également la

conséquence de la séparation entre la

naissance et l'accouchement: si ce dernier
est une affaire privée pour la mère, pour
l'obstétricien il est une affaire
professionnelle, autrement dit publique. C'est

pourquoi il cherche à contrôler toujours
plus le processus d'accouchement, bien

que, comme le prétend Michel Odent
(voir plus haut p.10), cela n'a plus
vraiment d'influence sur la mortalité infantile.
La dé-médicalisation de l'accouchement
devrait commencer par centrer celui-ci
sur la femme plutôt que sur l'obstétricien
et inciter ce dernier à plus de souplesse.
Mardsen Wagner écrit:

««L'O.M.S. a étudié les procédures médicales

de routine durant la grossesse et
l'accouchement. Cette étude montre que

beaucoup de procédures n'ont jamais
fait l'objet d'évaluations scientifiques,
alors qu'elles ont des effets psychologiquement

et socialement indésirables.
Dans 23 pays européens étudiés par
l'O.M.S., les femmes ont trop rarement le
choix quant aux routines, aux procédures

de l'accouchement. Qu'on en
juge:

- Rasage du pubis: possibilité du choix
dans 5 pays sur 23;

- Personnes présentes pendant le
travail et l'accouchement: choix dans
1 0 pays sur 23;

- Monitoring éléctronique (de routine):
choix dans 5 pays sur 23;

- Accouchement normal, anésthésie:
choix dans 10 pays sur 23;

- Episiotomie: choix dans 1 pays sur
23;

- Position de l'accouchement: Choix
dans 3 pays sur 23. Le manque
de choix se prolonge au niveau de la

préparation de l'accouchement. Les

femmes ont très longtemps, dans la

plupart des préparations, été
entraînées à deux choses:

- ne pas écouter leur propre corps afin
d'y répondre en conséquence, mais
avoir plutôt une série de réponses
(respiration, etc.) conditionnées,
appliquées aveuglément;

- se soumettre aux demandes de
l'équipe médicale pendant toute la

période de l'accouchement.»
(Wagner 1989:292-293)

En même temps, le médecin utilise la

technologie pour adapter l'accouchement

à ses propres besoins; par
exemple, lorsqu'il déclenche un
accouchement pour pouvoir partir en
vacances, lorsqu'il donne des médicaments

pour avancer le travail et gagner
du temps, etc.
Ainsi concernant la douleur:
«Il faut redonner à la femme les moyens
de se désaliéner de la douleur par ses

propres moyens, et non par des moyens
artificiels médicamenteux. Il n'y aura pas
d'équilibre et de communication affective,

économique et sociale possible en
dehors de cette injustice et de la destruction

de cet énorme complot, institué par
un système qui ne reconnaît pas que la
femme est supérieure à l'homme physio-
logiquement puisqu'elle a la possibilité
énorme, potentielle, de mise au monde
d'un enfant qu'elle possède, et même si
elle ne veut pas faire d'enfants.» (Ploquin
1 989:289, souligné par l'auteur)

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 7 + 8/1 994



NAISSANCE ICI ET AILLEURS 19

Cette «supériorité physiologique»
devrait pouvoir s'exprimer dans toutes
ses dimensions:
«Ceux qui veulent, de nos jours, que
toutes les femmes accouchent «sans
douleur» devraient d'abord «revivre»
leur naissance; ils seraient infiniment
moins anxieux et moins interventionnistes,

ils cesseraient de prêcher la
maîtrise et «le silence stoïque». Ils

comprendraient la nécessité de
permettre aux femmes de revivre, avant
ou pendant la grossesse, individuellement

ou en groupes, des émois archaïques

qui ne peuvent, au moment de
l'accouchement, que perturber
dangereusement le déroulement physiologique

du travail. L'utérus de la

parturiente fonctionne souvent comme
une caisse de résonance des effets
néonataux et prégénitaux, la
psychoprophylaxie obstétricale connaît des
échecs douloureux, qu'une psychothérapie

pourrait parfois éviter.

On devine l'immensité de la tâche des
obstétriciens de l'avenir qui rêvent
d'accueillir amicalement parents et
nouveau-nés dans la sécurité médicale.

«Ni cavernes, ni casernes», les

maternités de l'an 2000 deviendront-
elles des lieux de parentalité amoureuse

et de natalité heureuse? Pour
faire rimeramical et médical, on devine
le travail qui attend les équipes
obstétricales désireuses de se mettre
au service de ceux qui rêvent de
naissance sans violence inutile!» (This
1 980a:l 91)

Cela dit, toutes ces résolutions risquent
de rester sans conséquences si la
naissance reste privée et n'est pas socialisée.

Par exemple l'accouchement à
domicile peut être une solution pour
commencer, mais tout seul il ne
résoudra pas, par exemple, le
problème de l'isolement des mères. Il

faut encore une remise en question de
l'individu et une prise de conscience
écologique.

4.3. Naissance et dévelopement

Le point de vue écologique implique
des approches différentes du développement

en fonction des diverses situations.

Les problèmes et les solutions ne
sont pas les mêmes dans les pays
développés ou en voie de développement.
Dans ces derniers le dilemme est de

savoir si nous serons capables de
résoudre les difficultés des pays
pauvres non seulement en respectant
leurs différences, mais surtout en
acceptant leur vision du monde. De ce

point de vue la naissance n'est pas
différente des autres problèmes des

pays en voie de développement, qui
sont un peu analogues à celui de
l'accouchement: comme la mère qui
devrait pouvoir garder le contrôle de
son propre corps, les populations des

pays en voie de développement
devraient avoir les moyens de contrôler
leur destin. Cela suppose d'une part le

respect de la diversité - même si c'est
dans la pauvreté - et par conséquent
un développement diversifié de
chaque groupe et de chaque pays en
fonction de sa situation particulière.
Cela suppose d'autre part pour la

naissance, que les pays développés ne
cherchent pas à imposer et à exporter
leur médicalisation, c'est-à-dire leur
mode de pensée, et leurs moyens (par
exemple sous prétexte d'aide humanitaire),

mais qu'ils laissent les popula-

Atwood, Richard J.

1980 «Positions d'accouchement et com¬

portements s'y rattachant» In Corps
de mère, corps d'enfant, rapport,
Danielle, ed., pp. 73-124

Bachour, Chantai
1989 Les conditions du vécu périnatal

mère/enfant/père aux Etats-Unis

d'Amérique. In Enfanter. Le lien
mère-enfant-père, pp. 245-251
Sages-femmes du monde, ed.
Paris: Frison-Roche

De Lestrange, M.Th., B. Passot-Guevara
1 983 De la grossesse au sevrage, chez

les Bassari, les Peu Is et les Boïn de
Salemata (Sénégal oriental).
Journal des Africanistes t.51
1981 (1-2): 23-39

Dupuis, Annie
1983 Quelques représentations rela¬

tives à l'enfant de la conception
au sevrage chez les Nzébi du
Gabon. Journal des Africanistes
f.51 1981 (1-2): 1 17-132

Favre, Adeline
1982 Moi, Adeline, accoucheuse.

Sierre: Editions Monographiques

tions concernées libres de leur choix.
En particulier en admettant et en
protégeant s'il le faut, leurs formes de vie et
leurs institutions communautaires qui
sont l'âme de leur équilibre.

En résumé, il s'agit une fois de plus de
préserver, de donner ou de retrouver la
dimension écologique de chaque
population, de chaque individu et de
chacun d'entre nous. Loin d'être «un
petit sujet» (voir Lallemand et LeMoal),
la naissance devrait être un élément
fondamental de cette prise de
conscience et de ce changement. Comme
dit Michel Odent:

«L'être humain, pour sauvegarder son
attachement à la vie, son amour de la

vie, c'est-à-dire sa capacité d'aimer,
doit maintenir un contact avec ses
racines«. Même si «une telle perspective

impose a priori un profond
pessimisme quant aux chances de l'homme
technologique de disposer d'une
puissance dynamique de survie» (Odent
1979:170).

Feldman-Desrousseaux,
Eliane, mIchel Delcroix
1990 Naître aujourd'hui. Paris: Inter-

Editions

Husson, Jean-François, Sylvain Yannoti
1980 «Y a-t-il un obstétricien dans la

salle?» In Corps de mère, corps
d'enfant, rapport, Danielle, ed.,

pp. 31 -35

Illich, Ivan

1975 Némésis médicale. Paris: Seuil

Lallemand, Suzanne, Guy LeMoal, ed.

1983 «Un petit sujet». Introduction au
numéro spécial sur la naissance et
l'enfance. Journal des Africanistes,
Tome 51 (1,2): 5-21 Paris

Leboyer, Frédéric
1 980 Pourune naissance sans violence.

Paris: Seuil
1982 Le sacre de la naissance. Paris:

Phébus
1 984 L'art du souffle. Paris: Albin Michel

Malinas, Yves

1985 «Naissance (Biologie et socio¬
logie humaine)», In Encyclopédie
Universalis t.XII, pp. 1069-1072

Bibliographie

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Leva tri ce svizzera - 7 + 8/1994



NAISSANCE ICI ET AILLEURS 20

Montagu, Ashley
1 979 La peau et le toucher. Un premier

langage. Paris: Seuil

Odent, Michel
1 976 Bien naître. Paris: Seuil

1 979 Genèse de l'homme écologique.
Paris: Epi

1990 Naître et renaître dans l'eau.
Paris: Presse-pocket

Plankaert, Juliette
1980 «Dans l'eau, ensemble, accrou¬

pis, debout, couchés, la mère, le

père, la sage-femme...» In Corps
de mère, corps d'enfant, rapport,
Danielle, ed., pp. 39-52

Ploquin, Max
1 989 Laissez passer l'émotion. In Enfan¬

ter. Le lien mère-enfant-père, pp.
285-290 Sages-femmes du
monde, ed. Paris: Frison-Roche

Rapoport, Danielle, ed.

1980 Corps de mère, corps d'enfant
(Les cahiers du nouveau-né 4).
Paris: Stock

Rivière, Claude

1983 La naissance chez les Eve du

Togo. Journal des Africanistes
t.51 1981 (1-2): 71-94

Sages-femmes du monde, ed.
1 989 Enfanter le lien mère-enfant-père.

Paris: Frison-Roche

Nicole Sindzingre
1 985 «Naissance (Anthropologie)», In

Encyclopédie Universalis t.XII, pp.
1066-1068

This, Bernard
1980 a) Le père: acte de naissance.

Paris: Seuil
1 980 b) «La femme horizontale» In Corps

de mère, corps d'enfant, Rapoport,
Danielle, ed., pp. 127-1 50

Verny, Thomas en collab. avec John Kelly
1 982 La vie secrète de l'enfant avant sa

naissance. Paris: Grasset et
Fasquelle

Wagner, Mardsen
1989 «L'Organisation mondiale de la

santé: Quelle naissance pour l'an
2000?» In Enfanter le lien mère-
enfant-père, Sages-femmes du
monde, ed., pp. 291-295

Accouchement alternatif et SIDA:
Sujet de réflexion pour les SF

romandes aussi

Ci-après, nous vous présentons la traduction d'un article paru dans la Wochenzei-

fung du 4 mars 94, même si le journal de ce mois n'a pas pour thème le SIDA. A
toutes les SF qui travaillent en maison de naissance ou à domicile, il peut arriver des
demandes d'accouchement de la part de femmes séro-positives. Quelle est notre
réponse, quelle est notre attitude, quelles sont nos justifications quand nous répondons

oui ou non? Cet article ne fait que verser une pièce au dossier SIDA et SF, afin
de nourrir nos réflexions.

HIV positive et enceinte

«Maintenant, je le leur révèle!»
de Silvana lannetta Article paru dans la

Wochenzeitung numéro 9, 4 mars 94

Madeleine, combattive et autonome,
attend son premier enfant. Au début de
l'année, elle s'est annoncée à la maison
de naissance zurichoise «Delphys», qui
offre un accompagnement à la
naissance centré sur les femmes. «J'aurais
vraiment voulu accoucher à la maison.
Etant séro-positive, j'étais plutôt
angoissée. Et l'idée m'est alors venue
d'accoucher de manière ambulatoire
dans une maison de naissance». Madeleine

s'imagina vivre cette naissance
dans un cercle de femmes féministes.
Elle s'est sentie d'autant plus déçue
lorsque les femmes du centre «Delphys»
lui communiquèrent par téléphone
qu'elle n'était pas acceptée dans la

maison de naissance à cause de sa

séropositivité.

Madeleine attendait une position plus

progressiste de la part des sages-
femmes de «Delphys». Elle n'arrivait pas
à croire que ces femmes n'aient jamais
envisagé la possibilité de se confronter
à une infection HIV. «Elles ont justifié leur
décision par des raisons d'hygiène.»
Certains membres de l'équipe
craignaient ouvertement de s'infecter.
Derrière cette décision négative, Madeleine

sent un refus moral et la crainte de
ternir la réputation de la maison de

naissance, si l'on sait qu'on accompagne
aussi l'accouchement des femmes

séropositives. «Par leur refus, je me suis sentie
discriminée pour la première fois de ma
vie. Je me suis sentie comme une
ordure.»

Viviane Luisier

Face à la journaliste de la Wochenzeitung,

l'équipe de «Delphys» a pris la

position suivante: «En ce moment, nous
sommes surchargées et nous n'avons

pas les capacités de nous préparer à un
tel accouchement.» L'équipe se sent
«dépassée» par les événements. «Nous
n'avons encore jamais été confrontées

au problème de la séro-positivité», telle
est la raison succinte qui est donnée.
Cependant, les femmes de «Delphys»
ont décidé de parler de ce sujet lors de
leur prochaine réunion. Pour l'été, elles

ont invité une femme médecin à venir les

informer sur la séro-positivité et le SIDA.

Milo Huber, médecin, constate, à travers
sa pratique, que les femmes enceintes
HIV-positives, qui veulent garder leur
enfant, sont souvent soumises à une
terrible pression de la part de leurs

parents ou de leurs médecins. Il est le

médecin de confiance des malades du
SIDA à Zurich et jusqu'à présent, il a

accompagné 4 femmes séro-positives
pendant leur grossesse. Il connaît deux
cas où des médecins, considérés comme
faisant partie de l'alternative, ont chassé
de leur cabinet des femmes séro-positives

qui ne voulaient pas avorter, et où
ils ont refusé de continuer de les suivre.
Milo Huber prend position: «C'est la
femme elle-même qui prend ses
responsabilités, donc elle a aussi le droit
de se décider elle-même.» Il est important

d'informer la femme concernée. Elle

doit savoir que le risque de transmission
à l'enfant est élevé. Elle devrait aussi
savoir comment ce risque peut être
diminué autant que possible. «La femme
doit se confronter au fait que l'enfant
n'aura vraisemblablement pas
longtemps sa mère. Elle doit discuter de
cette possibilité avec le père de l'enfant,

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 7 + 8/1994


	Pour une écologie de la naissance

