
Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de
l'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale
ufficiale dell'Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 92 (1994)

Heft: 4

Artikel: Considération éthiques au sujet du diagnostic prenatal

Autor: Baumann, Ruth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-950424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-950424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DÉPISTAGE PRÉNATAL 7

prénatal un peu comme un vaccin ou
toute autre conquête de la médecine. Le

recours possible au diagnostic prénatale

devient un droit et très facilement
aussi un devoir, voire une pression
sociale. Il est rare que les inconvénients
de cet acte médical, les difficultés liées
à la décision à prendre et le désarroi
des personnes concernées, soient
évoquées ou fassent l'objet d'un débat
contradictoire.

C'est un tout autre son de cloche du côté
des émissions ou des publications
consacrées aux groupes marginaux, en
particulier pour celles qui s'adressent
aux personnes handicapés. On y
présente d'une manière générale, en

premier lieu, les risques inhérents au
diagnostic prénatal et les effets négatifs
exercés sur les personnes handicapées,
sur leur entourage et sur l'opinion
publique.

Résumé

La décision pour ou contre le diagnostic
prénatal et l'éventualité d'une interruption

de grossesse qu'il comporte est très
difficile, en raison de la complexité du

sujet si l'on entend faire un choix
responsable et non céder à une sorte de
routine. Qui plus est, la plupart des

parents doivent prendre leur décision en
l'espace de quelques jours ou d'une ou
deux semaines.

Seuls les couples qui sont, de leur plein
gré, fermement opposés au diagnostic
prénatal et l'interruption de grossesse, et

ceux qui, sans trop se soucier de normes

L'article suivant se propose d'examiner
les questions éthiques que soulève la

pratique actuelle du diagnostic prénatal.
Cette analyse des aspects éthiques est
initialement basée sur les droits de
l'homme, parce qu'ils matérialisent la

dignité humaine et parce qu'on leur
reconnaît à l'évidence une valeur éthique.

et d'éthique, font passer leurs propres
intérêts, n'ont pas trop de problèmes.
Tous les autres sont aux prises avec une
décision conflictuelle. Si nous voulons
éviter des décisions et des actes de
routine, il importe d'offrir aux futurs

parents conseil et accompagnement,
indépendamment du fait qu'ils privilégient

leurs intérêts de parents et ceux de
la famille, ou les intérêts de l'enfant
handicapé à naître, indépendamment
aussi du choix qu'ils font et de la manière
dont ils l'assument.

Le conseil génétique ne devrait pas se
limiter à l'information sur les méthodes
et les risques du diagnostic prénatal;
bien plus, il devrait mettre en évidence,
montrer comment se présente la vie avec
un enfant handicapé, comment vivent
aujourd'hui les personnes handicapées,
quelles possibilités sont les leurs et avec
quelles difficultés il faut compter. Ensuite,
il faudrait informer au sujet de l'aide
apportée aux personnes handicapées
et à leurs familles. Enfin, il faudrait,
chaque fois que c'est possible, faire
comprendre au public que la vie
comporte des risques et qu'on peut
parfaitement défendre l'idée que
l'homme ne doit pas seulement ployer
sous les risques et la souffrance, mais
qu'il peut aussi sortir renforcé de
l'épreuve.

Le conseil génétique est une chose, mais
il est pour le moins tout aussi déterminant

de tout faire pour permettre à la

personne handicapée de mener une
existence digne d'être vécue. Il est hors
de doute qu'il reste encore beaucoup à
faire dans ce domaine.

• Droits de l'homme

Une société ouverte, démocratique
permet la coexistence de systèmes de
valeurs tout à fait différents. Cette pluralité
des valeurs contribue à la diversité et à la

souplesse qui caractérisent la société
moderne. Tout être humain est libre de

donner valeur et sens à sa vie personnelle
comme il l'entend, et l'autonomie de tout
un chacun ne trouve de limites que dans
l'autonomie de l'autre. Il s'ensuit qu'en
société démocratique la vie en commun
est réglée par des libertés naturelles, qui
fixent les limites de l'autonomie individuelle.

Les droits de l'homme confèrent à ces
libertés une valeur universelle, en eux s'est
matérialisée la dignité humaine. On ne
peut au nom de la dignité humaine
entreprendre quoi que ce soit qui contredirait
les droits de l'homme.
Mais les droits de l'homme à eux seuls

ne sauraient régler de manière satisfaisante

les actes des êtres humains en
société. C'est bien parce qu'ils n'y a pas
d'indépendance absolue, mais plutôt
interdépendance entre les êtres qu'il
importe de réglementer les pratiques
collectives.
La liberté de l'individu, qui relève de la

dignité humaine, n'est pas simplement de
se démarquer, mais toujours liberté
d'aller vers quelqu'un; cette ouverture au
prochain fait un devoir aux êtres humains
de pratiquer entre eux la solidarité.

• Solidarité

Dans une société qui se réclame des
droits de l'homme, la notion de solidarité

devient une notion clef, car sans elle
la vie communautaire se désintègre et
fait place à une population de créatures
atomisées. Seule une collectivité
solidaire est à même d'assurer la prise en
charge des vieux, des malades et des
plus faibles. Tout être humain dont le
bien-être n'est pas garanti constitue en
définitive un défi pour une société
solidaire, en même temps que l'invitation
pressante à agir pour changer ce qui
doit l'être. Seule la sécurité émanant du

comportement solidaire d'une société
fait croître la confiance réciproque,
capable de supplanter la peur et la lutte
de tous contre tous.

• Confiance

Une société n'est digne de confiance que
si elle reconnaît à chacun de ses membres

une dignité sans restrictions, excluant tout
jugement à priori.
Cette sûreté de la société fait que
j'attends en toute confiance de l'autre
qu'il ne me fasse ni mal ni violence, mais

au contraire qu'il fasse ce qui est propre
à m'aider et à m'être utile. Cette concep-

Considérations éthiques au sujet du
diagnostic prénatal
Ruth Baumann, Dr en théologie, Wolhausen, Institut d'éthique sociale, Université de
Zurich, Membre de la commission d'experts.

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 4/1994



DÉPISTAGE PRÉNATAL 8

tion du comportement digne de confiance

souligne bien que, dans leur
compréhension des droits de l'homme,
«les êtres humains ont une attente dans
l'action d'autrui, dont l'accomplissement
leur revient de droit». A l'opposé, l'homme
autosuffisant ne s'arrête pas devant ses

proches dans sa soif de pouvoir, et soumet
à sa propre appréciation la personne
humaine. Seule prévaut dans ce cas la loi
du plus fort. La confiance sociale n'est plus
possible sur cette base, ce qui ne peut
déboucher que sur la dissolution d'une
société à visage humain et avec ses règles
du jeu conviviales, tout ce qui est justement

incarné par les droits de l'homme.
Toute appréciation de la valeur de
l'homme conduit en définitive celui-ci vers

une souffrance toujours plus profonde, et

ne la pallie qu'en apparence.

• Eugénisme

On assiste, de manière répétée, à la

résurgence d'un eugénisme qui refuse à

certains groupes humains le droit à
l'existence. L'argument le plus souvent
invoqué veut que l'individu, pour être
reconnu comme être humain, possède
une qualité de vie ou des critères de
qualité déterminés. L'histoire de l'eugénisme

est un long et triste chapitre.
N'oublions pas que le dernier mouvement

eugéniste, sous le régime nazi, a
commencé sous le signe de l'atténuation

de la souffrance. On fait généralement

la distinction entre l'eugénisme
positif, lequel se propose d'améliorer
l'espèce humaine, et l'eugénisme
négatif, qui vise l'élimination des caractères

indésirables et des maladies
héréditaires du pool génétique humain. Il est

pour le moins préoccupant que le
second nous revienne si tôt, paré d'une
nouvelle respectabilité. Eviter dans toute
la mesure du possible l'émergence de
maladies ou de handicaps est un but
auquel nous pouvons pleinement
souscrire. En effet, un tel but n'a rien de

commun avec l'élimination de porteurs
d'une affection, comme dans le cas de
l'avortement consécutif au diagnostic
prénatal.
L'interruption de grossesse consécutive
au diagnostic prénatal relève d'un choix

eugénique, du fait que l'être à venir ne
répond pas aux critères que la société
retient pour considérer que telle vie vaut
la peine d'être vécue en son sein. De
tout temps, l'eugénisme a fait preuve
d'une dynamique propre. Il n'est donc

guère surprenant que, dans la foulée du

large consentement dont bénéficie
l'interruption de grossesse liée au
diagnostic prénatal, on prépare le

terrain pour faire admettre la sélection
des nouveau-nés handicapés, et qu'à
l'autre bout de la chaîne, on prône
l'euthanasie active. Le professeur de
bioéthique australien Peter Singer et sa
collaboratrice Helga Kuhse, par
exemple, proposent ouvertement de

pratiquer l'euthanasie active chez les

nouveau-nés qui sont rejetés par leurs

parents. Ils laissent aux parents ou à une
commission d'éthique le soin de décider,
le cas échéant.

L'argumentation du philosophe australien

nous montre nettement les implications

d'un mode de penser qui fait
dépendre la dignité humaine d'une
qualité de vie déterminée: c'est en
définitive une élite qui décide, en fonction
de critères arbitraires, des conditions
d'admission dans la société. De là à ce

que la possibilité de mise à mort se mue
en obligation de tuer, voire de se donner
la mort, il n'y a qu'un pas qui peut être
très vite franchi.

• Dilemmes éthiques

On se trouve placé devant un dilemme
éthique dès qu'on se demande à partir
de quel moment, et jusqu'à quand, la

vie humaine bénéficie de la protection
découlant des droits de l'homme, et à

quel moment cette protection prend fin.
Les discussions autour de l'avortement et
de la «bonne mort» donnent lieu à de
vives controverses sur le point de définir
ce que pourrait être une décision
responsable. La question centrale est

toujours la même: «A-t-on le droit de tuer
une vie humaine sur la base de l'appréciation

de sa valeur?» Même si, pour les

raisons déjà mentionnées, on répond
par la négative, il subsiste des dilemmes
éthiques; en effet, en cas de rejet de
l'interruption de grossesse, par exemple,
on ne saurait fermer les yeux sur le fait

que, à nouveau, de nombreuses femmes

mourront des suites d'avortements effectués

dans de mauvaises conditions.
L'âpreté de ces débats montre que ce

qui est en jeu dépasse la simple
question de choix individuel. Car quelle
que soit la décision qui sera prise, elle
ne sera pas sans portée pour la société,
dans la mesure où elle influera sur les

modes de pensée et d'action futurs ainsi

que sur la vie communautaire.

Les nouvelles possibilités offertes par la
médecine accentuent les dilemmes

éthiques et débouchent invariablement sur
des appréciation de valeurs. La médecine

de pointe rend de plus en plus difficile

la distinction entre service et
manipulation, et la raréfaction des ressources
humaines et financières nous place,
jours après jour, devant des choix dictés

par des considérations de valeurs. Ces

nécessités apparaissent nettement
lorsqu'il s'agit de faire la distinction entre
euthanasie passive et active; actuellement,

la médecine de pointe est

capable d'assurer le maintien des fonctions

vitales à un organisme pratiquement

déjà mort, et elle entraîne
l'augmentation de la souffrance au-delà
du supportable, dans la mesure où elle
maintient la vie dans des cas où,
auparavant, la mort venait mettre un terme à

la souffrance. Prenons, par exemple, les

problèmes qui se présentent en néona-
tologie; le professeur G. Duc, le hôpital
universitaire de Zurich, écrit au sujet de
l'attitude adoptée à l'égard des
nouveau-nés malades ce qui suit: «En

néonatologie, la réanimation primaire
est, d'un point de vue juridique et
éthique, toujours indiquée, car on ne
peut décider au moment de la
naissance d'un enfant qui présente un

soupçon de pathologie, de sa capacité
de vie future. Qui plus est, le
perfectionnement constant des méthodes de
traitement fait qu'il n'est pas possible de
fixer des valeurs limites minimales pour
décider d'un traitement (...)». Ici, on
décide en premier lieu et toujours pour
la vie, à grand renfort de moyens
techniques. Cette manière de faire, éthique-
ment justifiée, appelle néanmoins des
décisions difficiles à prendre: faut-il, à un
moment donné, poursuivre ou convient-il
d'arrêter le traitement actif? La prise de
décision ne peut intervenir alors que sur
la base d'une échelle de valeurs. Il n'est

pas aisé d'en déterminer les critères, et
toute décision ne peut être que
l'aboutissement d'une écoute et d'un
accompagnement profondément vécus d'une
situation donnée. Des appréciations de
valeurs qui, dépassant la simple rationalité,

cherchent la possibilité de prendre
en compte la totalité des éléments en jeu
sont celles qui, à mon avis satisfont le

mieux au respect de la dignité humaine.

Développer plus avant le critère de la

possibilité relationnelle dépasserait les

limites fixées au présent exposé, et l'on
consultera avec profit un ouvrage traitant
spécialement de cette problématique.(l)

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 4/1994



DÉPISTAGE PRÉNATAL

Mais le fait que les activités médicales
ne se conçoivent pas sans référence à
des valeurs ne les justifie pas pour autant
au plan éthique. Ici s'impose la référence
à la dimension de la faute dans toute
action humaine, dimension qui constitue
une donnée inséparable de l'ambivalence

d'une action portée vers le bien
comme vers le mal. Œuvrer à la réalisation

de cette évidence qu'est la dignité
humaine doit demeurer une stimulation

permanente, plutôt que de s'attacher à
faire admettre par la société les atteintes
portées à cette dignité. Il importe de
maintenir la différenciation et la délimitation

entre euthanasie active et
euthanasie passive, dans toute la

mesure du possible et en dépit de toutes
les difficultés rencontrées dans la

pratique. La première doit être rejetée
sans l'ombre d'une hésitation. Citons
l'éthicien H. Ringelings: «Il faut en arriver
sans conteste à exclure que des êtres
humains ne soient tués sous le prétexte
qu'on leur en est redevable au nom de
la dignité humaine». L'euthanasie
passive, en revanche, est proposée
parce qu'elle fait place à la mort en tant
que limitation définitive à toute action
thérapeutique. L'euthanasie passive
sera conçue comme une assistance
active accompagnant le mourant,
complétée par un traitement intensif de
la douleur. La différenciation entre
euthanasie active et passive n'exclut
pas, en pratique, une zone d'ombre, car
la lutte contre la douleur a très souvent

pour effet de raccourcir quelque peu les

derniers moments de vie. Mais il y a une
différence de taille entre mettre fin à une
existence au nom de critères extérieurs
touchant à la qualité de la vie, et
abréger les derniers instants d'un
individu par un traitement antalgique
adapté à la douleur.

Aspects éthiques du diagnostic
prénatal

Le diagnostic prénatal pose un
problème éthique dans la mesure où il

permet la détection par des moyens
diagnostiques de maladies et de handicaps

pour lesquels il n'existe pas de
thérapeutique. La seule possibilité

Ruth Baumann: Human-Gentechno-
logie und moderne Gesellschaft, TVZ
Zürich 1 990

du diagnostic
avec mon camp,

is sui

Ile sera notre vie avec le
3 de notre enfant?

assumer?

l'entant nous tera-Wl des re
ches plus tard?
Que signifierait pour nous la mort
prématurée de notre enfant?

d'éviter'une telle maladie ou handicap
consiste à tuer la vie humaine dans son
stade de développement initial.

Les arguments invoqués dans le cas des

interruptions consécutives au diagnostic
prénatal sont de deux ordres: on parle
de la qualité de vie que l'on peut
attendre pour l'enfant et du fardeau qu'il
représente pour ses parents.

1er argument: qualité de vie
de l'enfant

Cette première catégorie d'arguments
tend à accréditer l'idée qu'il serait
possible de déterminer la qualité de vie
future de l'enfant et de décider en fonction

du pronostic de l'interruption éventuelle

de la grossesse. Le fait de vouloir
déterminer cette qualité de vie est des
plus discutables, car les tests de dépistage

dont on dispose ne fournissent pas
d'indications sur le degré de gravité d'un
handicap; ils n'indiquent que des
probabilités. Prenons, par exemple, le

cas du spina bifida. L'éventail diagnostique

va du handicap légerau handicap
très lourd, c'est-à dire que l'enfant sera
capable de faire des études universitaires

ou qu'il évoluera vers un état de
développement permettant à peine de

communiquer avec lui. Nous ne nions

pas l'apport indispensable de
nombreuses thérapies permettant à de
tels enfants d'atteindre une certaine
autonomie, mais allons-nous admettre à
l'avenir la préséance de la mise à mort
sur les possibilités thérapeutiques? La

majeure partie des tests de dépistage
ont lieu en raison de l'âge de la mère,
qui constitue un risque accru de
syndrome de Down. Il faut se demander
si l'accueil d'un enfant porteur de
trisomie 21 constitue véritablement un
fardeau insupportable. Nous reconnais¬

sons que l'enfant trisomique qui respire
le bonheur est un mythe. Mais l'état de
bonheur permanent existe-t-il?

Va-t-on contester leur droit à l'existence
à toutes les personnes qui éprouvent de
la tristesse? Est sous-jacente l'illusion
d'une vie exempte de toute souffrance,
et les laboratoires privés qui réalisent les

tests proposent en conséquence la

grossesse sans risque. Mais leurs publicités
taisent les limites et l'imprécision qui
caractérisent, aujourd'hui encore, de tels

examens, tout comme ils sous-estiment
les risques inhérents à toute grossesse et
à tout accouchement. Ce faisant, on ne
se soucie guère du fait qu'on décide de
la sorte de l'existence d'autres

personnes humaines. Or, comment puis-
je savoir quelle qualité de vie sera
supportable pour un tiers et quelle autre

Je me décidai en faveur des tests pour
diverses raisons:

tage sur le développement de l'être

que je portais en moi. Cette sorte
d'accès visue

souvenirs de mes premiers examens
échographiques. Ma fille, qui a sept
ans maintenant me demande
régulièrement de lui raconter
comment, petit bout de chou, elle
faisait la culbute, boxait, etc.;

• je m'intéressais aux prouesses de
la médecine et de la tech

• je voulais er savoir d.

l'état de santé de mon futur <

comme durant la grossesse je me
sentais pour l'essentiel parfaite-

i, l'idée que mon

ou d'un handicap ne faisait que
m'effleurer, en de rares occasions;
j'estimais que le simple bon sens

eur des tests. Si le
ein venait à déceler un

handicap, je voulais, dans l'intérêt
de l'enfant, me préparer à l'ac-

a naissance sans choc
ire et tenais à ce que

ouementetma présence à
ui soient entièrement

mon
son côté
acquis.

rcher

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 4/1994



DÉPISTAGE PRÉNATAL 10

ne le sera pas? Sur quels critères
fonderai-je ma décision? Que signifie
être en bonne santé ou malade,
indépendant ou handicapé? On ne peut
définir clairement de telles notions. Dans
le cas de l'interruption de grossesse
consécutive à un dépistage prénatal
précoce, on ne concède même plus à

une vie handicapée un «temps d'essai»

après la naissance. Au tribunal, le doute
profite à l'accusé, alors que dans le cas
qui nous occupe, il se retourne contre la

vie foetale.

L'idée qu'on se fait de l'enfant qu'on
aimeraitavoirs'oriente en fonction d'une

image idéale - en constante évolution
cela va sans dire - de l'homme en
société. Or, la société moderne exige de
ses membres qu'ils soient performants,
beaux et en bonne forme. C'est à l'idéal
qu'on mesure la «valeur» d'un enfant à
naître. Le fait qu'un être humain n'est
plus accepté en tant que tel, mais qu'il
ne lui soit permis de venir au monde que
s'il satisfait à certaines conditions, relève
de la plus pure discrimination. Qui plus
est, l'idéal vers lequel tend l'homme
moderne est imprégné de l'idée des

possibilités illimitées qui s'offrent à lui.

D'où le désir de pouvoir, dès le début et
sitôt après la naissance de l'enfant, se
bercer de l'illusion qu'il a toutes les

potentialités et qu'il ne sera limité en
rien. Dès lors, la décision d'avorter va
dépendre de cette aspiration à une
perfection illusoire, et non du degré de
souffrance jugé supportable. Ce

concept de «souffrance» reste ainsi mal
cerné. Mais que signifie souffrir dans la

société moderne? Le taux de suicides

parmi les individus réputés «en bonne
santé» est nettement supérieur à celui
des personnes «handicapées» et montre
qu'il est inadmissible d'assimiler une vie
d'handicapé à une vie qui ne vaut pas
la peine d'être vécue. Or, c'est exactement

ce qu'on fait lorsqu'on admet avant
de connaître le résultat de l'examen
qu'un résultat pathologique entraînera
l'interruption de grossesse. Cet automatisme

exclut toute appréciation de la
souffrance dans les cas particuliers, on
fait un choix délibéré contre la vie
d'handicapé, quel que soit le degré de
handicap potentiel. On argumente la

plupart du temps à partir des cas limites,
soit des handicaps les plus sévères qui
entravent les capacités relationnelles.
On choisit comme point de départ ces
limites extrêmes de la souffrance supportable,

et non l'inverse. On ne se soucie

pas des possibilités d'afffronter la
souffrance ni des conditions susceptibles de
la rendre supportable, mais on part, au
contraire, de la possibilité de l'éliminer.
Dans cet ordre d'idée, certains articles
de presse parlent d'éliminer le syndrome
de Down («mongolisme») ou le spina
bifida (défaut de fermeture du tube
neural). Le fait qu'il ne s'agisse, par
rapport à l'ensemble des diagnostics
effectués, d'anomalies fœtales sévères

que dans un nombre restreint de cas est

passé sous silence. On ne saurait nier
l'existence de limites au-delà desquelles
la souffrance n'est pas supportable.
Mais des décisions qui sont prises dans
des cas limites au prix de sérieux conflits
de conscience ne sauraient en aucun
cas définir une pratique. Une telle
pratique se traduirait par un traitement
discriminatoire de la vie d'handicapé et

par le refus de son intégration sociale.
La tendance croissante à la perfection,

Si je devais avoir une nouvelle
grossesse et qu'elle se déroule aussi bien

que la première, je ne me soumettrais

encore une fois à aucun dépistage,
excepté les examens mineurs de
routine. En présence de tout résultat

suspect, il me faudrait parler avec mon
médecin. Le critère qui compte à mes

yeux, c'est de savoir si le dépistage
peut changer quelque chose ou non.
Je n'accepterais jamais de subir un

examen qui ne m'offrirait pour toute
issue que l'alternative de poursuivre la

grossesse ou d'avorter, ou de décider
de la vie ou de la mort de mon enfant

après la naissance. Je ne me sentirais

pas en mesure de faire un tel choix.

Mais s'il existait une méthode
d'investigation débouchant sur une thérapie
avec une perspective de guérison, j'y
aurais recours.

Je ne ferais pas davantage d'examen
échographique dans le but de
m'assurer que tout soit en ordre.
J'aurais peur de ma réaction
émotionnelle si je venais à apprendre
dès le quatrième mois que je porte en
moi un enfant handicapé. Une telle

perspective me paraît beaucoup plus
difficile à supporter que le choc à la
naissance.

Annette Bitsch

qui pourrait se muer en contrainte, est
très dangereuse. Quelle sera notre décision

dans le cas de maladies qui,
comme la chorée de Huntington (danse
de Saint-Guy), ne se déclarent qu'après
plusieurs décennies?

2e argument: fardeau pour
les parents

Cette seconde catégorie d'arguments se
distingue de la première (qualité de vie
de l'enfant) par le fait que les intéressés
ne portent pas un jugement de qualité
sur la vie d'autrui, mais, comme dans le

cas de toute interruption de grossesse,
qu'ils ne se livrent à semblable réflexion

que sur leur propre vie. Ils évitent ainsi le

piège de l'eugénisme se rapportant à
l'enfance. Mais que recouvre cette
notion de «fardeau supportable»? On
voit d'emblée que la seconde catégorie
d'argumentation est elle aussi étroitement

liée à la société. Si la solidarité
interne à la société devait connaître une
régression significative et que, par
exemple les assurances sociales en
venaient à réduire leurs prestations, ou

que d'une manière générale on estime

que le handicap est un problème
individuel qui ne concerne que les parents
directement intéressés, la capacité de

prise en charge de la souffrance
diminuerait sur une large échelle et on en
arriverait à un renversement de la notion
de responsabilité.

Renversement de la notion de
responsabilité

Ces décisions dites thérapeutiques
modifient profondément nos comportements

sociaux, comme on peut d'ores et
déjà le constater de manière saisissante
en ce qui concerne la notion de
responsabilité. Les parents sont rendus responsables

de leurs enfants d'une façon
absolue. La souffrance est reléguée dans
la sphère de la responsabilité
individuelle. «Si vous refusez les tests, alors
assumez vous-mêmes les conséquences
qu'implique l'accueil de vos enfants
handicapés!» Un tel discours est perceptible

aujourd'hui déjà. En Allemagne, les

assurances font d'ores et déjà dépendre
leurs prestations du dépistage précoce.
La qualité de vie dont bénéficient les

personnes handicapées et leurs familles

- et c'est aussi valable pour les bien
portants - est tributaire de la solidarité

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 4/1994



DÉPISTAGE PRÉNATAL

que la société est à même d'organiser
pour l'ensemble de ses membres.
L'amenuisement de la solidarité que la

société témoigne à la vie d'handicapé
réduit d'autant la liberté de choix en
faveur de l'accueil de l'enfant handicapé.

Il s'ensuit que toute décision
«individuelle» pour l'interruption de grossesse
consécutive au résultat suspect d'un
dépistage précoce a des répercussions
sur la société. Dans la mesure justement
où réapparaît l'argument de l'euthanasie
active en relation avec le diagnostic
prénatal, on ne peut écarter le risque de
sélection appliquée à des êtres humains
déjà nés. C'est ce qui fait que la façon
d'argumenter sur les problèmes qui
entourent le diagnostic prénatal mène
sur une pente dangereuse.

Remarques finales et postulats

La pratique actuelle observée en
matière de diagnostic prénatal, et qui
vise très souvent à éliminer non des
maladies mais celles et ceux qui les

portent, doit être soumise à un examen
critique. Pour l'heure, il n'est pas
encore possible de prévoir toutes les

conséquences qui pourraient découler
de ces pratiques pour l'existence des

personnes handicapées en particulier.
On ne saurait écarter cependant des

risques et des contraintes eugéniques,
et il importe de s'opposer résolument à

tout dérapage de cet ordre. Préoccupés

par ces tendances eugéniques
qui refont surface, nous émettons les

postulats suivants:

- nécessité de repenser les critères
dans notre société qui multiplient les

marginaux et sécrètent des
contraintes eugéniques;

- nécessité de contredire une pensée
qui se nourrit de l'illusion qu'il est
possible d'éviter la vie des handicapés;

- nécessité de s'opposer à la prétention

de la société de ne plus autoriser
la venue au monde que d'enfants
parfaits;

- mise sur pied d'une offre de conseils

pour futurs parents, afin de les assister

dans la prise d'une décision
responsable;

- nécessité d'une attitude solidaire de la

communauté à l'égard des personnes
handicapées et de leurs familles.

Témoignage d'une
En ce mois de juillet 88, nous formons
une famille heureuse avec notre fils aîné
de 4 1/2 ans. Un deuxième enfant
s'annonce, nous sommes tout contents!
Comme j'ai 36 ans, je sais qu'on va me

proposer une amniocentèse, je suis dans
la tranche d'âge à risque. Dois-je
accepter cet examen? J'en parle à mon
mari. Et si c'était «positif», envisager une
interruption de grossesse? Lui n'arrive
pas à imaginer la situation: «mais

voyons, il sera en bonne santé, notre
bébé, mais si cela peut te tranquilliser,
fais-toi faire cet examen». Finalement,
comme j'ai un vague souci, j'accepte
l'amniocentèse en mettant à plus tard la

grande décision.
Et voilà qu'un samedi à 1 3 h, je suis

convoquée à l'hôpital, je suis alors
enceinte de 20 semaines. On m'annonce

que l'enfant que je porte est atteint d'une
trisomie 21. Je peux l'enlever tout de suite,
aujourd'hui-même, à l'hôpital durant ce
week-end, je peux aussi aller le faire plus
discrètement ailleurs si je préfère (vu que
je travaille dans cet établissement). Nous
nous regardons, mon mari et moi. J'ai les

jambes en coton. On ne peut pas décider
ça, comme ça, ici, en vitesse...! C'est Dieu

qui donne la vie, avons-nous le droit de
vie et de mort sur notre enfant? Nous
demandons un temps de réflexion.
Au fil des heures qui suivent, la conviction
grandit qu'on ne peut pas tuer un enfant

parce qu'il est anormal ou malade. Dieu

peut aussi faire un miracle et le guérir.

maman
C'est lui qui est souverain. Dans tous les

cas, il nous aidera à aimer et à élever cet
enfant.
Quand nous faisons part de notre décision

au gynécologue, celui-ci dit: «Vous

avez beaucoup de courage, mais est-ce

que vous réalisez la gravité, et puis il faut

penser à l'enfant... La société est dure
envers les handicapés!» Moi, je pense
que c'est la société, malheureusement
basée tellement sur la productivité, qui
doit changer, et non pas l'handicapé qui
doit être purement et simplement éliminé!
Le médecin respecte notre opinion et
avoue que parfois, il hésite à annoncer à
de futurs parents qu'à l'échographie il

semble manquer un doigt de peur qu'on
lui réclame une IVG. Jusqu'où peut aller
ce désir du «normal»!
On nous envoie chez le généticien de
l'Hôpital Cantonal pour s'assurer que
nous nous rendons bien compte de ce

que nous faisons. Selon lui, c'est la

première fois qu'après une
amniocentèse «positive», des futurs parents
refusent l'IVG! Il ne fait pas plus de pression

sur nous, car il voit que nous sommes
bien décidés. Il parle de l'avenir d'un
enfant en bonne santé: qui sait ce qu'il
deviendra? Maladie, accident,
mauvaises influences, drogue etc. La

trisomie 21 est l'une des atteintes
génétiques les moins graves, dit-il.
Une semaine plus tard, à l'échographie,
le gynécologue suspectant une
anomalie propose d'investiguer plus à

fond le coeur du bébé (échographie
cardiaque), comme pour nous aider
quand-même à changer notre décision.
Nous y renonçons sachant que ce n'est

pas cela qui influençera notre position.
La grossesse se passe bien, sans
problème. Nous avons partagé seulement

avec ma famille proche ce qui nous
arrive. C'est difficile pour moi de me
projeter dans l'avenir, vais-je bien
l'accepter, cet enfant? Est-ce que je
l'aimerai autant que son grand frère?

L'image de la maladie a tendance à

supplanter l'image que je me fais de
mon futur enfant.
L'accouchement a lieu à terme, se passe
très vite et très bien. Dans la salle
d'accouchement, l'atmosphère est
lourde car le personnel a appris le

diagnostic prénatal. Nous sommes en
paix, bien sûr tristes quand même dans
un premier temps. Quelques heures

après sa naissance, dans ma chambre,
je pleure un bon coup, puis je sens une

vague d'amour monter en moi pour
notre fils, je le prends contre moi et lui
dis: «Je te demande pardon si quelques
fois j'ai eu des pensées de rejet contre
toi, mais maintenant que je te vois et que
tu es là, je t'aime de tout mon coeur». Il

ressemble à son frère, un peu. C'est un
bébé de 3770 g, moins tonique qu'un
autre, mais il tête au sein.
Au bout d'une semaine, il faut investiguer
au niveau cardiaque. Le pédiatre nous
apprend, sans nous faire asseoir, que
notre enfant a une grave malformation
cardiaque. Nous voyons qu'il ne
comprend pas du tout notre choix. Il dit:

Schweizer Hebamme/Sage-femme suisse/Levatrice svizzera - 4/1994


	Considération éthiques au sujet du diagnostic prenatal

