
Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de
l'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale
ufficiale dell'Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 86 (1988)

Heft: 12

Artikel: Naissance et tradition aux Philippines

Autor: Recio, D.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-951048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-951048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Naissance et tradition
aux Philippines
Par D. M. Recio, Professeur, Collège d'Enseignement infirmier, Université des Philippines,
Manille (Philippines).

Introduction

Aux Philippines comme dans de nombreux
autres pays de la région du Pacifique
occidental, les accoucheuses traditionnelles
(AT) jouent un rôle très important. On a

recours à leurs services dès le premier
trimestre de la grossesse h 2 et jusqu'après la

naissance de l'enfant. Dans certaines
régions des Philippines, ces femmes
pratiquent des massages pendant deux à trois
semaines après l'accouchement.
Le terme utilisé pour désigner l'accoucheuse

traditionnelle varie selon le groupe
ethnique. Les Tagalogs l'appellent hilot (ce

qui signifie littéralement «massage», les
Sulods partira ou baylan et les Tausugs
panday. En général, elle remplit les mêmes
fonctions partout aux Philippines et
vraisemblablement aussi dans d'autres régions
du Pacifique occidental.
Une étude portant sur 90 accoucheuses de
la province de Mindoro et 123 de la

province de Marinduque montre qu'il s'agit
généralement de femmes d'une cinquantaine

d'années, pour la plupart mariées et
vivant presque toutes dans des villages à la

campagne (barrios).
En général, l'accoucheuse traditionnelle
commence a apprendre son métier à l'âge
de 30 ans. Cette formation peut revêtir
différentes formes. Parmi les AT interrogées à

Mindoro, 54% avaient appris leur métier en

voyant à l'oeuvre une accoucheuse
traditionnelle, qui était généralement de leur
famille; 36% s'étaient formées toutes
seules; 2% ont déclaré qu'elles avaient un
«don» et qu'elles répondaient à l'appel d'un
être surnaturel (parente décédée qui, elle-
même, avait été guérisseuse ou
accoucheuse, par exemple). Les accoucheuses
traditionnelles qui ont suivi une formation
de type classique reçoivent le titre d'accoucheuses

traditionnelles diplômées; sinon,
elles sont désignées sous le nom de
colorum.
L'étude sur les accoucheuses traditionnelles

effectuée à Mindoro et à Laguna de

Bay fournit quelques indications sur leur
expérience et leur formation. 39% des
accoucheuses interrogées ont déclaré
avoir au moins 11 ans d'expérience et 7%
au moins 31 ans d'expérience. La plupart
n'étaient pas très instruites comme en
témoignent les chiffres suivants: 32%
n'étaient jamais allées à l'école; 65%
avaient fait des études primaires; 2%
avaient fait des études secondaires; 80%
savaient lire et écrire.

A Laguna de Bay et à Mindoro, une
accoucheuse traditionnelle est considérée
comme hautement qualifiée si elle a une
longue expérience et si elle possède les

qualités suivantes: conscience professionnelle,

assiduité dans ses visites à la mère et
à l'enfant, propreté et ordre, patience, chaleur

humaine et compréhension. Elle doit
connaître ses limites et être attentive aux
complications éventuelles. Les
accoucheuses plus âgées sont souvent les plus
respectées et vivent généralement dans le

voisinage de leurs clientes. Elles dispensent
aussi des soins pré- et postnatals, rendent
visite à leurs clientes quotidiennement et
les aident dans leurs tâches domestiques.
Elles sont rétribuées en espèces ou en

nature.

Les relations personnelles qui se nouent
entre l'accoucheuse traditionnelle et sa
cliente sont très étroites. Il y a à cela
plusieurs raisons possibles: a) le fait de venir
d'un même milieu facilite la communication;

b) les deux femmes se connaissent
parfois depuis l'enfance; c) l'accoucheuse
apporte un soutien affectif à la femme
alitée, ainsi qu'une aide domestique, et d)

en milieu rural, il est fréquent que les deux
femmes croient (souvent sans raison) être
apparentées. La simularité de religion
contribue également à renforcer les relations
personnelles entre l'accoucheuse et sa
cliente et permet à l'accoucheuse, qui en
réalité joue un rôle de guérisseuse, de
recourir à des pratiques mystiques et
religieuses.

L'accoucheuse a une certaine autorité sur
les familles qui ont recours à ses services,
en particulier lorsqu'il existe entre elles des
liens de parenté.
Au moment de l'accouchement, beaucoup
de mères aiment mieux avoir recours à

l'accoucheuse traditionnelle qu'au
médecin ou à l'infirmière, car elles savent
que celle-ci saura préserver leur intimité. Ce

souci, qui va de pair avec le sens de la

pudeur typiquement philippin, explique
aussi en grande partie pourquoi les femmes
des milieux ruraux préfèrent ne pas accoucher

à l'hôpital. De plus, l'accouchement à

l'hôpital leur paraît trop coûteux et peu
pratique: trop coûteux, car on leur prescrit
toujours des médicaments, même en cas
d'accouchement normal, et peu pratique,
car elles doivent trouver quelqu'un pour
s'occuper de leur famille, des enfants
surtout, en leur absence.

Connaissances
ethno-obstétricales

On se propose de passer en revue ci-après
tout ce qui concerne l'enfantement -
grossesse, travail, accouchement, expulsion du

placenta, traitement du cordon ombilical,
soins post-partum, etc. - chacune de ces
étapes étant décrite séparément, avec les
rites qui lui sont particuliers. Dans chaque
cas, les croyances et les pratiques des
différentes ethnies des Philippines sont
d'abord passées en revue puis, lorsque l'on
dispose d'informations suffisantes,
comparées à celles d'autres sociétés de la

Région du Pacifique occidental. Java et les
îles Andaman sont comprises dans cette
étude.

Conception et grossesse
Il faut encourager la pratique qui veut que
l'on ait recours aux services des
accoucheuses traditionnelles dès le premier
trimestre de la grossesse. Si l'accoucheuse
reçoit la formation voulue pour pouvoir
dispenser des conseils judicieux sur le régime
alimentaire à suivre en début de grossesse,
on devrait pouvoir obtenir une réduction de
l'anémie et de la carence en vitamine A. La

pratique du massage de l'abdomen par
l'accoucheuse pendant la grossesse
(bungkal) 3' 4• 5< 6' 7' 8 peut être tolérée si ce

massage n'est pas trop énergique, car il

favorise la circulation sanguine et peut
soulager la femme enceinte, qui continue parfois

de travailler dans les rizières. Le bain
quotidien prescrit à la femme enceinte 2-5-7-
9 est certainement indiqué car, outre qu'il
favorise la circulation sanguine, il a un effet
rafraîchissant, mais la ceinture abdominale
ou bigkis, dont le port est prescrit chez les

Tinguians et les Tagalogs 6' 10- 11, gêne
manifestement la circulation si elle est trop
serrée. Par ailleurs, si la future mère a des
«envies» d'aliments inhabituels, il n'est pas
nécessaire de l'empêcher totalement d'y
céder, car cela peut stimuler son appétit et
lui apporter des éléments nutritifs
supplémentaires. La sollicitude que lui témoigne
sa famille (et dont elle n'a pas l'habitude en
temps nomal) peut aussi accroître son
sentiment de bien-être.

Travail et accouchement

Le travail et l'accouchement ont beau être
des phénomènes tout à fait naturels, ils
peuvent cependant présenter des risques et
des complications pour la femme. L'hémorragie

reste l'une des principales causes de

mortalité maternelle aux Philippines. La

prééclampsie et la postéclampsie sont
également suffisamment courantes pour être
cause de préoccupations. On estime pourtant

que ces complications pourraient être
évitées par des soins prénatals adéquats.
Les femmes des milieux ruraux recourant
de préférence aux services de l'accou-

17



cheuse traditionnelle1-2-3-5' 6.7,8,12,13,14. i5(
il faut que celle-ci en sache davantage sur
ces problèmes et apprenne à les prévenir. En

outre, étant donné qu'une forte proportion
des accouchements ont lieu à domicile
(91 % selon une enquête nationale
récente 12 et sont souvent pratiqués par
des accoucheuses traditionnelles ou des
sages-femmes des services de santé,
celles-ci devraient être préparées à faire
face aux urgences obstétricales. Une

enquête nationale effectuée en 1978 chez
les femmes enceintes aux Philippines a

révélé que 82 à 86% d'entre elles étaient
anémiques16. L'anémie et le mauvais état
nutritionnel, dû au fait que certaine
aliments sont proscrits du régime alimentaire,
sont liés, tout comme le sont l'anémie et
l'hémorragie. Ce cercle vicieux doit être
expliqué aux accoucheuses traditionnelles.
Le massage de parties du corps autres que
l'abdomen peut être encouragé. Mais le

massage tel qu'il est pratiqué par les hilots
pour remettre le foetus en position normale
ou traiter un saignement ou une douleur
abdominale 2-5' 7,8,15,17 peut provoquer une
fausse couche, un décollement prématuré
du placenta et/ou une hémorragie. L'acu-
pressure pourrait, en revanche, être
envisagée comme moyen de substition pour
traiter un saignement ou une hémorragie
résultant d'une manipulation trop brutale de
la région abdominale. Le principe de l'acu-
pressure est analogue à celui de l'acupuncture.

Certains rites destinés à écarter ce qui pourrait

menacer le bon déroulement de la

grossesse - manilon et yabyab chez les Kalingas
18, patalag-kaet et mahikawaen chez les
Sulods5, pagbuhat4 chez les Tausugs,
habok à Mindanao 19 et slametan à Java20,

par exemple - sans être d'une utilité
évidente, n'en peuvent pas moins présenter
l'avantage d'assurer à la femme enceinte
l'appui et l'attention de ses proches.
Certains membres de la famille jouent parfois

aussi un rôle utile au moment de
l'accouchement. Chez les Visayans, la belle-mêre
assiste l'accoucheuse traditionnelle
pendant l'accouchement5"15. La mère Sulod
doit rester auprès de sa fille enceinte jusqu'à
la naissance de l'enfant6. La mère Kalinga
aide à couper le cordon et à donner le premier
bain au nouveau-né18. Chez les Tausugs, les

grands-parents paternels et maternels
assistent à l'accouchement4-17.
Pendant l'accouchement, différentes
positions sont recommandées pour aider la mère

et faciliter la tâche de l'accoucheuse
traditionnelle. La position couchée a la préférence

de nombreuses accoucheuses, car
elle leur paraît favoriser la circulation
sanguine et faciliter l'accouchement. Elle

permet, en outre, de protéger la femme
contre les courants d'air et l'air froid 5-11-15-

21- 22 tout en ménageant sa pudeur. Mais à

Marinduque1, on préfère la position semi-
allongée et chez les Tinguians10, la position
à genoux. Les Manus 13 préfèrent la position

accroupie, tandis qu'aux îles Andaman et
chez les Tikopias7, on préfère la position
assise. Chacune de ces positions a des
avantages évidents et les accoucheuses et les
mères y sont tellement habituées que les
modifier pourrait être difficile. Certains
tabous et certaines interdictions, apparemment

inoffensifs, mais qui visent à éviter les

complications de l'accouchement, contribuent

souvent à entretenir l'anxiété et la

peur. Par exemple, il ne faut pas habiter sous
le même toit qu'une autre femme enceinte,
ni s'asseoirsur le pas d'une porte; le mari ne
doit pas jouer le rôle de parrain au baptême
d'un enfant, et l'on n'accouche pas dans
une nouvelle maison. De plus, on observe
certains tabous alimentaires, comme, par
exemple, ne pas manger de bananes
jumelles si l'on ne veut pas avoir de

jumeaux5-19- 21- 23.

Expulsion et élimination du placenta

Il existe, selon certaines croyances, un lien
entre le plancenta et l'avenir ou la constitution

physique de l'enfant. Pour bon nombre
de parents et d'accoucheuses traditionnelles,

la façon dont on se débarrasse du

placenta peut avoir une signification, bonne ou
mauvaise, pour l'enfant et ses parents, et
cela à vie. Aux Philippines, où la solidarité
familiale a de l'importance, le placenta est
considéré comme un symbole du lien
précieux, mais fragile, entre la mère ou la famille
et l'enfant. Par ailleurs, le non-respect de

certaines règles, dans l'élimination du
placenta, peut être cause de maladies dues aux
mauvais esprits.
Le grand nombre des rites, pratiques et
précautions à observer en la matière n'est donc
pas surprenant. A Mindanao, certains
groupes 4-17-19- 24- 25 se donnent beaucoup
de mal pour enterrer le placenta en un lieu où

aucun esprit malin ne le retrouvera. Mais on
peut aussi cacher le placenta autrement
qu'en l'enterrant, en le mettant dans une
tige de bambou, par exemple, recouvert de
cendres pour empêcher les mauvaises
odeurs. Ce bambou est alors suspendu à

l'extérieur de la maison ou à la branche d'un
grand arbre. Il a pour fonction d'éloigner les

esprits du mal qui risqueraient de rendre
l'enfant malade. Le placenta doit resterdans
le voisinage de la maison si l'on veut que
l'enfant reste proche de sa famille.
Pour les Bukidnons 19, l'élimination du
placenta a une signification différente. Il nefaut
pas le jeter trop loin si l'on ne veut pas avoir
un enfant qui pleure. Les Tinguians, pour
leur part, mettent le placenta dans un bocal
qu'ils recouvrent de feuilles de bambou
pour que l'enfant ait une constitution solide
lorsqu'il grandira. Les Filipinos recourent à

plusieurs méthodes en cas de retard de

l'expulsion du placenta. L'une d'elles
consiste à masser le ventre ou à faire pression
sur le bas-ventre avec un fer à repasser froid.
Si le massage n'est pas contre-indiqué
médicalement parlant, l'intérêt de la seconde pra¬

tique semble plus contestable. A
Marinduque, on fait boire le jus très amer du balim-
bing à l'accouchée ou bien on lui applique sur
le bas-ventre un cataplasme de feuilles de

pandakaki pour accélérer l'expulsion du

placenta.

Section et élimination
du cordon ombilical

Récemment encore, de nombreux enfants
mouraient de tétanos du nouveau-né. La

méthode utilisée pour couper le cordon était
souvent incriminée, car de nombreux
accouchements avaient lieu à la maison et
les accoucheuses traditionnelles n'observaient

pas toujours une asepsie rigoureuse.
Il a donc été vivement recommandé de ne

pas utiliser «n'importe quel instrument
coupant» sans l'avoir stérilisé au préalable.
Malheureusement, les parents comme les

accoucheuses traditionnelles attachent
davantage d'importance aux aspects
symboliques du cordon et de son traitement. Ils

croient que la longueur du cordon et la façon
dont il est coupé sont pour l'enfant un signe
de santé ou de maladie, ou même de décès et
déterminent son caractère.
Les croyances concernant le cordon ombilical

sont parfois confuses et contradictoires.

Ainsi, à Marinduque, les gens
croient qu'un enfant dont la bouche a été
touchée par le cordon connaîtra une
existence précaire. Cette croyance est contredite

par une autre pratique qui consiste à

frotter le cordon contre les lèvres de
l'enfant pour être sûr qu'il aura les lèvres

rouges. On croit parfois aussi qu'il existe un
lien entre la longueur du cordon coupé et la

durée de la vie de l'enfant. Si le cordon est
coupé trop court, l'enfant aura une vie
brève.
Divers instruments sont utilisés pour
couper le cordon après l'expulsion du
placenta, des ciseaux aux machettes pour
tailler le bambou en passant par les rasoirs
et les couteaux2- 5- 8- 13- 19- 26- 27 28. Rien

d'étonnant donc à ce que le tétanos du nou-
veau-né n'ait pas été éliminé.
Les effets de l'application de cendre et
d'huile de noix de coco2- 11, de râpures de

noix de coco4- 5-26-28, de poudre de talc, de

feuilles séchées27, de cendres de tabac, et
de gingembre sur la plaie du cordon n'ont
pas été étudiés. Le port des bigkis devrait
également être découragé, car il contribue
à créer un milieu anaérobie propice au
développement de micro-organismes très
dangereux.

Soins après l'accouchement

Un grand nombre d'interdits et de prescriptions

accompagnent la période du
postpartum, durant laquelle la femme fait
l'objet d'une attention particulière. Il

semblerait que l'on considère la période qui suit
l'accouchement comme dangereuse et
qu'il faille aider l'accouchée à retrouver ses
forces.

18



Interdits alimentaires
Le souci du bien-être de la mère pendant la

période post-partum se traduit par des
interdits concernant le régime alimentaire
qui, croit-on, affecte le bien-être de l'enfant
pendant toute la durée de l'allaitement.
La consommation d'aubergines, de cala-
mansi (agrume), de mabolo (fruit), de sucre
de canne, de pousses de bambou, d'ananas
et de mangues peut provoquer, selon ces

croyances, des douleurs épigastriques 11 et
même la débilité10. Sauf l'aubergine,
toutes ces plantes contiennent de la

vitamine C. Par ailleurs, les agrumes sont proscrits

en tant qu'«aliment froid» peut-être
parce que l'on croit que la nouvelle accouchée

doit être tenue au chaud et ne doit pas
être exposée à quoi que ce soit de froid.
Les aliments riches en protéines, comme le

poulet et le poisson, sont interdits chez les

Tinguians pendant la période du
postpartum10. La seule explication plausible
que l'on puisse avancer est qu'ils peuvent
être allergisants. Dans de nombreux

groupes ethniques en effet, l'allergie vient
d'être reconnue comme un phénomène
médical. En fait, faute d'équivalent local, le

mot «allergy» a été emprunté à l'anglais par
les Filipinos.
En cas de saignement, des agents
hémostatiques - notamment le thé de gingembre
(valay-vayan) - sont administrés oralement
pendant trois jours à l'accouchée Ivatan22.
Les hémorragies post-partum étant responsables

d'un nombre relativement élevé de

décès périnatals, une étude sur les agents
hémostatiques dérivés de plantes pourrait
être utile aux Philippines.

Restriction de l'activité physique, etc.
En général, le post-partum est une période
d'activité physique réduite. Très peu de

mères se lèvent le jour même de
l'accouchement. Sur 136 mères interrogées à

Laguna de Bay, 37% s'étaient levées le

lendemain de l'accouchement, 37% le

deuxième ou le troisième jour, 7% à la fin
de la première semaine et 4% au bout de

deux semaines11.
Chez les Tausugs, la mère n'a pas le droit de

porter son enfant, de s'approcher du feu ou
de souffler sur des braises, de peur que sa

gorge n'enfle et que l'effort fasse «tomber»
l'utérus. La panday, ou sage-femme,
s'occupe d'elle et de l'enfant et la mère ne

doit pas travailler pendant 44 jours.
Quarante-quatre est, en effet, un chiffre
fatidique. Selon une croyance Tausug, la porte
du ciel est ouverte pendant 44 jours après
l'accouchement; si elle meurt pendant
cette période, la femme est donc bénie de

Dieu et assurée d'avoir une place au ciel.
Au bout des 44 jours, la porte se referme.
Peut-être n'est-il pas mauvais d'ailleurs de

limiter ainsi l'activité physique; en effet,
l'anémie et les hémorragies post-partum,
qui sont choses fréquentes, sont
débilitantes; le repos dont peut jouir la femme
après la fatigue physique des travaux des

champs est hautement nécessaire; et la

mère a davantage de temps pour s'occuper
du nouveau-né.

Tabous relatifs au sommeil et au bain
Le problème du sommeil après l'accouchement

est un sujet d'inquiétude pour de
nombreuses accoucheuses traditionnelles
qui craignent qu'il n'ait de graves
conséquences: saignement, folie, éclampsie,
douleurs d'estomac ou même coma. C'est
ainsi qu'à Laguna de Bay on recommande à

la mère de ne pas s'endormir juste après
l'accouchement11. Sur 136 femmes
échantillonnés dans cette ville, 89%
s'étaient abstenues de dormir; 11 % seulement

ont déclaré avoir dormi immédiatement

après l'accouchement. Il est, en
vérité, étrange que le sommeil soit proscrit,
alors que la mère est généralement épuisée
après l'accouchement et a besoin de repos.
Les interdits concernant le bain semblent
être généralement suivis par la population
de Laguna de Bay 11 et par les Tausugs17'
23. On conseille généralement à la mère de

ne pas se baigner juste après l'accouchement.

44% des mères de Bay n'ont pris leur
premier bain véritable que deux semaines
après l'accouchement et 20% trois
semaines après, alors que 8% seulement
s'étaient baignées une semaine après
l'accouchement. Pour 4%, cela dépendait
du sexe de l'enfant, sans qu'une explication

fût donnée du rapport de cause à effet.

Bains de siège et exposition
à la chaleur («mother-roasting»)
Le bain de siège et l'exposition à la chaleur
sont deux pratiques qui semblent liées à la

conception philippine du chaud et du froid.
Le froid est souvent associé à la maladie et
doit donc être évité. La période du
postpartum étant considérée comme dangereuse,

il faut se prémunir contre ce danger.
Dans l'esprit de la population, ces mesures
reposent sur le principe de l'opposition du
froid et du chaud, d'où l'utilisation du bain
de siège et l'exposition à une chaleur sèche

(«roasting»), qui non seulement entraînent
une diaphorèse, mais favorisent éventuellement

la cicatrisation des déchirures du

périnée et accélèrent l'involution de

l'utérus.

Emploi de bandages abdominaux

On a vu plus haut que l'usage de bandages
abdominaux ou bigkis chez l'enfant était
déconseillé pour des raisons médicales. Par

contre, le port d'une ceinture par la mère
présente plusieurs avantages: il empêche la

pénétration d'air dans l'abdomen, permet
d'éviter dyspnée et vertiges, soutient
l'utérus et le maintient en place et renforce
l'abdomen et l'empêche de se distendre,
tout en apportant à la femme un certain
confort. Ce bandage n'est absolument pas
dangereux, à moins qu'il ne gêne la circula¬

tion sanguine et ne provoque des varices,
ce dont les mères et les accoucheuses
traditionnelles devraient être averties.

Soins aux nouveau-nés

Aux Philippines, les soins aux nouveau-
nés, comme la naissance elle-même, font
l'objet de rites et de pratiques inspirés par
les croyances traditionnelles.
Le bain et le nettoyage de la cavité buccale
sont des soins courants. Pour que l'enfant
nouveau-né crie, on lui tape sur les fesses 8'

9,15,26 on ignore, en revanche, si les voies
aériennes sont dégagées avant ou après.
L'enfant est baigné dans de l'eau tiède ou
dans une infusion de feuilles de goyave,
sauf chez les Isnegs26, qui baignent
l'enfant dans une rivière le lendemain de sa
naissance pour le rendre fort. Les Isnegs
sont une population montagnarde peu
nombreuse obligée de survivre dans un
environnement très rude, où la force
physique est importante. Mais, pour un prématuré,

un bain froid peut être dangereux,
voire fatal.
Il est intéressant de savoir quel est le
premier liquide administré aux nouveau-nés.
Le décencombrement des voies aériennes
est jugé important puisque l'on administre
une décoction de courge amère aux
nouveau-nés pour les faire vomir et évacuer le

méCOnilim 17, 19, 23« C. Romo, observations non

publiées, 1978. |_es Manus, pour leur part,
estiment que le colostrum ne doit pas être
ingéré13 et administrent à l'enfant une
petite quantité de taro mastiqué,
additionné d'un peu de lait provenant d'une
autre mère.

Allaitement

Depuis plusieurs années, l'Organisation
mondiale de la Santé insiste sur les

avantages de l'allaitement au sein. Dans les

zones rurales des Philippines, la mère allaite
généralement son enfant, sauf, bien sûr, si
elle n'a pas de lait.
La préparation de la mère à l'allaitement
commence pendant la grossesse: on lui
recommande de ne pas consommer
d'aliments bouillis si elle ne veut pas manquer
de lait. Certains aliments, surtout les
aliments amers, sont jugés efficaces pour
augmenter la production de lait. A Mindoro,
l'accoucheuse traditionnelle sert deux bols
de soupe à la mère d'un premier-né.
A Sulod5, on sert à la mère un bouillon de

poulet avec du riz juste après l'accouchement

pour stimuler la lactation. Chez les
Manobo19, en guise de galactagogue, on
lui fait manger du payyat (un poisson).
L'enfant peut être nourri au sein pendant
deux OU trois ans13' 19' 22' 28; C.Romo, observations

non publiées, 1978 et même quatre ans29.
Cet allaitement prolongé est contestable

19



s'il constitue le seul apport d'éléments
nutritifs à l'enfant, tout en étant par ailleurs
un moyen valable d'espacer les naissances.

Contraception

L'auteur a essayé d'obtenir des précisions
sur les pratiques de contraception en usage
chez les Ivatans, mais cela s'est révélé très
difficile.
A Laguna, il semblerait que de nombreuses
femmes soient hospitalisées à la suite de
fausses couches (A. V. Valenzuela,
information non publiée, 1977), ce qui permet
de croire à l'existence de méthodes d'interruption

de la grossesse. Mais, dans la

littérature existante concernant la médecine
traditionnelle, on trouve peu de références
aux plantes utilisées pour provoquer l'avor-
tement.

Pratiques

A Laguna, l'abstinence semble être la

pratique traditionnelle d'espacement des
naissances. Le coït interrompu paraît également

connu, sans que l'on sache dans

quelle mesure il est pratiqué. Une autre
forme de contraception - la masturbation
postcoïtale - a été signalée par Bailen à

Marinduque1. Jusqu'à présent, c'est la

seule mention de cette forme de contraception.

A Imus, à Cavité et à Calasiao, dans la

province de Pangasinan, les méthodes les plus
courantes de contrôle de la fécondité sont
l'abstinence pendant la période «dangereuse»

du cycle menstruel de la femme et
l'utilisation d'abortifs. Le massage de

l'utérus afin de le «déplacer» est également
un mode de contraception pratiqué par les

femmes de Bay.
La rareté des données en matière de
contraception laisse supposer que celle-ci n'a
qu'une importance mineure pour les
accoucheuses traditionnelles et les Filipinos en
général. L'absence d'informations pourrait
toutefois être également due tout simplement

à la réticence des personnes interrogées,

plutôt qu'au manque d'intérêt ou au
défaut de connaissances. D'après l'expérience

acquise par les chercheurs, dont
l'auteur du présent article, il n'est pas facile
d'obtenir ce genre d'information.

Abortifs

Les femmes de Bay 11 utilisent des plantes
et pratiquent des massages pour provoquer
l'avortement. Beaucoup de femmes préfèrent

employer des plantes telles que le

macopa, le talong-aso et le watis-watisan.
Le rapport ne précise pas comment ces
plantes sont préparées, ni comment elles

agissent ou si elles sont efficaces. De toute
évidence, la question mériterait d'être
étudiée de plus près.

A Sulod, en cas de retard des règles, on fait
boire à la femme le jus de la racine très
amère de plantes telles que le kuru-rutso,
l'agho et le Makabuhay in licuan. Chez les

Kalingas, la femme absorbe un breuvage à

base d'herbes appelé gallapot ou a recours
à des massages pour provoquer l'avortement.

Dans certains cas, le frère de la

femme enceinte la bat pour provoquer une
fausse couche. Le buto-buto (Cerbera,
manghas, Linn ou Cerbera odotiam,
Gaertn.), qui est un poison, a également
des propriétés abortives.
A Tikopia (petite île du Pacifique
occidental), on provoque l'avortement par
manipulation ou en frottant le ventre de la

femme avec des cailloux. Les Tokopias
utilisent les racines séchées de l'arbre keto-
matosekeva comme abortif. Ces racines
sont soit fumées, soit mâchées, puis
avalées. Bien que leur société soit fondée sur le

respect de la tradition et fasse place à de
nombreuses superstitions, les Tikopias
dédaignent de recourir à la magie comme
moyen de contraception.

Stérilité

Si l'on en juge par le nombre moyen
d'enfants par couple et par le taux de
croissance de la population, il semblerait que la

stérilité ne soit pas un problème aux Philippines.

Elle est pourtant source de préoccupations

lorsqu'elle existe. De nombreuses
accoucheuses traditionnelles de Bay
croient que la stérilité est due à une
incompatibilité sanguine des partenaires. La position

anormale de l'utérus est également
citée comme cause de stérilité. On croit
toutefois que cette position peut être
corrigée par massage. La stérilité est parfois
aussi attribuée à la longueur insuffisante de

l'organe sexuel masculin ou à l'absence
d'ovaires chez la femme.

Conclusions

Les données recueillies au cours de cette
étude nous permettent de nous faire une
idée des mesures prises pour assurer le bon
déroulement du processus de la reproduction.

Les différentes sociétés ont accumulé
des connaissances qui, quelque imparfaites

qu'elles puissent sembler d'un point
de vue scientifique, sont censées préserver
la vie, éviter la souffrance et expliquer les
échecs.
A l'heure actuelle, il semblerait que les
accoucheuses traditionnelles occupent,
dans les régions rurales des Philippines, une
position enviable au sein de la famille où
elles jouent le rôle de confidentes, président

aux accouchements, soignent les
nouveau-nés et dispensent même, dans une
certaine mesure, une éducation sanitaire.
La baisse importante des taux de mortalité
infantile enregistrée depuis quelques

dizaines d'années aux Philippines a été
attribuée à «l'emploi généralisé de médicaments

nouveaux comme les antibiotiques
et de puissants insecticides»30.
Néanmoins, le taux de mortalité infantile ne
continuera pas à baisser si «le taux de mortalité
périnatale ne diminue pas»30. A cette fin,
des moyens d'améliorer la situation sociale
et économique, la santé des femmes, les

services de soins médicaux et les

programmes de santé publique ont été
suggérés. La formation des accoucheuses
traditionnelles peut également puissamment
contribuer à cette amélioration.

Glossaire

buto-buto

- voir Cerbera manghas, Linn,
bain de siège

- la patiente est assise dans un baquet
d'eau tiède ou chaude, les jambes à

l'extérieur, le but étant de faciliter la dia-
phorèse, la diurèse et la relaxation et
d'améliorer la circulation sanguine

Cerbera manghas, Linn, (ou Cerbera
odollam, Gaertn.)*

nom local: «baraibai»; «buto-buto» en
Tagalog
Description:

- arbuste dont l'écorce a des propriétés
purgatives

- le fruit vert est utilisé pour tuer les chiens

- lorsqu'il est frais, le fruit rouge est utilisé
en frictions sur les jambes pour guérir les
rhumatismes

- le noyau du fruit contient un poison irri¬

tant; absorbé, il provoque des vomissements

et des coliques, puis très vite le

collapsus et la mort

- cette substance, qui a des propriétés
émétiques, purgatives et irritantes à

forte dose, est également utilisée pour
provoquer des avortements, mais on ne
sait pas exactement sous quelle forme

habok

- ceinture que portent les femmes
enceintes

manilom

- cérémonie à laquelle se livrent les
femmes Kalinga, à Lubuagan, pour
chasser les mauvais esprits

mahikawaen

- rite à accomplir par la femme enceinte

pour se concilier les esprits des enfants
et autres parents défunts qui pourraient,
d'une façon ou d'une autre, lui causer du
tort

pagbuhat
- cérémonie religieuse fixée au septième

mois de la grossesse, généralement un
lundi, un mercredi, un vendredi ou un
samedi

patalag-kaet
- rite dont le but est de présenter la future

mère aux esprits des ancêtres pour qu'ils
sachent reconnaître leurs proches
parents

20



slametan

- festin organisé pour rendre grâce aux
dieux et accueillir l'enfant

taro
- famille: Aracées

- genre et espèce: Colocasia esculentum,
Linn.

- plante tropicale dont le tubercule est
comestible; on fait parfois aussi cuire les

jeunes feuilles avec du lait de coco
yabyab
- cérémonie célébrée par un médium pour

éloigner le mal et assurer à la femme une
heureuse délivrance

*Quisumbing, E.: Medicinal plants of the Philippines.

Manila, Bureau of Printing, 1951.

Références
1 Bailen J.B., (1976) The reluctant motivators:
traditional midwives and modern family planning

in Marinduque. In: Bulato, R. A., ed. Philippine

population research, Makati, Population
Center Foundation, pp. 377-404.

2 Dizon J. A. N. et Miraiao A.V., (1973) Thehilot
in Oriental Mindoro. Quezon City, Ateneo de

Manila University.
3 Bailen J.B., (1975) A study of Marinduque
hilots and their participation in a family planning

program. Thèse, Université des Philippines,

Quezon City.
4 Bruno J., The social world of the Tausugs.
Quezon City, Capitol Publishing Plouse.

5 Jocano F.L., (1968) Sulod society: a study in
the kinship system and social organization of a
mountain people of Centrai Panay. Quezon
City, University of the Philippines Press.

6 Jocano F.L., (1 973) Folk medicine in a Philippine

municipality: an analysis of the system of
folk healing in Bay, Laguna, and its implications
for the introduction of modern medicine.
Manila, The National Museum.

7 Firth R., (1965) We, the Tikopia. Boston,
Beacon Press.

8 Tan A. et Tan A. S., (1970) A study of hilots in

the town of Bay, Laguna. Journal of the Philippine

Medical Association, 46(7): 391 -41 8.
9 Firth R., (1967) Tikopia ritual and belief.
Boston, Beacon Press.

10 Cole F.C., (1922) The Tinguians: social,
religious and economic life of a Philippine tribe.
Chicago, Field Museum of National History
(Publication 209, Anthropological Series, Vol.
XIV, N° 2).

" Crispino J.B. et Salcavion B., (1 970) A survey
of beliefs and practices during pregnancy and
childbirth in Bay, Laguna. Quezon City, University

of the Philippines College of Nursing
(Academy of Nursing of the Philippines Papers).

12 Bruno J., (1 982) Mindanao mothers still prefer
hilots. Bulletin Today, 178(20): 11.

13 Maed M., (1932) Growing up in New Guinea.
New York, American Library.
Fortune R. F., (1963) Sorcerers of Dobu. New
York, Dutton.

'5 Hart D.V., (1965) From pregnancy through
birth in a Bisayan Filipino village. In: Hart, D.V.
et al. SoutheastAsian birth customs: three
studies in human reproduction, New Haven, CN,
Human Relations Area Files Press, pp. 1-113.

'6 Kuizon M.D. et al. Biochemical assessment of
the nutritional status of some pregnant
Filipinos. Philippine journal of nutrition, 37(1): 10.

17 Gowing P.G., (1979) Filipino Muslims -
heritage and horizon. Manila, New Day Publishers.

18 Dozier E.P., (1966) The Kalinga of Northern
Luzon, Philippines. New York, Holt, Rinehart et
Winston.

19 Maceda M., (1968) Manobo society. Cebu
City, University of San Carlos.

20 Geertz C., (1960) The religion of Java. New
York, Free Press.

21 Dizon J.A.N, et Miralao A.V., (1 969) Bisayan
Filipino and Malayan humoral pathology. In:

Folk medicine and ethno-history. New York,
Cornell University.

22 Recio D.M., (1973) Ivatan medical practices.
Ph.D. dissertation, University of California,
Los Angeles.

23 Flores E., (1967) Child rearing among a
Moslem group in Sulu Archipelago. Ph.D.
Thesis, Catholic University of America,
Washington, DC.

24 Demetrio, Father S.J., (1970) Dictionary of
Philippine folk beliefs and customs. Pasay City,
Modern Press.

25 Valenzuela A., (1970) Abortion in Filipino
women, Phase I - abortion in a Philippine
municipality, Santa Rosa, Laguna. Journal of the
Philippine Medical Association, 46(7):
655-676.

26 Nydegger W. et Nydegger C., (1 966) Tarong:

Par Iqbal Shah etJitendra Khanna

Etant donné que la population mondiale a

atteint le chiffre de cinq milliards en juillet
1987, il est difficile de concevoir que nos
ancêtres nomades avaient sans doute le

taux de reproduction le moins élevé de tous
les mammifères. On pense qu'un des
facteurs qui a le plus contribué à ce taux
remarquablement bas de fécondité était l'allaitement

prolongé. Parallèlement à d'autres
facteurs, son effet contraceptif a permis un
intervalle moyen de quatre ans entre deux
naissances consécutives.
Au cours des millénaires, les changements
de mode de vie, de celui du chasseur/cueil-
leur au mode de vie rural, et aujourd'hui
urbain, ont amené notamment une diminution

du nombre de femmes qui allaitent
leurs enfants et une réduction de la durée
de l'allaitement. L'érosion graduelle de

l'effet contraceptif a ainsi raccourci l'intervalle

entre les naissances. Paradoxalement,

bien qu'il soit apparemment moins
répandu de nos jours, l'allaitement au sein
évite plus de grossesses que toute autre
méthode contraceptive, surtout dans les

pays en voie développement.
Il n'est donc pas étonnant que l'on appelle
parfois l'allaitement au sein le «contraceptif

de la nature». Très différente des
méthodes dites «naturelles» de régulation
de la fécondité, l'action contraceptive de

l'allaitement ne nécessite pas de facteurs
«artificiels» tels que la prise de température
du corps pour déterminer le moment de

l'ovulation ou le calcul du cycle menstruel
comme c'est le cas de la méthode d'abstinence

périodique basée sur le calendrier.

an llocos barrio in the Philippines. New York,
John Wiley.

27 Radcliffe-Brown A.R., (1964) The Adaman
islanders. New York, Free Press.

28 Vanoverberg M., (1938) The Isneg life-cycle.
Proceedings of the Catholic Anthropological
Conference, Vol. 2, Washington, DC.

29 Heider K.G., (1970) The Dugum Dani. New
York, Wenner Gren Foundation.

30 Ueda K., (1 983) Recent trends of mortality in
Asian countries. Tokyo, Southeast Asian
Medical Information Center, pp. 74 et seq.

Ce texte est tiré de «Possibilités offertes par
l'accoucheuse traditionnelle», publié sous la
direction de A. Mangay-Maglacas & J. Simons.
Genève, Organisation mondiale de la Santé,
1987 (OMS, Publication Offset No 95), pp.
74-83.

D'autre part, l'allaitement intensif met un
frein naturel à la libération des ovules par
les ovaires, que l'on interprète souvent
comme un retard du cycle menstruel après
la naissance d'un enfant. Les inconvénients

évidents de cette méthode de
contraception sont les suivants: pour que
l'allaitement au sein ait un effet contraceptif,

une bonne grossesse et une bonne
tétée sont nécessaires et il n'est pas
possible de prévoir le moment où cesse la

protection.

En termes de régulation de la fécondité,
l'allaitement au sein est donc considéré
comme une méthode d'espacement des
naissances plutôt qu'une méthode de

contraception en soi. Des témoignages intéressants

nous sont parvenus à ce sujet grâce à

des études sur les chasseurs/cueilleurs
Kung du Botswana, où le taux de fécondité
est de 4,7 par femme. On a découvert que
l'âge normal du sevrage se situait après
trois ans. De plus, les tétées journalières
étaient courtes pour la plupart (quelques
secondes ou quelques minutes) mais
fréquentes. On croit que cette méthode
d'allaitement contribue grandement à

l'intervalle moyen de 44 mois entre les
naissances.

Il existe d'autres populations dans les pays
en voie de développement qui, grâce à

l'allaitement prolongé, obtiennent un long
intervalle entre les naissances, ainsi, dans
le Bangladesh rural, l'intervalle moyen est
de 33 mois et on peut l'attribuer principalement

à la durée moyenne de lactation de 19
mois. La période moyenne d'absence de

Le contraceptif de la nature
Bien qu'il soit apparemment moins répandu de nos jours,
l'allaitement au sein évite plus de grossesses que toute autre
méthode contraceptive, et ceci particulièrement dans les pays
en voie de développement.

21


	Naissance et tradition aux Philippines

