
Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de
l'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale
ufficiale dell'Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 81 (1983)

Heft: 5

Artikel: So hat man damals entbunden

Autor: Preiswerk, Yvonne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-950250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-950250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yvonne Preiswerk, die Herausgeberin der französischen Ausgabe von «Moi, Adeline,

accoucheuse», wollte über das Leben im Unterwallis mehr wissen - weiter
zurückgreifen. Woher stammten die Riten und Traditionen, die Adeline Favre
1928 beim Beginn ihrer Arbeit antraf und die oft mit dem Satz «man hat es
immer so gemacht», erklärt wurden? Was hat sie angetroffen, das im Volksglauben

besonders fest und hartnäckig verwurzelt war und ihr oft als veraltet oder
sogar gefährlich erschien? Darüber wollte Yvonne Preiswerk mehr erfahren. Sie
hat deshalb einige alte Bäuerinnen aus den Bergen befragt. Sie waren alle im
letzten Jahrhundert geboren und wussten noch genau, was sie ihre Mütter und
Grossmütter gelehrt hatten. Ihre Aussagen geben ein Sittenbild wieder, das uns
erschreckt und betroffen macht. Stand es bis vor kurzem wirklich noch so um die
Frauen?
Es stand nicht nur - es steht noch! Wer ein offenes Auge für die weltweite soziale

und gesellschaftliche Not der Frauen hat, sieht vor sich ein ebenso weites
Gebiet für Engagement, Aufklärung, Hilfestellung und Solidarität. Ich denke
dabei an unsere Dachorganisation, den Internationalen Hebammenverband,
durch den wir mit den Sorgen und Problemen der Hebammen, Mütter und Kinder

auf der ganzen Welt verbunden sind. «Viele kleine Leute in vielen kleinen
Orten, die viele kleine Dinge tun, können das Gesicht der Welt verändern»,
schreibt die Schriftstellerin Elena Rimoldi-Gay. Adeline Favre hat ihren «kleinen»
Anteil dazu beigetragen. Jetzt muss die nächste Generation weiterfahren.

Margrit Fels

So hat man damals
entbunden
Yvonne Preiswerk

Auszug aus dem Nachwort des Buches «Ich, Adeline, Hebamme aus dem Val
dAnniviers»

Sie waren alle im letzten Jahrhundert
geboren worden und wussten noch
genau, was ihnen ihre Mütter und
Grossmütter gesagt hatten. Die Frauen

waren ausserordentlich zuvorkommend,

aber ebenso ausserordentlich
zurückhaltend. Meist fing die
Unterhaltung folgendermassen an:

Frage: Wie viele Kinder hatten Sie?
Antwort: Die, die noch am Leben

sind? 10, 12, 14
Frage: Erzählen Sie mir etwas von

den Frauen und ihren
Schwierigkeiten

Antwort: Mein Gott!
Frage: Jedes Jahr ein Kind zu ha¬

ben, das ist sicher hart...
Antwort: Mein Gott, ja!
Frage: Gab das nicht eine Abnei¬

gung gegen Ihren Mann?
Antwort: Mein Gott (Seufzer)
Frage: Die Frauen standen nach der

Geburt müde, geschädigt
wieder auf...

Antwort: Mein Gott, ja!
Frage: Was dachten Sie von einem

solchen Leben, mit so vielen
Schwierigkeiten?

Antwort: Mein Gott, es war hart, es
war wirklich hart!

Die Frauen lachten nur selten. Oft
stützten sie den Kopf in die Flände und
bekamen einen traurigen Blick, wie
wenn vor ihren Augen die dunkle
Vergangenheit abrollen würde. Eine
Vergangenheit, die man nur schwer ver-
gisst, weil sie durch ihre Flärte, ihre
Sorgen und oft auch ihre Ungerechtigkeiten

tiefe Spuren hinterlassen hat.
Am Anfang unseres Jahrhunderts
heiratete man, ohne lange nach Gefühlen
zu fragen. Der Mann nahm sich eine
Frau, weil erwegen ihrer Jungfräulichkeit

nicht mehr anders konnte. Man
muss wissen, dass jeder Seitensprung
von der Kirche äusserst schwer getadelt

oder bestraft wurde. Sich mit
einem Mann einzulassen, hatte für ein
Mädchen unweigerlich eine Bestrafung

zur Folge, wenn man den Protokollen

der Pfarrgemeinden Glauben
schenkt. Sie berichten, dass dieses
oder jenes Mädchen, das eine fleischliche

Sünde ausserhalb der Ehe

begangen hatte, zur Strafe während der
Messe im Chor der Kirche knien muss-
te, eine Krone aus Stroh auf dem
Kopf, den Schimpfworten der
Dorfbewohner und des Pfarrers, der sie oft
aus der Gesellschaft ausstiess, ausgesetzt.

Man heiratete also und sagte den jungen

Mädchen: «Mit dem Lachen ist es
jetzt aus - jetzt geht's ans Kinderkriegen!»

Das gehörte dazu, ebenso wie
der Gehorsam dem Mann gegenüber.
Eheliche Beziehungen waren jedoch
weit entfernt von Gleichberechtigung.
Man sprach von avoir le mélange, se
doubler au mari, se rendre à lui, obéir
au mari: Geschlechtsverkehr haben,
sich dem Mann zugleichen, sich ihm
ergeben, dem Gatten gehorchen.

Wenn ein Kind kam, besonders wenn
es nicht das erste war, galt dies fast
als Schande, die Frauen schämten und
versteckten sich. Und dann mussten
sie es erst noch ihrem Mann sagen -
eine zusätzliche Strafe Sie konnten ja
gar nicht anders, als immer und immer
wieder Kinder zu bekommen. Man
ging nie zu einer andern Mutter, um
ein Neugeborenes zu bewundern, man
besuchte eine Wöchnerin nicht. Oft
waren die Frauen nicht untröstlich,
wenn ein Kind tot zur Welt kam oder
bald starb. Das bedeutete einen Esser
weniger!

Eine Grossmutter drückte es so aus:
«Die Männer mögen <das> sehr, sie
heiraten ja deswegen, <es> ist eines der
wenigen Vergnügen, die sie haben.
Sie stehen am Morgen sogar früher
auf, um vor der Arbeit noch ein mélange

mit ihrer Frau zu haben.» Um die
Folgen kümmerten sie sich wenig. Die
Angst, wieder schwanger zu werden,
überliessen sie der Frau.
Und dann hatte man gar nicht Zeit,
sich um die Schwangerschaft zu
kümmern. Die tägliche Arbeit draussen
und die Familie erlaubten weder eine
Ruhepause noch Rücksichtnahme.
Man pilgerte vielleicht zum Einsiedler
nach Cretel, um ihn wegen der
Schwangerschaft zu konsultieren,
oder man betete zum heiligen Gérard,
dem Schutzpatron der Schwangeren
und Wöchnerinnen.
So kam der Tag der Geburt. Er brachte
die Frauen enger zusammen. Wenn
dieserZusammenhalt und die Solidarität

unter ihnen noch bestanden, war
man nicht ganz der totalitären
Schwiegermutter und ihrem
Altweiberwissen ausgeliefert, auch wenn
man mit ihr zusammen unter einem
Dach lebte.

Der Lebensrhythmus der Frauen wurde

durch die Schwangerschaften und
nicht durch die Jahreszeiten
bestimmt. Die Kinder bildeten die
Lebensabschnitte, und der Lauf des
Mondes bestimmte ihre Ankunft, die
sich in regelmässigen Abständen
ereignete. Man erwartete Geburten bei
Vollmond, was übrigens die Hebam-

5



men öfters bestätigt haben. Bei
Vollmond hatten sie mehr zu tun und
mussten von einer Geburt zur andern
rennen.

Der Dialektausdruck marrèchazé war
die einzige Bezeichnung für eine
Hebamme, die man in dieser Gegend
kannte. Vor der Generation von Adeline

Favre waren sie nur sehr mangelhaft

ausgebildet. Im Spital von Sion
vermittelte man ihnen in drei Monaten
einige elementare Kenntnisse in
Anatomie und Hygiene. Alles übrige lernten

sie vom Zusehen oder dank einer
besonderen Geschicklichkeit. Oft sagte

man den Hebammen nach, dass sie
zu tief ins Glas sähen. Ihr Ruf als
Trinkerinnen rührte sicher von der Tatsache

her, dass sie am gleichen Tag von
einem Haus ins andere kamen, sei es
wegen einer Geburt oder zur Pflege
einer Wöchnerin, und überall ein Gläschen

vorgesetzt bekamen, das sie
auch gerne tranken. Man weiss ja,
dass bei den Anniviards das «gut trinken

können» Sitte ist. Man muss betonen,

dass alle Berichte über Hebammen,

bei uns oder anderswo, diesen
Ruf bestätigen. Auch in diesem Punkt
eckte Adeline Favre an, wenn sie eine
Tasse Bouillon oder einen Kaffee vorzog.

Die Wöchnerinnen und den Ort der
Geburt nannte man palyoûla, was die
Ethno-Linguisten mit dem lateinischen

Wort palea, Stroh, in Verbindung

bringen. Adeline Favre bestätigt,
dass dieses Wort während ihrer ganzen

Tätigkeit gebraucht wurde, so lange,

wie die Frauen zu Hause niederkamen.

Wenn es nicht ausserordentlich eilte,
bereitete man für die Gebärende eine
Matratze oder ein Bett vor. Man hatte
das Roggen- oder Maisstroh besonders

gut gedroschen, damit es etwas
weicher wurde. Auch hatte man alte,
oft gewaschene Leintücher oder Dek-
ken beiseite gelegt, damit man nicht
neue Bettwäsche verwenden musste,
die einem alten Glauben zufolge
Blutungen förderte. Wissenschaftler
erkennen hier eine magische Bedeutung.

Eine meiner Gesprächspartnerinnen

aus dem Val d'Anniviers hatte
eine viel bessere Erklärung: Bei neuen
Stoffen sind die Fasern noch hart und
rauh und saugen das Blut nicht gut
auf. Wenn möglich ging man auch in
den Dorfladen und holte alte Zeitungen

oder altes Packpapier, das man
unter das vierfach zusammengefaltete
Leintuch legte.
Erst wenn die Wehen kamen, holte
man die Hebamme. In der Zwischenzeit

war es die Aufgabe der Grossmüt¬

ter, Schwiegermütter und Nachbarinnen,

die Kinder wegzubringen. Ob-
schon die Wohnungen klein und eng
waren und das Zusammenwohnen
keine Intimsphäre ermöglichte, war
nie eines der Kinder bei einer Geburt
dabei, ja, sie wussten nicht einmal,
wie ihre Schwestern und Brüder zur
Welt kamen. Die Frauen schrien oder
klagten nicht. Man verschwieg die
Schmerzen so gut wie möglich, man
sollte nichts davon sehen oder hören.
Die unterdrückten Schreie waren oft
der Beweis für einen starken Glauben,
sie waren aber auch Zeichen von
Beschämung und von einem Makel, den
die schwangeren Frauen trugen und
den man möglichst verdecken musste.

Mit der Ankunft der Hebamme organisierte

sich das Ganze, und die Handgriffe

wurden präziser. Man vergewisserte

sich, dass das Bett nicht zu sehr
beschmutzt wurde. Die marrèchazé
stellte den Stand der Wehen fest und
machte eine erste Untersuchung.
Dazu schmierte sie ihre Hände, die
Scheide und den Nabel der Frau mit
Butter oder mit Murmeltierfett ein. Mit
dem Fett bezweckte man zweierlei:
Erstens sollte es den Geburtskanal
elastisch machen, und zweitens sollte
das Kind besser gleiten. Die Hebammen

waren nicht gewohnt, vor
solchen Eingriffen die Hände zu
waschen. Bei Leuten, die mit dem Wasser

so sparsam umgehen mussten,
wurde das kostbare Nass für die
Geburt selber und für die Pflege von Mutter

und Kind reserviert. Man vergeudete
es nicht für eine Desinfektion.

Bis zum Ende des letzten Jahrhunderts

geschah es oft, dass sich die
Frauen nicht auszogen. Sie behielten
ihre Arbeitskleidung an, lösten aber
wenigstens den Gürtel und das enge
Mieder. Viele Hebammen rühmten
sich übrigens, dass sie sehr gut
«verdeckt» arbeiten konnten. Aber anfangs
unseres Jahrhunderts zogen sich die
Frauen dann aus, behielten nur ihr
«Taghemd» oder das paletolèt, eine
Art Nachthemd ,an und zogen das
Leintuch über sich. Seit langer Zeit
schon blieben im Val d'Anniviers die
Frauen während der Wehen nicht
liegen, sondern gingen im Zimmer auf
und ab. Die Hebammen massierten
ihnen den Rücken oder legten ihnen
heisse Wärmeflaschen auf die
Nierengegend, um die Schmerzen zu lindern.
Adeline Favre erzählte uns, dass sie
immer versucht habe, die Frau mitein-
zubeziehen, indem sie ihr erklärte, was
geschah. Sie plauderte mit ihr, rieb ihr
den Rücken, um sie etwas zu zerstreuen

und abzulenken.

Plötzlich «änderte der Schmerz», wie
man damals sagte. Wenn die Eröffnung

des Muttermundes nicht richtig
vorwärtsging, führte die Hebamme
ihre mit Butter oder Fett einge-
schmierten Finger ein und eröffnete
ihn von Hand. Für die Austreibung
änderte die Frau manchmal ihre Lage.
Ich hörte recht oft, dass sich die Frauen

auf oder besser zwischen zwei
Stühlen setzten oder sich quer über
ein Bett legten, die Beine gegen eine
Wand gestemmt, um besser pressen
zu können. Adeline Favre wählte diese
Lage nur, wenn es Schwierigkeiten
gab und man eingreifen musste.
Wenn dies nicht der Fall war, holte sie
den Ehemann, der das eine Bein halten

musste. Sie selber hielt das andere
und drückte gleichzeitig mit dem
Ellenbogen auf den Bauch der Frau. Es

ist interessant festzustellen, dass man
bei den heute wieder in Mode gekommenen

Techniken, bei denen die Stellung

der Frau während der Geburt
vermehrt einbezogen wird, auf diese uralte

Praktik mit dem Ellenbogen
zurückgegriffen hat.

Im Val'd'Anniviers erinnert man sich
nicht, je in einer andern Position als
sitzend oder am Boden kniend geboren

zu haben, so wie es auch in andern
Tälern Brauch war.
Der Ehemann war während der Geburt
sehr aktiv. Er half der Hebamme, holte
am Brunnentrog Wasser und
unterstützte seine Frau während der
Presswehen. Das war für ihn selbstverständlich.

Um sich Mut zu machen,
pendelte er oft zwischen Weinkeller
und Schlafzimmer hin und her, ja, oft
kam er nicht mehr zur Hebamme
zurück.

Hatte das Kind eine falsche Lage, eine
Steiss- oder Querlage, sagte man /'/

venait en double, «es kommt
zusammengelegt». Wenn die Hebamme
schwere Komplikationen voraussah,
benachrichtigte sie den Arzt, der dann

- oft nach einer mehrstündigen Reise

- eintraf und das Kind mit der Zange
herausholte.
Aber die Frauen hatten es nicht gern,
wenn man ihn holen musste. Sie hatten

lieber nur mit der Hebamme zu
tun, vor allem auch, weil der Arzt viel
kostete, und man besass ja so wenig
flüssiges Geld.
Eine Geburt wickelte sich also auf diese

Weise ab, ausser die Mutter war
von den Wehen überrascht worden
und gebar ihr Kind in einem Stall oder
in einer Scheune.
Jetzt musste man sich um das Kind
kümmern. Während sich die Frau
etwas ausruhte und auf die Ausstos-
sung der Nachgeburt wartete, la
décharge, wie man sagte, reanimierte

6



die Hebamme das Neugeborene,
wenn es nötig wurde. Sie massierte
es, um die Zirkulation in Gang zu bringen,

und wusch es. Sie schnitt die
Nabelschnur durch, wobei sie keinen
Unterschied zwischen Mädchen und
Knaben machte, wie es anderswo
Brauch war. Früher schmierte die
Hebamme Butter oder in Butter zerdrückte
Beeren auf das Ende der Nabelschnur,
bevor sie ein Stück Stoff mit einer
Schnur darumband. Man durfte den
Nabel während einiger Tage nicht
berühren. Schon bei ihren ersten Geburten

führte Adeline Favre eine moderne
Technik ein: Sie schnitt die
Nabelschnur in ungefähr zwei bis drei
Zentimeter Abstand ab und wickelte den
Stumpf in eine sterile Gaze. Das Kind
wurde dann gebadet und gewickelt.
Auch hier stiess Adeline Favre auf
grossen Widerstand, weil sie das Kind
nicht mehr nach der alten Methode
einband, das heisst die Beine mit
gestrickten Bändern zusammenschnürte

und das Kind fest in ein Tuch
einpackte. Es war schwierig, den Leuten
klarzumachen, dass sich ein Kind vom
ersten Tag an bewegen möchte.

Weil die Frauen durch die lange und
mühselige Geburt müde und
überempfindlich waren, hatten sie oft
Mühe mit der Ausstossung der
Plazenta, der décharge. Und weil die
Hebamme ihren Bauch nicht mehr berühren

durfte, half sich diese oft mit
einem alten Brauch. Er bestand darin,
«in eine leere Flasche zu blasen»,
mehrmals und mit aller Kraft. Die
Muskelkontraktionen, die dies bewirkte,

halfen sehr. Im Val d'Anniviers hatte

man dies bei Schwierigkeiten mit
der Nachgeburt schon immer
gemacht, der Brauch wurde von Generation

zu Generation überliefert.

Bis zu diesem Zeitpunkt hatte man der
Frau nichts verabreicht, um ihr Erleichterung

zu verschaffen. Um bei der
Ausstossung der Plazenta jedoch eine
Muskelerschlaffung zu verhindern,
gab man der Mutter einen Aufguss
von Mutterkorn, Ergotin, warmem
Wein, oder man zerdrückte frischen
Absinth in Butter. Aber am meisten
gefürchtet waren Blutungen, die so
vielen Frauen nach der Geburt das
Leben kosteten. Nach der Ausstossung
der Plazenta verabreichte man den
Frauen einen Aufguss von Zimt oder
Zimttinktur.

Obschon die Frauen nicht darüber
sprechen und keine Auskunft geben
wollten, litten sie doch schrecklich unter

Dammrissen, die man damals noch
nicht nähte. Die Risse vernarbten
manchmal in Lappen oder in Falten,

die schmerzhafte Folgen hatten:
Zukünftige mélanges verwandelten sich
in Höllenqualen. Oder wie es eine
befragte Frau ausdrückte: «Es war eine
tierische Angelegenheit.» Zuerst
verwendete Adeline Favre Klammern, die
sie selber einsetzte. Dies ermöglichte
schon eine bessere Wundheilung.
Später fingen dann die Ärzte an,
Dammschnitte zu machen.

Heute, wo der Begriff der Freude, des
Vergnügens bei den Beziehungen
zwischen Mann und Frau Eingang gefunden

hat, muss man das Elend der
Frauen, wie es noch vor einigen
Jahrzehnten auf diesem Gebiet existierte,
sehen und begreifen. Damals war vor
allem die Kirche massgebend: Das
Vergnügen war Sünde und eine
Schwangerschaft sichtbare Unreinheit.

Dazu kam die ständige Furcht,
schwanger zu werden, ein weiteres
Kind zu bekommen, von dem man
nicht wusste, wie man es ernähren
sollte. Nicht zu vergessen den körperlichen

Zustand der Frauen, die
verstümmelt waren und Qualen litten.
Dies alles gehörte zum Eheleben von
damals. Hätten die Frauen nicht in der
christlichen Moral und in der
gegenseitigen Unterstützung Halt gefunden,
hätten sie ihr Leben wirklich mehr
erlitten als gelebt.
Aber kommen wir auf die Entbindung
zurück. Das Kind ist da, die Geburt ist
vorüber. Jetzt galt es, im Haus wieder
die alte Ordnung herzustellen. Zuerst
musste man die Nachgeburt
wegschaffen, die einem alten Aberglaube
zufolge im Haus der betreffenden
Familie bleiben musste. Die Plazenta
wurde im Haus selber oder ganz nahe
der Hausmauer, noch innerhalb der
Dachtraufe, vergraben. Meistens war
es der Ehemann, der ein so tiefes Loch
grub, dass die Tiere sie nicht wieder
ausgraben konnten. Dieser teilweise
magische Ritus war deshalb so wichtig,

weil die Plazenta als ein fester Teil
einer getauften Person galt, den man
nicht wie ein seelenloses Tier
verscharren durfte. Das hätte Unglück
gebracht. Adeline Favre hatte alle Mühe
zu erklären, dass die Nachgeburt nur
ein Abfallprodukt ist, das man im Ofen
verbrennen konnte. Die therapeutischen

Eigenschaften der Plazenta
wurden erst später entdeckt.

Etwas anderes, das man stark tabui-
sierte, war die Reinigung der Wäsche.
Man sammelte die schmutzige
Wäsche, und der Ehemann oder eine nahe
Verwandte ging in der Nacht damit
vors Dorf hinaus zu einer Quelle oder
einem Bach, weit weg von neugierigen

Blicken. Das gleiche geschah
übrigens auch mit der Wäsche eines Ver¬

storbenen, die, auch getrennt von der
gewöhnlichen Wäsche, fast im Geheimen

gewaschen wurde.
Bei der Geburt befindet sich ein Kind
biologisch, sozial und auch magisch in
einem Zustand, in dem es sich nicht
wehren kann. Es ist vor allem schutzlos

gegenüber dem Bösen. In gewissen

Gebieten ist es ein Teil der Unreinheit

der Mutter. So war es von gröss-
ter Bedeutung, dass man das Kind
schnell taufte, möglichst noch am
gleichen Tag. Im Dialekt nannte man
dies la batéiè. Wenn die Geburt in der
Nacht erfolgte, wachte eine
Grossmutter oder eine Verwandte beim
Kind, bis es getauft war. Das Ritual
von Wasser und Salz bedeutete nicht
nur Rettung und Schutz vor den
Versuchungen böser Geister, sondern die
Vereinigung dieses neuen Lebewesens

mit der christlichen Welt. Ein
totgeborenes Kind kam nur in den Vorhof
des Paradises und konnte Gott nie von
Angesicht zu Angesicht sehen. Daher
-rührte die schreckliche Angst, die alle
katholischen Mütter erlebten, bis ihr
Kind getauft war. Bis zur Mitte des
19. Jahrhunderts brachte man
totgeborene Kinder in die Kirche Zen Hohen
Flühen bei Brig an der Strasse ins
Goms. Diese Kirche war der Muttergottes

geweiht, die den wunderbaren
Ruf hatte, tote Kinder für so lange wieder

zum Leben zu erwecken, bis sie
getauft waren. Das zeigt die ungeheure

Wichtigkeit einer sofortigen Taufe,
die sich übrigens, wie anderswo auch,
ohne grosse Feier abspielte. Das Kind
wurde ganz einfach vom Vater und
von der Patin zur Kirche getragen. Zu
Hause gab es dann einen Inbiss, an
dem auch die Hebamme und die Mutter

teilnahmen. Adeline Favre erzählt
an verschiedenen Stellen, dass sie selber

Kinder taufte, die bei der Geburt
starben. Die Kirche gab den Hebammen

in Notfällen die Erlaubnis dazu.

Schwiegermutter und Hebamme hatten

für die Wöchnerin, die einige Tage
das Bett hüten musste, noch mehrere
gute Ratschläge bereit. So musste
man gegen Schrunden an den
Brustwarzen zu der heiligen Agathe beten.
Man verschrieb eine bestimmte Diät,
damit die Milch richtig floss: Dôle,
Bier, Fenchel- oder Lindenblütentee,
Eier, Polenta. Verboten waren Gewürze,

Kohl, Bohnen und fast alle andern
Gemüse. Es wurde Ruhe verordnet,
aber es war den Frauen nur selten
möglich, die Hausarbeiten nicht
sogleich wieder zu übernehmen. Es gab
jedoch einen bestimmten Tag, an dem
die Einhaltung völliger Bettruhe
besonders wichtig war: der neunte Tag.
Man sagte, dass die Gebärmutter an
diesem Tag wieder den alten Platz

7



einnehmen und ihr neuntes Horn heilen

würde. Dafür gibt es keinen
medizinischen Grund, es war eine reine
Legende, ein Aberglaube.

Es kam der zehnte Tag, der Tag des
ersten Kirchgangs der Wöchnerin, der
Tag der relevaille. Dieser Ausdruck
wurde in der Gegend nicht verwendet,
man sagte chègné foura, was soviel
heisst wie «die Todsünden ablegen»
oder noch genauer signer dehors:
«draussen unterzeichnen». An diesem
Tag verliess die Wöchnerin zum
erstenmal nach der Geburt das Haus.
Ihre ersten Schritte führten zur Kirche,
was ohne besondere Zeremonie oder
Kleidung, wie es anderswo Brauch ist,
geschah. Bei der Eingangstüre zur
Kirche segnete sie der Pfarrer und ent-
liess sie so aus der Erbsünde, in der
Frauen im Wochenbett leben. Es ist
dies eine Art individuelle Läuterungsfeier.

Eine Frau muss sich segnen
lassen, bevor sie in die Kirche eintreten
und auch wieder am täglichen sozialen

Leben teilnehmen darf. Dieser
Brauch, der früher sehr streng beachtet

wurde, verlor sich im Val d'Anni-
viers in den ersten Jahrzehnten unseres

Jahrhunderts. Der Pfarrer hat
einfach nicht mehr davon gesprochen.

Die Zeit zwischen der Entbindung und
dem zehnten Tag sollte eine Ruhepause

für die Frau sein. Zudem hatte ein
Sexualverkehr in diesen Tagen nach
dem Volksglauben für den Mann eine
Art magischer Befleckung zur Folge.
Doch gab es trotz dieses Verbots, laut
Aussagen der Frauen, nur wenige
Männer, die mit Geschlechtsverkehr
bis nach dem Tag der relevailles
gewartet haben. Viele forderten
Verständnis für ihr Bedürfnis, kaum war
die Geburt vorüber. Oft baten die
Wöchnerinnen deshalb eine Verwandte,

Tag und Nacht bei ihr zu bleiben,
was jedoch nicht immer möglich war.

Adeline Favre hat versucht, die Frist zu
verlängern und empfahl den Ehemännern,

vier bis fünf Wochen zu warten,
ein Rat, der scheinbar nur selten
befolgt wurde.

Soweit der leider recht kurze Bericht
darüber, wie in unseren Bergtälern die
Frauen um die Jahrhundertwende ihre
Geburten erlebten. Er beschreibt die
Situation, wie Adeline Favre - und
auch ihre Kolleginnen in der Umgebung

- sie angetroffen hat, als sie
1 928 in der Gegend von Sierre ihre
Arbeit begann.

1 .Treffen nach
«3 Tage mitSheila
Khzingen> inZürich
Tagungsbericht von Anni Wickli

Unter dem Motto «Erfahrungen»
kamen wir am 27.November 1982 in
der Paulus-Akademie zu einer Arbeitstagung

zusammen. Wir, das heisst
rund 40 ehemalige Teilnehmerinnen
der drei Kurstage mit Sheila Kitzinger
vom Februar 1982.
Ob auf Kissen, Stuhl oder Matte
sitzend, sahen wir alle gleich
erwartungsvoll - aber auch mitteilungsbedürftig

- den kommenden Stunden
entgegen. Frau Verena Locher, als
Hauptinitiantin der Tagung, begrüsste
uns herzlich und orientierte auch
gleich über den Verlauf des Tages.
Als Überraschung stellte sie Frau
Anne Manz vor, die uns mit ihren
Erfahrungen in Körperarbeit bei der
heutigen Aufgabe eine Hilfe sein wollte.
Ich bin sicher, im Namen aller
Anwesenden zu sprechen: Anne Manz hat
es glänzend verstanden, uns ihre Leh-

KAMILLOSA
Die heilende Kraft der Kamille

ÏTTj Schon die Ärzte des Altertums schätzten
Ludie Kamille wegen ihrer entzündungshemmenden,

schmerzstillenden,
krampflindernden, mild desinfizierenden und
wundheilenden Wirkung.

Vor über 50 Jahren gelang es, diese heilenden

Kräfte der Kamille in eine neue,
konzentrierte Form zu bringen, die dem
konventionellen Kamillen-Aufguss in
Wirkstoffgehalt, genauer Dosierbarkeit und
Keimarmut weit überlegen ist:
Mit dem standardisierten Kamillenpräparat
Kamillosan entstand ein Produkt, das sich
dank seiner bequemen und vielfältigen
Anwendbarkeit zu einem häufig
verwendeten Heilmittel entwickelte.

Auch heute noch wird Kamillosan in einem
anspruchsvollen, schonenden Verfahren
aus hochwertigen Kamillensorten mit
optimalem Wirkstoffgehalt gewonnen.
Dadurch bleibt die therapeutische
Wirksamkeit der Kamille voll erhalten.

TREUPHA
CH-5401 Baden

Die besondere Gewebsfreundlichkeit und
Reizlosigkeit machen Kamillosan zu einer
vielseitigen, praktisch nebenwirkungsfreien
Arznei. Einem Heilmittel, das mit Erfolg
nicht nur für die Wundpflege bei
Verletzungen, Hautreizungen und nach Operationen,

zur Pflege entzündeter Mund- und
Nasenschleimhäute und des Zahnfleisches
sowie in der Säuglings- und Kleinkinderpflege,

sondern auch innerlich angewendet
wird: Als Kamillosan-Tee bei
Verdauungsbeschwerden und als Kamillosan-Einlauf bei

Entzündungen des Dick- und des
Mastdarms.

Für ausführliche Angaben verweisen wir auf das

Arzneimittel-Kompendium der Schweiz.

Kassenzulässig: Liquidum, Salbe

8


	So hat man damals entbunden

