Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de

I'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale

ufficiale dell'’Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 63 (1965)

Heft: 4

Artikel: Schwestersein im Betrieb [Fortsetzung und Schluss]
Autor: Jung, Fabiola

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-951676

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-951676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Schweizer
Hehamme

OFFIZIELLES ORGAN

e

DES

SCHWEIZERISCHEN

Bern, 1. April 1965 Monatsschrift 63. Jahrgang 4

Verantwortliche Redaktion: fiir den wissenschaftlichen Teil:
Prof. Dr. W. Neuweiler, Direktor der Universitdts-Frauenklinik
und der Hebammenschule Bern; fiir den allgemeinen Teil:
Frl. Martha Lehmann, Hebamme, Zollikofen (BE) Tel. 65 12 80.

Ab ents : Jahresat t fiir die Schweiz Fr. 6.—, fiir
das Ausland Fr. 6.— plus Porto. — Inserate: im Inseratenteil
pro einspaltige Petitzeile 60 Rp., im Textteil pro einspaltige
Petitzeile 90 Rp.

Druck und Expedition : Werder AG, Buchdruckerei und Verlag,
Mattenenge 2, Bern, Tel. (031) 22 21 87, Postcheck 30-409, wohin
auch Abcnnements- und Insertionsauftrige zu richten sind.

HEBAMMENVERBANDES

Schwestersein im Betrieb

VOrtrag von Sr. Fabiola Jung
gehalten an der Tagung fiir Oberschwestern und leitende Schwestern

im Diakonissenhaus Neumiinster, Zollikerberg, am 15. Januar 1964.
(Fortsetzung und Schluss)

2. Gerechtigkeit. Eine weitere Haltung in der Gemeinschaft und in der
Arbeit ist die Gerechtigkeit. Es ginge iiber den Rahmen dieses Vortrages
hinaus, sie in ihrem Umfang als Tauschgerechtigkeit, verteilende und legale
2u erldutern, Gerechtigkeit in dem Sinne wie wir sie hier gebrauchen ist
die Haltung, kraft der wir den andern gelten lassen und ihm sein Recht
zuerkennen. Dieser Andere wird durch die blosse Gesinnung nicht er-
Teicht, die Gesinnung muss sich in der Gerechtigkeit als Tun verwirk-
lichen. Dem Gerechten ist es eigen, jedem das Seinige zu geben. Die-
ses Seinige ist das, was einer vom andern wie etwas Geschuldetes mit
dem Anspruch der Ausschliesslichkeit fordern darf. Das heisst: Riick-
sicht nehmen auf eine Person, auf ihre physische Kraft, ihren Namen und
thre Ehre fordern, ihr gerechten Lohn geben, nichts Materielles schulden,
8erechte Arbeitsverteilung, geistiges Gut teilen, sich nicht von Sympathie
und Antipathie leiten lassen. Wenn es bei uns ganz in Ordnung ist, so
Muss auch jede bereit sein zu geben, was nicht im strengen Sinn geschul-
det ist. Unsere Gerechtigkeit muss umgriffen sein von der Liebe, die allein
unser Christentum glaubhaft macht. Die Forderungen der Cerechtigkeit
sind von der Sache her bestimmt, aber erst die Liebe macht hellsichtig.
Wir wollen nicht nach den untern Grenzen des Rechts fragen, sondern
Nach den leiblichen und geistigen Bediirfnissen der Menschen unserer Um-
8ebung. Gerechtigkeit und Liebe machen die warme Atmosphire aus, denn

iebe im echten Sinn ist bereit, auf die eigenen Rechte zu verzichten zum

Wohle Anderer. Gerechtigkeit ist hochste und eigentlichste Form des Gut-
Seins, verborgene, personliche, sozusagen private Tugend, die meine Um-
8ebung von mir braucht.

3. Tapferkeit. Wo die Gerechtigkeit von uns gewollt ist, da sind wir
auch tapfer. Echte Tapferkeit ist wesensmissig gebunden an den Willen
der Gerechtigkeit. Ich bin sehr fiir jede Weiter- und Fortbildung, aber das

achfolgende meint nicht das.

Darf ich fragen: Werden heute nicht viele Stellen gekiindigt und ge-
Wechselt aus ungeniigenden Griinden, weil man sich von innen her nicht
Mehr der Gerechtigkeit und Tapferkeit schuldig weiss, also nicht mehr so
8anz Schwester ist? Es besteht in einem Spital grosse Personalnot. Wire
& nicht gerecht und tapfer, iiber eine solche Krisenzeit wenigstens noch
fne Zeitlang auszuharren, durchzuhalten? Manche Schwester wird inner-
‘Fh von einer Unruhe, von einer Furcht beherrscht — sie kann es gar
Nicht ausdriicken, was es ist.

Tapferkeit ist nicht identisch mit Furchtlosigkeit. Wir Menschen fiirch-
ten uns naturhaft vor einem Dunkel, einem Nichts, das einmal unser Le-
b__en bedrohen kinnte und dem versuchen wir dauernd zu entrinnen. Furcht
23sst sich nicht iiberwinden mit Heroismus, sondern gerade die Furcht
st die Voraussetzung des Heroismus. Diese geheime Furcht muss ausge-
Standen und tapfer durchgehalten werden bis zur endgiiltigen Sicherheit
111. Gott. Kraft der Gabe des Geistes und der Haltung der Tapferkeit sind
Wir fihig durchzuhalten in der Uebermichtigkeit und Tragik dieser Welt.

apfer sein heisst nicht keine Angst haben, sondern Angst haben und
Och weitergehen. Gerechtigkeit, Klugheit und Tapferkeit richten sich
3“f unsere Umgebung, auf unsere Mitmenschen. — Jetzt méchte ich noch
On einer Haltung reden, die sich auf uns selbst richtet:
k 4 Zucht und Mass. Zucht und Mass sind die Ziigel, die unsere Trieb-
Tdfte bremsen. Zucht heisst: In sich selber Ordnung verwirklichen. Wir
enschen sind zwiespiltig — wir haben gleichsam zwei Menschen in uns.
le gleichen Krifte, aus denen unser menschliches Dasein sich erhilt,

unsere Triebkrifte konnen unsere innere Ordnung bis zur Zerstdrung der
geistig-sittlichen Person bringen. Es gibt fiir uns auf zweierlei Weise Hin-
kehr zu uns selbst: Eine selbstlose und eine selbstische. Nur die erste
wirkt selbstbewahrend, die zweite wirkt zerstorend. Echte Selbstbewah-
rung ist Hinwendung auf uns selbst, wesentlich daran ist, dass wir den-
noch nicht uns selbst anschauen, — wer sich ansieht leuchtet nicht —.
Selbstbewahrung heisst: Die innere Ordnung der menschlichen Trieb-
krifte erstreben. Zucht und Mass hat iiberall dort anzugreifen, wo die
Krifte der Selbstbewahrung und Selbsterfiillung wirken.

So beim Essen, als leibliche Selbsterhaltung in froher Gemeinschaft mit
der herrlichen Freude an Speise und Trank — wiirdig uns Menschen.

Die richtige Ordnung fordert eine klare Fithrung durch den Geist. Wir
Durchschnittsmenschen konnen diese Ordnung in uns nicht ohne weiteres
bewahren. Erst der Geist dabei macht frei. Geistigkeit in dieser Beziehung
ist z. B. das sogenannte Fasten, indem man sich bewusst etwas versagt.

Pieper sagt: «Wir miissen es uns auf Grund naturhafter Verpflichtung
etwas kosten lassen, wirklich das zu sein, was wir wesenhaft sind .» —
Nicht ungehemmt, masslos, nicht jederzeit, sondern massvoll, gewidhlt in
freier Entscheidung und damit in Freude. Im Matth. Ev. heisst es: «Wenn
du fastest, salbe dein Haupt.»

Eine andere Selbstbewahrung ist, jener Dienstordnung des christlichen
Lebens treu zu sein und in der massvoll zu sein, die einem als Ruf zu-
gewiesen ist.

Es gibt zwei Dienstordnungen: Die Ehe und die Ehelosigkeit. Ich mdchte
Thnen hierzu das schone Buch von Max Thurian von Taize empfehlen.
Auch wer nicht in der Ehe lebt, muss ein volles Standesbewusstsein ha-
ben. In beiden Stinden gilt zu wissen, was innere Zucht und &dusseres
Mass heisst. Zucht, Geradheit macht frei, das Gegenteil knechtet und
zerstort, Kollegialitit im Betrieb ist immer vom gemeinsamen sozialen
Werk her bestimmt.

Die dritte Doppelkraft ist der Geltungstrieb. Er kann bewahrend und
fordernd und zerstorend sein. Naturhaft suchen wir die Erfiillung un-
seres Daseins in Vorrang, Geltung und Ueberlegenheit. Zucht und Mass
hierin heisst: Demut die darin griindet, dass wir uns so einschitzen, wie
wir in Wahrheit sind. Echte Demut paart sich mit Hochgemutheit, die
sich auf grosse Dinge ausspannt und im Leben wirkt. Unbeherrschter

Jn deine hand

Nimm meine Tage, Herr, in deine Hand,

Die du in den gewes'nen Jahren

Schon iiber meine Schwelle hast gesandt

Und die wie riist’ ge Wandrer ihres Weges gingen,
Um Lust und Last so schnell ans Ziel zu bringen,
Die Tage, die da waren

In den gewes'nen Jahren.

Nimm meine Tage, Herr, in deine Hand,

Die du mir jetzt noch zugedacht auf Erden,

Dass sie doch nicht wie Bettler ziehn durchs Land.

Lass Freud’ und Pflichten sie in starken Hinden
tragen

Und was du willst, nur mach’ zu reichen Tagen

Sie alle, die noch werden

Mir kommen, Herr, auf Erden.

Aus : Von bliihenden Hecken M. FEESCHE




Geltungstrieb als Egoismus ist in der Gemeinschaft nur schwer zu er-
tragen und wirkt sehr storend in einem Team.

Eine weitere Kraft ist die Kraft des Ziirnens und der Sanftmut. Sanft-
mut ist wiederum Selbstbewahrung, das Verlangen, erlittenes Unrecht
in jedem Fall zu vergelten, ist Zerstorung. Sanftmut setzt aber die Kraft
des richtigen Ziirnens voraus, sie ordnet die richtige Ziirnkraft und
schwicht sie nicht. Extreme auf beiden Seiten sind in einem Betrieb un-
richtig. Die Oberschwester, die unfdhig ist zu ziirnen, ist nicht sanft-
miitig, sie hat hier einen Mangel, es fehlt ihr eine eigentliche Wider-
standskraft.

Jihzorn und unbeherrschtes Ziirnen und Rachsucht in Form von Nach-
tragen und Vergelten wirken zerstorend und sind ein Fehler. Verbitte-
rung, Nachtragen und Nichtvergessenkdnnen sind eine ingrimmige Freude,
die sich den Weg der Wahrheit und Liebe versperrt. Es wird sehr
schwer in einer solchen Gemeinschaft. Diese Menschen glauben, ihr gan-
zes Wesen ‘wie eine Schlagkeule in der Hand bereit zu halten, Sie den-
ken falsch, Sanftmut und Milde machen den Menschen seiner michtig.
Im Lukas-Evanglium steht, dass durch sie der Mensch seine Seele in
Besitz halte.

Als letzte zwiespaltige Kraft nenne ich den naturhaften Hunger nach
Wissen, den der Natur mitgegebene Eifer bis zur Neugier und der «schwei-
fenden Unruhe des Geistes».

Wir haben als Menschen ein echtes naturhaftes Erkenntnisstreben, wir
wollen etwas erkennen und erfahren. Dieses Streben ist aus der Quell-
tiefe unseres eigenen Wesens lebendig und hilt sich mit hochgemuter
Ruhe fiir das Opfer und die Ueberwindung bereit und wir erleben darin
eigentliche Fiille unseres personlichen Lebens im schonsten Sinn. «Schwei-
fende Unruhe des Geistes» entwickelt sich gern in Menschen, die sich
das Grosse, zu dem sie aus ihrem Innersten berufen wiren, nicht zu-
muten — heute eine Gefahr fiir viele — Sie sind, wenn auch uneinge-
standen, trige. Daraus entsteht die Unruhe des Geistes, die sich kund-
tut im Wortreichtum, in der unbindigen Begierde, sich in das Vielerlei
zu ergiessen, in einer inneren Rastlosigkeit, in der Unstetheit des Ortes,
wie des Entschlusses und in einer Unersittlichkeit der Neugierde und
der Sensationslust.

Alle diese Zeichen konnen Symptome einer vélligen Entwurzelung sein,
es sind Zeichen, dass dieser Mensch die Fihigkeit des Wohnens in sich
selbst verloren hat. Dass er auf der Flucht ist vor sich selbst, angewidert
und gelangweilt von der Oede eines leergebrannten Innern, auf tausend
Wegen vergeblich sucht, was nur der hochgemuten Ruhe einer einsatz-
freudigen ausgleichenden Person zuteil wird: Zufriedenheit und Gliick.
Solche Menschen sind rastlos suchende Neugierige im buchstadblich taub-
machenden Lirm des Nichts.

Wenn also die Trugbilder die wirkliche Situation der Dinge iiberwu-
chern und zuzudecken drohen, dann muss das naturhafte Erkennen- und
Wissenwollen, das richtige «étre curios» gelenkt werden, wir miissen
den inneren Raum unseres Lebens verschliessen gegen die zudringlich
lirmende Scheinwirklichkeit und in dieser Askese des Erkennens bewah-
ren oder wiedergewinnen, was das lebendige Dasein des Menschen eigent-
lich ausmacht: Die Wirklichkeit Gottes und der Schépfung, in deren
Mitte wir stehen, zu gewahren und aus ihrer einzig im Schweigen sich
erschliessenden Wahrheit sich selbst und die Welt zu gestalten. Damit
kommen wir zum Schluss: Unsere Haltung verlangt von uns ein richtiges
Sehen — weiter Sinn —. Die griechischen Philosophen haben behauptet,
dass im richtig schauenden, massvollen Menschen alles anzutreffen sei,
was den gliicklichen Menschen auszeichne: Einfachheit, Ruhe Musse, Frie-
den Einfachheit, die ganze Kraft des Sehenden sammelt sich in einem
Blick. Das Leben wird bei ihm immer einfacher.

Der richtig Sehende wird zum Schauenden, Kontemplativen. Er iritt
aus der Zerteilung, aus dem Auseinanderstreben heraus in ein ruhiges
«hier und jetzt», das er iiberbriickt oder zu iiberbriicken sucht.

Er ist zufrieden und braucht niemanden. Nicht dass er sich absonders,
vielmehr er ist mit allem in Einklang durch seine Ruhe, Musse und sei-
nen Frieden. Man muss selbst im gehetzten Betrieb der Hetze, dem Jagen,
der Unrast entrinnen, sonst ist man nicht gliicklich, man muss sich frei
machen von der werktdglichen knechtlichen Fessel. Unsere Arbeit ist ja
Mithilfe, die Schopfung zur Vollendung zu fiithren und nicht Sklaven-
dienst.

Und das Wichtigste: Wir miissen die Zustimmung geben zur Welt als
Ganzes. Es braucht dazu keinen Optimismus, ich kann dies unter Trd-
nen tun und inmitten dusserster Schrecknis leisten. Wir miissen daran
festhalten, dass es mit der Welt im letzten stimmt, alles unser Sein und
Handeln auf dem Glauben beruht und dass alles Geschaffene gottge-
liebt ist und dass es ein vollendetes Leben geben wird.

Das echte menschliche Gliick ist etwas Gottliches, also ein Geschenk.
Das Gliick, unser Gliick ist kein bequemes, es gehort sehr viel Tapfer-
keit dazu, es ist ein wahres Gliick, aber meist ein auf Schmerz gegriin-
detes Gliick.

Wenn wir unsere Arbeit im richtigen Sinn sehen, inmitten einer er-
neuerten Organisation und einer vermehrten Technik in der Kranken-
pflege unsern Personenwert zur Entfaltung bringen, das wirkliche Rich-
tige sehen und ihm gemiss handeln, werden Musse, Ruhe und Zufrieden-
heit uns gehoren als Elemente des wahren Gliicks. Mit Jesajas kdnnen
wir dann sagen: «Die auf den Herrn vertrauen, werden eine neue Tapfer-
keit gewinnen. Es werden ihnen Schwingen wachsen gleich Adlern. Sie
werden laufen, unangestrengt. Sie werden wandern, unermiidbar.»

Jes. 40, 31.

@arfreitag

Christus hat uns alle Uebertretungen vergeben
dadurch, dass Er die gegen uns lautende Ur-
kunde austilgte; Er hat sie aus dem Wege ge-
rdumt, indem Er sie ans Kreuz heftete.

Kol. 2. 14

Griindlicher kann ich keine Schuld loswerden
als so, dass der Glaubiger den Schuldbrief mit

meiner Unterschrift vernichtet. So griindlich also
ist zwischen Gott und Mensch Ordnung geschaf-
fen worden, dass nichts mehr an unsere Schuld
erinnert. Wir konnen uns das micht oft genug
sagen lassen. Der Teufel ist Spezialist im Anfer-
tigen falscher Schuldbriefe. Und darum gibts
Menschen, die ihr Leben lang der Vergebung nie
ganz froh werden ...

Freilich — das gehort auch in dieses Kapitel —
man muss wohl einmal dazu stehen, dass man,

SCHWEIZERHAUS
Kinder-Puder

seit mehr als 40 Jahren erprobt
und bewihrt. Aufsaugend und
trocknend, kithlend und heilend
gegen Wundliegenund Hautréte.
Von Arzten, Hebammen und
Kliniken empfohlen.

Dr. Gubser Knoch AG. Schweizerhaus Glarus

38

von uns aus gesehen, eine gewichtige Zahl auf
der «Urkunde» haben wiirde. Und viele miissen
diese Rechnung vor einem Menschen aufstellen-
Ohne seinen Zuspruch kénnen sie es nimlich
nicht fassen, dass die Schuld wirklich schon ab-
gelost ist, (Absolution heisst Ablosung). Solltes
nachdem wir uns das alles vergegenwirtigt ha-
ben, Karfreitag nicht ein gewaltiges Dankfest
werden?

Aus: «Morgengruss» von Hans J. Rinderknecht

SCHWEIZ. HEBAMMENVERBAND

Offizielle Adressen

Zentralprisidentin:

Schw. Alice Meyer, Réssligasse 8, Muttenz Bl

Telephon (061) 531793

Anrufe wenn méglich zwischen 7.00—8.00 Uhr:
Zentralkassierin:

Frl. Ruth Fontana, Hauptstr. 8, Reigoldswil BL
Hilfsfonds-Prisidentin:

Schw. E. Griitter, Schwarztorstrasse 3, Bern

Telephon (031) 45 09 48

Zentralvorstand

Eintritte :

Sektion Baselland
Schudel Annegred, Kantonsspital, Liestal
Sektion Bern
Caliezi Nina, Viktoriaspital, Bern
Sektion St. Gallen
Schrade Cornelia, Frauenklinik, St. Gallen
Schupp Madeleine, Frauenklinik, St. Galle®



	Schwestersein im Betrieb [Fortsetzung und Schluss]

