
Zeitschrift: Histoire des Alpes = Storia delle Alpi = Geschichte der Alpen

Herausgeber: Association Internationale pour l'Histoire des Alpes

Band: 24 (2019)

Artikel: Religion, biens communs et organisation de l'espace dans les
corporations alpines, XVIIIe-XIX siècles

Autor: Guzzi-Heeb, Sandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-864720

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-864720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion, biens communs et organisation de
l'espace dans les corporations alpines, XVIIIe-XIXe
siècles

Sandro Guzzi-Heeb

Zusammenfassung

Religion, Gemeingüter und Raumordnung in alpinen Körperschaften
(18. bis 19. Jh.)

Seit dem späten 18. Jh. stellte die Berufung aufdie «Religion unserer Väter» für
alpine Nutzergemeinschaften eine wiederkehrende politische Lösung dar, welche

gegen Interventionen von aussen und zur Verteidigung der lokalen Autonomie

eingesetzt wurde. Die katholische Religion war ein wesentlicher Bestandteil
des lokalen kollektiven Lebens; die klerikale Infrastruktur Element des lokalen
Gemeinwohls. Die kirchliche Infrastruktur in der Gemeinde wurde nach derselben

Logik verwaltet wie das Gemeingut der Wälder, Weiden und Alpen und war
Gegenstand ähnlicher Konflikte, da die formalen Eigentumsrechte oft unklar

definiert waren und meist mit den kirchlichen Instanzen geteilt werden mussten.

L'oratoire de Sant Antonio à Tengia

En 2005, un comité de bénévoles s'est constitué dans le petit village de Tengia,
dans la vallée de la Léventine, au sud du col du Saint-Gothard. But de

l'organisation: la rénovation de la petite église du village, datant du début du XVIIIe
siècle, et menacée par les intempéries et l'humidité ambiante. Au tout début
des travaux, le comité s'est trouvé confronté à un problème inattendu: à qui
appartenait l'église? Le village de Tengia fait partie de la paroisse de Rossura,

qui, toutefois, ne conserve aucun titre de propriété; au contraire, les documents

disponibles montrent que l'administration de la bâtisse a toujours été assurée

105



par le vicinato de Tengia, institution descendant de la vicinia, l'ancienne

corporation de la communauté ou «bourgeoisie» du village selon la terminologie
suisse. La question pratique a été résolue par une convention, sans toutefois

que la question des titres historiques n'ait pu être clarifiée. C'est une ambiguïté
assez typique; de l'époque moderne jusqu'au vingtième siècle, les droits de

gestion et de contrôle sur l'église et sur la cure ont été contestés entre vicinato
et paroisse, sans parvenir à des solutions définitives dans les termes du droit de

propriété actuel. Ce n'est pas par hasard si un conflit similaire s'est produit dans

les années 1960 autour de la maison du chapelain de Tengia (casa cappellanica),

pendant longtemps siège de l'école locale: encore une fois, vicinato et paroisse

se disputaient les droits sur le bâtiment.

Cette ambiguïté est intéressante et significative: elle montre que l'église, ainsi

que l'infrastructure de la vie religieuse locale, a longtemps été gérée par la

bourgeoisie, qui la considérait comme une ressource commune d'importance centrale

pour la vie locale. Les curés étaient élus par les communautés, souvent ils étaient

liés à celle-ci par un contrat précis, et l'église, les bénéfices ainsi que les

institutions étaient financés et administrés par les autorités laïques et leurs délégués.

En bref, les autorités politiques et les membres des bourgeoisies considéraient

que le clergé local et l'infrastructure paroissiale étaient à leur service, même si

les évêques conservaient un droit de contrôle - ce qui est bien compréhensible,
dans le contexte de la Contre-Réforme. Aux yeux du pasteur zurichois Rudolf
Schinz, qui visita les bailliages de la Suisse italienne au XVIIIe siècle, les curés

étaient en tout cas bel et bien les serfs des communautés.1 De l'autre côté, les

bourgeoisies étaient disposées à soutenir bien des dépenses pour la religion: dans

les communautés alpines d'Ancien Régime et du XIXe siècle, les sommes versées

pour l'église et la vie religieuse figuraient souvent parmi les dépenses publiques
les plus importantes. En fait, cette ressource était étroitement liée à la gestion de

la vie économique et sociale des communautés, à la gestion et à la protection des

autres biens communs, à la prospérité de la communauté en général. En ce sens,

toute étude de l'histoire des communaux dans la région alpine catholique serait

incomplète sans la prise en compte de l'imbrication de la vie religieuse avec la

gestion des ressources communes, ainsi que de la vie collective en général. La

religion, en d'autres termes, ne fait pas uniquement figure de superstructure
idéologique de la vie communautaire, mais représente en même temps une ressource

commune indispensable à son fonctionnement.

L'église de Sant Antonio, qui représente le point de départ de cette contribution,
a été bâtie au début du XVIIIe siècle sur demande du vicinato di Tengia. Cette

106 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2019/24



institution villageoise représentait l'échelon le plus bas d'une organisation

complexe de l'espace politique et économique de la Léventine. Elle faisait partie
de la Degagna délia traversa, qui comprenait plusieurs villages: vicinato et

degagna étaient les principaux protagonistes de la gestion des biens communs,
notamment des alpages, des pâturages et des forêts, mais aussi des eaux, des

chemins publics, du taureau, sans parler de la vie religieuse.2 Ce n'est qu'au
XIXe siècle, à la suite de longs conflits autour de l'organisation des communautés

locales, que le vicinato fut intégré dans le patriziato di Rossura, qui assumait le

rôle principal dans la gestion des biens bourgeoisiaux, et qui existait désormais

à côté de la commune politique, ouverte à tous les habitants.3 La degagna,

quant à elle, était une composante de la Vicinanza di Chiggiogna, qui jusqu'en
1834 regroupait des villages du fonds de la vallée et de la montagne. Celle-ci

appartenait au Paese di Leventina - qui était représenté par un Parlement de

la vallée -, et qui a représenté un baillage d'Uri jusqu'en 1798.4 Chacune des

institutions mentionnées possédait des droits et des compétences spécifiques,
en partie garantis par des «statuts» (statuti) locaux5: elles participaient donc
à l'organisation d'un espace segmenté à plusieurs niveaux, et caractérisé à

chaque échelon par des barrières d'exclusion - voire des mécanismes
d'inclusion - spécifiques et soigneusement surveillées. En ce sens je parlerai de

«corporations» alpines, pour désigner des institutions relativement fermées, qui
réservent à leurs seuls membres l'accès aux ressources qu'elles possèdent.6 À
Rossura, c'est à la degagna que les étrangers résidents devaient demander la

«grâce» de jouir des droits de pâturage et de récolte du bois, moyennant une

taxe annuelle; en ce sens c'est cette institution qui gérait les barrières d'entrée

aux biens communs.7

Il faut être bien au clair quant au fait que le vicinato di Tengia, la degagna, tout
comme les autres communautés locales, ne représentaient pas uniquement des

entités politiques, administratives et juridiques, mais également des espaces

économiques et sociaux relativement fermés, dont les membres exerçaient des

droits exclusifs sur des ressources locales, notamment sur les communaux, mais

aussi sur les eaux ainsi que sur les édifices religieux et en large partie même sur
les propriétés privées - par exemple par le droit communautaire de vaine pâture

ou par l'organisation contraignante du troupeau, commun pendant une partie de

l'année. De plus, comme nous le verrons par la suite, après la Contre-Réforme
les vicinati définissaient de plus en plus des espaces religieux bien délimités.
Cette structure morcelée va encore se complexifier par la présence de corporations

particulières: il s'agit notamment des «boggesi», qui se partageaient les

Guzzi-Heeb: Religion, biens communs et organisation de l'espace 107



droits d'usage sur des alpages précis, ou des corporations des «somieri», qui

monopolisaient le transport des marchandises sur une portion définie de la route
du St-Gothard, à l'intérieur d'une commune, ou «vicinanza». Cette organisation

fragmentée de l'espace ne constitue toutefois jamais un acquis définitif,
ni immuable, mais représente au cours des siècles le résultat temporaire de

conflits et de tensions entre pouvoirs différents, locaux, régionaux et extérieurs:

dans le cas qui nous occupe ici entre vicinati, vicinanze, paroisses, État d'Uri
et archidiocèse de Milan, auquel la Léventine était rattachée du point de vue

spirituel.8 En fait, la défense de la religion catholique, ainsi que la défense de

la tradition en général, a représenté un facteur de résistance contre tout effort
de centralisation: par ce biais, la religion a puissamment contribué au maintien
d'autonomies locales qui, à leur tour, ont été favorables à la survie des biens

collectifs et ont renforcé les barrières d'accès à leur jouissance et à leur gestion.

La religion des pères et la défense des corporations

Depuis le XVIIe siècle, l'organisation de l'espace décrite ci-dessus a été menacée

à plusieurs reprises par des pressions extérieures.9 La Révolte de la Léventine de

1755 a représenté l'épisode le plus dramatique de cette lutte séculaire: elle trouve

son origine dans la réaction contre les ingérences uranaises dans le domaine des

tutelles et curatelles, ressenties comme des défis aux autonomies communales.

Ce n'était toutefois pas la première fois que des tensions survenaient entre Uri
et les représentants de la vallée, des dissensions s'étant clairement manifestées

depuis le XVIIe siècle.10 L'agitation la plus importante, toutefois, a eu lieu plus
tard et contre un nouvel adversaire: il s'agit de la participation très active de

la Léventine aux mouvements de résistance contre la République Helvétique
(1798-1803), qui culmina dans la «Guerra delle forcelle» de 1799 contre les

troupes françaises en retrait face à l'avancée de l'armée de Souvarov. Cette

«guerre», accompagnée d'une déclaration officielle, marqua en effet l'apogée
d'une série d'agitations ou de révoltes ouvertes contre la République et, en

général, les différents gouvernements établis après la chute de la domination
uranaise sur la vallée." Dans ces mouvements récurrents, et souvent violents,
une opposition nette contre de nouvelles conceptions du temps et de l'espace

peut être observée. Influencés par les idées des Lumières, les républicains de la

fin du XVIIIe siècle propageaient une conception linéaire et orientée du temps,
liée à la notion centrale de progrès.12 Cette conception était intimement liée à

108 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2019/24



une nouvelle vision de l'espace, conçu désormais comme unitaire et homogène.
Dans le contexte suisse, cette conception se traduisait par une compréhension
nettement centraliste de l'État républicain - inspirée par la France du Directoire

- nettement en contraste avec la tradition des larges autonomies locales

et communales, notamment dans les régions alpines. Cette unification spatiale
était considérée comme un facteur décisif pour assurer le succès de la révolution.

En Suisse, elle apparaissait au début de l'époque républicaine comme la
seule possibilité d'extirper durablement les aristocraties locales. Au contraire,
les oppositions aux projets de centralisation, la fermeture des corporations et

le retour aux petites patries locales, souhaité particulièrement dans les «petits
cantons» alpins, représentaient une menace mortelle pour le nouveau système.13

Dans la logique républicaine, les autonomies locales étaient en effet destinées

à disparaître: cela signifiait, à plus long terme, porter un coup potentiellement
mortel à toutes les institutions en charge de la gestion corporative des biens

communs, qui nécessitait une limitation de l'accès à un cercle limité de «bourgeois»

ou - au sud des Alpes - de «vicini». La loi sur les municipalités de

septembrel798 a représenté le premier pas sur la voie de l'ouverture des

communes et a suscité par conséquent une résistance tenace. Ainsi, les fonctionnaires

républicains reconnaissaient sans difficulté que la question de l'organisation
communale était cruciale pour les destins de la république au sud du Gothard:
même le très aguerri vicinato d'Airolo, aux pieds du col - comme l'estimait le

commissaire républicain Jauch en 1798 - aurait pu se rallier au nouveau système

institutionnel, s'il recevait des garanties quant à la gestion exclusive des biens

communaux. Dans une pétition de juin 1798, les députés des vallées supérieures
avaient demandé expressément que les biens communs fussent laissés «in statu

quo».14 En réaction à la rhétorique républicaine, la plupart des mouvements de

résistance adopta des arguments traditionnalistes, inspirés par l'idée de retour
au passé. Cette orientation est exprimée comme un véritable programme dans

un mémoire du district bernois de 1'Obersimmenthal rédigé durant la période
républicaine: «depuis que notre vallée a appartenu à Berne, nous avons toujours

joui de belles libertés, dans lesquelles nous avons été intégralement protégés;
de lourdes redevances nous ne savions rien. Bref, nous étions un peuple de

bergers libre et heureux. Et nous nous considérerons d'autant plus heureux que
la future constitution sera aussi semblable que possible à celle que nous avions

avant la révolution [...]».15
Cette défense de la tradition n'avait en soi rien de nouveau: régulièrement ce

type d'argumentation avait été invoqué pour justifier des résistances à des inno-

Guzzi-Heeb: Religion, biens communs et organisation de l'espace 109



vations imposées par l'extérieur. Depuis des siècles, la défense de la tradition
avait légitimé l'opposition contre des mesures - ou «nouveautés» - imposées

par les pouvoirs supérieurs. Ce qui peut surprendre à première vue est le fait
que dans les régions catholiques de la fin du XVIIIe siècle, la défense de

l'autonomie a été régulièrement accompagnée par la revendication du maintien
de la «religion des pères» - un trait qui les distingue nettement des cantons

protestants. Dans une pétition des districts de Locarno et Vallemaggia, dans

la Suisse italienne, on lit par exemple en 1798: «[...] et pour cette raison nous

vous faisons respectueusement part du désir des peuples susmentionnés [...]
que la religion des pères ne soit pas changée, mais qu'elle soit maintenue dans

toute son ampleur, comme elle est aujourd'hui [ ]».16 Cette attitude marque
une claire opposition contre les mesures de contrôle de l'Église catholique et
des biens ecclésiastiques appliquées par l'État républicain.
Dans les recherches sur les mouvements de l'époque révolutionnaire, les

différences confessionnelles ont été largement négligées.17 Et pourtant, dans

l'espace rural suisse, la résistance la plus tenace et la plus constante contre le

centralisme républicain provint clairement des régions catholiques, où la défense

de la «religion des pères» représentait un ciment très fort pour des mouvements
socialement hétérogènes. On voit bien cette différence d'attitude dans les zones

mixtes du point de vue confessionnel - comme les régions germanophones de

l'Argovie, de la Thurgovie, de la vallée du Rhin, dans la Suisse orientale... - où

les catholiques se mobilisèrent plus fortement contre la république que leurs

voisins protestants.18 En effet, pour les corporations des vallées alpines, cette

«religion des pères» était devenue depuis la Contre-Réforme un instrument
crucial de la vie collective autonome.

La Contre-Réforme: dynamique de l'espace catholique

L'église de St-Antoine de Tengia fut érigée au début du XVIIIe siècle, sur la
demande des «vicini» du village à l'archevêque de Milan, Giuseppe Archinti «pour
la plus grande commodité des habitants de Tengia (per la maggiore comodità
dei tengiesi)», qui auparavant devaient se rendre à l'église de Rossura pour les

messes et pour tout service religieux.19 Comme nous l'avons vu, Tengia fait
partie de l'ancienne paroisse de Rossura, qui rassemblait les villages de Tengia,

Figgione et Molare, ainsi que plusieurs hameaux et mayens, situés entre 900

et 1600 m d'altitude. En effet, à l'époque du Concile de Trente (1545-1563),

110 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2019/24



l'espace religieux ne correspond pas aux articulations de la structure politique;
ce qui changera toutefois pendant les XVIIe et XVIIIe siècles, puisque, par la

fondation de nouvelles églises et oratoires, les bourgeoisies se dotent de plus
en plus de leurs propres centres de culte, qu'elles tendent à gérer directement
selon leurs besoins. Dans la pratique, l'administration de l'oratoire de Tengia,

par exemple, est confiée au vicinato, qui doit en principe en rendre compte au

curé mais qui, dans d'innombrables cas, ne le fait pas. En 1834, l'archevêque
de Milan ordonne par exemple au curé de s'informer afin de savoir si la rente
de l'oratoire pour l'année 1812 avait réellement été dépensée pour un litige:
apparemment le curé n'a pas accès à toutes les informations.20

La fondation de Sant Antonio participe en effet d'un mouvement beaucoup plus

général, par lequel les différentes communautés d'habitants tendent à affirmer
leur autonomie par rapport aux anciennes églises paroissiales, voire à se rendre

indépendants par la fondation d'une nouvelle paroisse. Ces fondations sont
nombreuses aux XVIIe et XVIIIe siècles: les historiens italiens ont parlé à ce

propos d'un processus de apparrocchiamento, par lequel chaque communauté
tend à fonder une paroisse indépendante.21 Mais le phénomène est en réalité

plus étendu. En effet, même à l'intérieur des paroisses existantes, les villages
périphériques renforcent leur indépendance en se dotant de leur propre
infrastructure cultuelle. Cela peut être réalisé par la fondation de nouvelles églises

ou oratoires - comme dans le cas cité de Tengia - ou bien par la fondation de

vicariats, de chapellenies, de confréries, par la construction de nouveaux
autels dans les édifices existants ou encore de chapelles rurales dans les mayens,
souvent aussi dans les bois, sur les pâturages et le long des chemins publics.
Dans la paroisse de Rossura, un petit oratoire est bâti en 1754 à Aldescio, un

mayen situé à 1550 m d'altitude; de nombreuses chapelles rurales, souvent très

décentrées, sont ensuite réalisées au XIXe siècle.

Cette puissante expansion et diversification des infrastructures religieuses n'est
du reste pas typique de la Léventine, ni de la Suisse italienne: dans l'Italie du

Nord et en Valais, des évolutions semblables peuvent être observées. Dans les

deux siècles suivant le Concile de Trente nous assistons donc dans la région
alpine à une vaste réorganisation de l'espace religieux, qui suit désormais de plus

près les articulations politiques des communautés de village, conférant à chaque

morceau de territoire habité un lieu de culte et une certaine identité spirituelle.
Grâce à cette évolution, la religion devient littéralement omniprésente. En même

temps, elle s'adapte aux espaces économiques gérés par les corporations, qui sont
désormais sanctifiées par des bâtiments sacrés et deviennent des lieux de culte

Guzzi-Heeb: Religion, biens communs et organisation de l'espace 111



pendant des temps particuliers de l'année: non seulement chaque vicinato - à

l'image de celui de Tengia - mais chaque mayen, chaque portion du territoire
se dote de son propre lieu de culte et de rencontre.
Un lien plus profond était établi entre la vie religieuse et la gestion des

ressources des corporations, qui s'observe à deux niveaux. D'un côté, la

sanctification du territoire par la présence de nouveaux édifices et de signes
sacrés - comme les croix ou les petites chapelles dispersées dans les

campagnes - se doit d'assurer la continuité du temps cosmique, de soutenir la

fécondité et de protéger des malheurs, voire des catastrophes naturelles; de

l'autre côté, l'investissement accru dans la représentation religieuse offre
aux divers groupes parentaux et sociaux des opportunités de manifester leur
prestige, leur puissance économique, ainsi que des identités culturelles et des

valeurs spécifiques. Ce mélange d'intérêts collectifs et privés est le moteur
d'une expansion sans précédent de l'infrastructure matérielle et personnelle
de l'Église catholique tridentine du XVIIe au moins jusqu'au milieu du XIXe
siècle. À la fin de l'Ancien Régime, en tout cas, dans les communautés

alpines la religion «des pères» n'est pas uniquement représentée par l'Église
et le curé: c'est un patrimoine conséquent, auquel appartiennent également
des bâtiments - maison paroissiale, maison du chapelain, chapelles, oratoires...

- des bénéfices et des fonds constitués pour le financement des dépenses

courantes, des legs, des autels, des ornements plus ou moins coûteux, des

accessoires pour les dévotions, des peintures... Tous ces éléments, que nous

pouvons définir comme 1'«infrastructure cléricale», sont considérés et gérés

comme des biens collectifs, indispensables à la stabilité des corporations. En

d'autres termes: dans la pratique, l'infrastructure religieuse locale fait partie
des «commons», des biens communs. Elle est administrée selon les même

logiques et fait l'objet de conflits tout à fait similaires à ceux qui concernent
les forêts, les alpages et les pâturages communs, même si les droits de

propriété sont partagés avec la hiérarchie ecclésiastique.

Religion et durabilité

La défense de la corporation, ou de la «bourgeoisie», selon la terminologie
suisse, représente certes une lutte pour le maintien de pouvoirs locaux fortement

implantés, mais coïncide également avec la défense de leurs espaces protégés
et de leur propre temps. Les communautés locales règlent en effet de façon

112 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2019/24



autonome les rythmes de la transhumance du bétail, les rotations agricoles, les

moissons et les vendanges, l'ouverture des champs au pâturage. Elles surveillent

en même temps les prix, le commerce, les auberges et d'autres éléments de la

vie économique. De façon similaire elles organisent les fêtes religieuses, les

processions et les dévotions locales.23 Les statuts locaux sont en large partie
constitués par des compilations de règles de gestion de l'espace et du temps de

la corporation: ils fixent les dates du pâturage, les périodes de certains travaux
agricoles, les terrains correspondants... La continuité de ce temps spécifique,
à structure fortement cyclique, est liée à la religion: elle assure la stabilité des

conditions de production, ainsi qu'un certain équilibre entre les membres de

la corporation. Elle fonde un intérêt commun au maintien des conditions de

production et de redistribution stable des ressources. En général, les temps
sacrés conservent jusqu'au XIXe siècle des significations économiques très

importantes dans les cultures populaires alpines. On peut d'abord relever les

grandes festivités catholiques, partout associées aux rituels de propitiation
de la fécondité de la terre et du bétail - comme le grand cycle printanier de

l'Ascension et des Rogations - festivités marquées par des processions et qui
prévoient des actes religieux particulier. Dans la même catégorie de festivités,
on trouve le cycle estival de l'Assomption de la Vierge jusqu'à la St-Bernard,
qui est célébré entre le 15 et le 20 août au Sud des Alpes, et qui est perçu comme
fondamental pour le succès des récoltes automnales. De plus, les différentes
fêtes patronales, également accompagnées par des rituels spécifiques, marquent
l'identité et l'autonomie de la communauté. Elles répondent parfois à des

exigences particulières. Dans plusieurs paroisses du Tessin actuel, la fête de

l'abbé St. Antoine, grand protecteur des animaux, est un moment dédié aux
bénédictions solennelles du bétail. Dans le district d'Agno, ces bénédictions ont
lieu lors de la fête de St-Provin, le 8 mars; cette fête joue un rôle symbolique
important pour les vallées environnantes, dans lesquelles l'élevage représente

une activité incontournable.24

Dans certains cas, le temps sacré déploie une force spéciale qui permet une
communication privilégiée avec Dieu ou les forces du cosmos. Les rites

printaniers de l'Ascension et des Rogations, dont nous avons parlé plus haut,

avec leurs processions et les valeurs de défense face aux catastrophes naturelles

qui leur sont attribuées, n'en sont qu'un exemple. Dans de nombreuses paroisses
des bailliages de la Suisse italienne et de la Suisse centrale, comme au Piémont
et en Lombardie, des processions spéciales sont célébrées pendant une période
cruciale pour les récoltes, entre les deux fêtes de la Sainte Croix, le 3 mai et

Guzzi-Heeb: Religion, biens communs et organisation de l'espace 113



le 14 septembre.25 Les jours de la Toussaint et des morts, la semaine sainte, la

Saint-Jean, les festivités locales des saints patrons fournissent d'innombrables

exemples ultérieurs d'un rapport privilégié avec le ciel, et souvent d'une
intervention (possible) de Dieu et des saints dans la sphère humaine.26 De plus,
des célébrations particulières peuvent être organisées pendant les récoltes ou lors
de périodes de difficultés, de sécheresse ou de mauvais temps. Dans ces cultes,
et notamment lors des processions, les différentes confréries laïques jouent un
rôle de protagonistes.
Les jours de la Toussaint et des morts, au début du mois de novembre, représentent
des périodes de contact privilégiées entre les vivants et les défunts. De nombreux

rites et croyances caractérisent cette période de l'année. Dans plusieurs régions
de l'Italie et du Tessin, on avait dans le passé coutume de laisser des châtaignes,
du lait ou d'autres aliments sur la table pour les défunts qui revenaient dans leur
maison.27 C'est donc une période particulière, pendant laquelle les morts peuvent
entrer en contact avec les vivants. En général, la diversité des pratiques et de leurs

significations montrent à quel point le temps catholique de la Contre-Réforme
consiste en un cycle de moments de qualité différente, qui ouvre d'innombrables
occasions de communications avec la sphère sacrée. En ce sens, le temps sacré

est un temps discontinu, inhomogène: le temps de l'Ascension, par exemple,
est un temps qualitativement «autre», différent des autres moments de l'année,

puisqu'il possède une force et des significations spécifiques - par rapport à la

fertilité des terres, notamment. Nous pourrions en dire de même du temps de

la Pentecôte, de la fête patronale, du dimanche, ou le temps des processions

pendant la période «entre les deux croix». Le sacré reste en tout cas en contact

avec le territoire, avec la sphère du quotidien ainsi qu'avec les ressources de

la corporation.28

Il ne s'agit d'ailleurs pas que de croyances résiduelles ou de «superstitions»
d'une population ignorante. Une grande partie des dépenses publiques des

communautés est consacrée, comme nous l'avons anticipé plus haut, à la

gestion du temps rythmé par les fêtes religieuses. La gestion des festivités
locales représente ainsi une tâche publique prioritaire. Les actes de dévotion

qui ont une fonction protectrice pour la communauté sont en partie prescrits

par les règlements publics: la coutume de sonner les cloches face à la menace
de tempêtes destructrices, qui est bien attestée au sud des Alpes, a souvent une
fonction publique, ancrée dans les statuts locaux: à Faido, les sacristains ont au

XVIIIe siècle l'obligation de sonner les cloches en cas de menace de tempête,
de jour comme de nuit.29

114 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2019/24



La gestion de la vie religieuse fait clairement partie des responsabilités
qui incombent à la commune. En 1834, lors de la division de la vicinanza
di Chiggiogna d'avec les villages de la montagne, tels Rossura et Tengia,
le document officiel énumère les devoirs religieux dont les habitants de la

montagne sont soulagés, puisqu'ils incombent désormais aux seuls vicini de

Chiggiogna: «... du maintien et de l'administration de la maison paroissiale,
des biens et des capitaux qui représentent le revenu de la paroisse, l'église
paroissiale, clocher et cloches, ainsi que des legs à la paroisse, [...]; de tout
devoir de payer les processions et faire appliquer les saintes messes qui sont
à la charge des vicini et de la degagna et terre de Chiggiogna».30 Visiblement,
la gestion de la religion locale reste l'affaire des bourgeois. Souvent, comme
à Airolo, un lien explicite est établi entre l'accomplissement de ces devoirs

religieux et la prospérité de la communauté.31 Le caractère public de la

dévotion est parfois également visible dans le fait que la participation y est

obligatoire: c'est le cas des processions très importantes des Rogations, qui
sont imposées dans certaines communautés de la valle di Blenio, comme ou
celle de St-Sébastien, à Lugano, dans les bailliages de la Suisse italienne. Des

caractéristiques semblables ont également été observées par Maurice Agulhon
dans les confréries provençales des pénitents.32

Le lien entre gestion de biens communs - toujours conçus comme limités
et réservés à un cercle bien délimité - et dévotion est explicité par plusieurs
célébrations religieuses qui accompagnent des transactions importantes des

bourgeoisies. En 1757, la vicinanza de Chiggiogna fait acte d'une vente
de bois appartenant aux degagne qui la composent: «on a vendu une forêt

appartenant aux 4 degagne avec un revenu de 1000 écus pour chaque degagna,
avec obligation pour chaque degagna de faire célébrer des messes pour un

montant de 80 écus...».33 La réalisation d'un profit collectif requiert un acte

dévotionnel comme forme de légitimation et de reconnaissance. La défense

tenace des «libertés» des communautés locales - dans les sens des statuts et

privilèges des localités - signifie donc le pouvoir de gestion d'un espace-temps

spécifique, discontinu, fragmenté, lié à la sphère sacrée. Ces autonomies locales

définissent globalement un espace morcelé, caractérisé par une multitude de

régimes temporels différents: un espace-temps diamétralement opposé au

modèle unifié, centralisé et idéalement homogène de la République Helvétique.
De son côté, le territoire des corporations nécessite une sorte de consécration

régulière par des rituels de sanctification, notamment par les processions. Dans

les sources de l'Ancien Régime, on trouve fréquemment des indications selon

Guzzi-Heeb: Religion, biens communs et organisation de l'espace 115



lesquelles les processions ont lieu autour du territoire de la corporation, comme
à Lugano, «autour de la campagne», ou «autour de la terre».34 Les confins, qui

marquent l'accès aux ressources communes, sont signifiés et confirmés par un
acte religieux. C'est cet espace-temps, discontinu, rythmé par les grandes et

petites fêtes religieuses, par les messes et processions annuelles, que les rebelles

antirépublicains évoquent lorsqu'ils parlent de la «religion des pères». C'est

l'espace relativement fermé de la gestion corporatiste des communaux qui est

lié à son temps spécifique, celui de la durabilité, de la stabilité et du maintien
des équilibres sociaux.

Parenté, milieux et investissements religieux

Un fonds, alimenté par plusieurs donations et legs de particuliers du village,
est créé au début du XVIIIe siècle pour garantir la construction et la gestion
de l'oratoire de Tengia.35 Il s'agit, entre autres, d'une occasion de s'illustrer,
de manifester une certaine aisance, un certain prestige local ainsi qu'un
attachement à l'Église, voire à la communauté. En effet, si nous avons parlé

jusqu'ici de bourgeoisie ou de vicinato comme de sujets historiques, il s'agit

d'une abstraction, puisque les bourgeoisies n'ont jamais été des entités

monolithiques. Au contraire, elles apparaissent le plus souvent partagées en

groupes et factions concurrentes, et parfois agitées par des tensions plus ou

moins graves. De ce point de vue, le mouvement de diversification religieuse

que nous avons esquissé multiplie les occasions de représentation et de

visibilité sociale pour des personnes ou des groupes particuliers, notamment par
le financement des églises et chapelles, par la fondation de chapellenies, par
l'organisation d'occasions dévotionnelles.
Dans cette perspective, l'église de Sant Antonio de Tengia ne représente qu'un
élément d'une diversification très marquée dans la paroisse de Rossura: au

XVIIIe siècle une nouvelle chapellenie est fondée dans le village de Molare, et

une seconde est inaugurée à Tengia au XIXe siècle. De plus, plusieurs nouvelles

confréries voient le jour, entre autres la très populaire confrérie du Carmel et

une association dévote à Molare. Encore une fois, il s'agit d'un phénomène bien

plus général, d'expansion et de diversification du clergé ainsi que de dotation
matérielle de la vie religieuse. Les confréries, notamment, peuvent renforcer
la vie paroissiale sous la surveillance du curé; elles fondent toutefois souvent
des cultes et des dévotions décentrées, qui échappent largement au contrôle de

116 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2019/24



l'institution. Les cas de tensions ou de conflits ouverts entre curé et confréries
sont nombreux.36

De ce point de vue, l'expansion de l'infrastructure religieuse est le résultat
d'une lutte séculaire entre groupes et acteurs différents, en compétition pour la

gestion des cultes et des dévotions, et donc des ressources locales. Comme nous
le verrons par la suite, ces conflits peuvent également concerner la gestion des

communaux, des alpages et des forêts. L'infrastructure religieuse apparaît comme
le produit d'investissements importants effectués par les privés, qui deviennent

souvent motifs de graves litiges... Les historiens italiens ont souligné la relation

entre la fondation de nouvelles associations dévotes et la compétition politique
et sociale, qui dans certains cas peut alimenter des conflits politiques.37 Nous

percevons une évolution de ce type en Valais, dans la grande paroisse de Bagnes,
soumise au pouvoir spirituel et temporel de l'ancienne abbaye de St-Maurice.
Dans cette communauté, aux frontières du Valais avec le Piémont, la fondation
d'un deuxième vicariat en 1696 est accompagnée par des conflits importants,
qui se reproduisent dans les années suivantes. Les tensions portent sur le degré
d'autonomie du vicaire par rapport à l'abbé de St-Maurice: à moyen terme, le

deuxième vicariat, avec les familles qui le soutiennent, semble évoluer vers le

noyau d'une faction politique opiniâtrement opposée au pouvoir local de l'abbé
et de ses chanoines.38 En arrière-fond, nous percevons l'existence de conflits
autour de la gestion des biens communs et de l'attribution des droits relatifs:

en 1745, une émeute conteste les droits de l'abbé sur les communaux de

Bagnes, sur les alpages et les forêts, et exige de pouvoir décider de l'admission de

nouveaux «communiers» qui devraient bénéficier des droits d'usage. Sous la

pression d'une conjoncture commerciale favorable, l'unité autour de la gestion
des biens communs se fragilise.
Pendant la seconde moitié du XVIIIe siècle, plusieurs communes de l'Entre-
mont - la région au nord du col du Grand-Saint-Bernard - sont agitées par
une série de conflits religieux et politiques similaires, qui opposent souvent

une partie de la population au clergé local, mais qui mettent en réalité aussi en

lumière des clivages entre les paroissiens. Les luttes des populations locales

portent sur différentes questions: les redevances et les dîmes, les droits du

clergé, l'enseignement dans les écoles jusqu'aux ingérences des clercs dans les

affaires publiques et privées - par exemple la question des cabarets, des fêtes et
de la danse. L'existence de divergences plus anciennes autour de la gestion des

communaux est probable, mais les traces dans les sources ne sont pas concluantes.

Au travers de ces affrontements, nous assistons à la formation de groupes

Guzzi-Heeb: Religion, biens communs et organisation de l'espace 117



politiques opposés et plutôt stables.39 L'analyse plus détaillée de ces conflits

permet de reconstituer des factions organisées autour de groupes parentaux
antagonistes. À Bovernier, petit village de l'Entremont, au sud de Martigny, qui
vient de fonder sa propre paroisse en 1749, une faction réformiste - et plus tard

libérale-radicale - s'esquisse clairement depuis le début des années 1790. Les

conflits avec la paroisse s'aggravent depuis 1796, deux ans avant la création de

la République Helvétique. À cette époque, une nouvelle élite, qui sera à la tête

de la communauté durant l'époque républicaine, entame une lutte contre le curé

et ses compétences - par exemple au niveau de l'enseignement scolaire - et

contre les redevances de la paroisse. Cette lutte est clairement inspirée par des

idées républicaines et indirectement par une nouvelle conception du temps, de

la religion et de la participation au pouvoir.40

Il reste à étudier dans le détail dans quelle mesure ces conflits sont ancrés dans

une diversification religieuse antérieure - par exemple autour de confréries ou
de lieux de culte différents. Une recherche préliminaire sur les confréries de la

paroisse de Liddes, également en Valais, semble indiquer un attachement fort de

certains groupes parentaux aux associations dévotes, tandis que d'autres groupes

prennent de la distance avec l'Église et penchent vers le libéralisme. Cette

recherche doit en tout cas tenir compte des différences d'idées et de valeurs à

l'intérieur même des communautés alpines, dans lesquelles nous observons au

XVIIIe siècle une diversification significative des comportements: les attitudes

envers la religion structurent de plus en plus des diversités culturelles, politiques
et même sexuelles.41

Conclusion et questions: sociétés catholiques et biens communs

Selon Elinor Ostrom, la stabilité à long terme des ressources gérées en commun
(Common pool ressources, ou CPR) dépend fortement de la limitation précise des

droits d'accès et d'une réglementation claire des modalités d'utilisation. Dans

la région alpine, ces conditions ont longtemps été assurées par des structures

corporatives relativement closes, comme on en retrouve facilement dans plusieurs
vallées: Ostrom s'est par ailleurs largement basée sur l'exemple de Torbel, en

Valais, étudié par Robert McC Netting.42 La fermeture de l'accès aux ressources
collectives est légitimé par les rites religieux, qui entretiennent un espace et un

temps discontinu favorable au maintien de corporations largement autonomes et

stables. Les analyses des auteurs cités ont toutefois tendu à idéaliser en partie la

118 Histoire des Alpes - Storia delle Aipi - Geschichte der Alpen 2019/24



stabilité de ces institutions. Or, la durabilité de la gestion exclusive des ressources

communes n'a jamais été un acquis indiscutable: surtout aux XVIIe et XVIIIe
siècles, elle a été le résultat d'une lutte acharnée pour la défense de l'autonomie
locale, contre les tentatives de centralisation et d'unification des États. Cette

lutte a été assez générale, mais ses issues ont été en partie différentes, selon les

divers contextes historiques.
À la fin de l'Ancien Régime, l'autonomie des corporations alpines catholiques -
qui préservait la stabilité des biens communs - a été menacée par la création
de la République Helvétique. La réaction des communautés alpines a été forte
et en partie violente. Dans les régions catholiques, la défense des corporations
closes a été liée à la lutte pour le maintien de la «religion des pères»; une
tendance qui a certainement perduré pendant une bonne partie du XIXe siècle et

qui a assurément joué un rôle non négligeable lors de la guerre du Sonderbund

et la fondation de la Confédération moderne (1847-1848). Dans la plupart des

vallées des cantons de la Suisse centrale, du Valais et du Tessin actuel, cette

tendance traditionnaliste, au XIXe siècle souvent anti-libérale, a contribué au

maintien d'une organisation politique décentrée et à la conservation de
corporations locales relativement fermées. Les formes du conflit ont passablement
évolué depuis l'époque républicaine; les références temporelles à la tradition
et à la religion «des pères» sont toutefois longtemps demeurées des constantes
dans les luttes contre les tendances libérales et radicales qui ont gagné de larges
secteurs de la Confédération, au moins jusqu'à la guerre du Sonderbund (1847).43

Cette unité catholique et traditionnaliste n'a toutefois pas été inébranlable: dans

le Valais occidental, plusieurs communautés ne se sont pas opposées au régime

républicain, et en partie elles l'ont soutenu.

L'émancipation formelle des bailliages du Valais occidental (Monthey, St-Maurice

et Martigny avec l'Entremont) de la domination de la République valaisanne des

Sept Dizains, dominée par les représentants du Haut-Valais germanophone, a

certainement joué un rôle. Dans l'Entremont on perçoit également des fissures

dans les corporations, des volontés de réforme ainsi que la présence des groupes
anticléricaux, ouverts à de nouvelles idées politiques. La diversification sociale

et culturelle accompagnée par la Contre-Réforme avait ouvert des espaces pour
de nouvelles conceptions du temps et de l'espace. Depuis le milieu du XVIIIe
siècle une partie de la société avait adopté des idées critiques par rapport au rôle
de l'Église et du clergé dans la société. Dans cette perspective, la République
Helvétique marque un tournant décisif: depuis cette époque, la conservation de

Guzzi-Heeb: Religion, biens communs et organisation de l'espace 119



la religion devient un enjeu politique central - ce qui ne sera pas le cas dans les

cantons protestants - et le restera pendant tout le XIXe siècle.

Des différences et de nombreuses exceptions doivent donc être prises en compte:
pendant la période troublée de l'Helvétique, de nombreuses communautés catholiques

ont décidé de vendre certaines parties des communaux, afin de s'assurer
des revenus. Ce processus se prolongera pendant les décennies suivantes: au

milieu du XIXe siècle, la société des frères Cattaneo de Faido achète des portions
de forêt à plusieurs communautés de la Léventine.44

Certes, une recherche comparatiste concluante sur le rapport entre catholicisme,
autonomies corporatives et maintien des biens communaux étendus reste à

faire: l'impression générale, toutefois, est qu'en Suisse, la religion catholique
a fortement contribué au maintien de structures politiques et économiques qui
demeureront relativement inchangées lors du passage de l'Ancien Régime à

l'époque contemporaine.
En général, le modèle catholique a persisté et s'est avéré efficace puisque tout
en défendant les autonomies ainsi que la gestion locale des biens communs, il
permettait des évolutions contrôlées et bien légitimées: par la forte expansion
de l'infrastructure religieuse, il ouvrait notamment des espaces pour une
concurrence sociale et politique à l'intérieur des communautés et garantissait un
certain dynamisme. Les nouvelles paroisses, les oratoires locaux, les fondations
de messes, les legs et notamment les confréries ont joué un rôle crucial: ces

dernières ont permis une visibilité des groupes et des factions par le financement

de lieux ou d'occasions religieuses - oratoires, chapelles, autels, fêtes, - ou

par la participation à des occasions publiques, comme les processions. Cela aura
des conséquences importantes. Depuis l'époque républicaine, un conservatisme

catholique se structure face au défi libéral, aux projets de réforme et d'unification
territoriale: autonomie, religion et tradition restent au centre de son programme,
qui exerce une attraction certaine sur les milieux paysans des vallées et sur les

membres des corporations alpines. Les paroisses, les oratoires, et les confréries

en représentent le tissu organisateur. Le parti catholique conservateur donnera

une expression politique à ces milieux structurés jusqu'à une époque récente.

Ce lien persistent a été possible grâce à la relation profonde entre vie religieuse,
communautés locales, parentèles et vie agraire dans le monde alpin depuis la
Contre-Réforme.

120 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2019/24



Notes

1 S. Guzzi, Logiche délia rivolta rurale. Insurrezioni contro la Repubblica elvetica nel Ticino
méridionale (1798-1803), Bologne 1994, pp. 250-259.

2 Cf. par ex. Registro délia degagna di Rossura, Archivio patriziale di Rossura (APR), registre hors

inventaire, 1788-1896.
3 La transition de la vicinia au patriziato, entité désormais purement économique, fut scellée par la

Legge organica patriziale du 23 mai 1857: cf. P. Caroni, L'altra storia del patriziato, Bellinzone
1974; Id., Le origini del dualismo comunale svizzero. Genesi e sviluppo délia legislazione sui comuni
promulgata dalla Repubblica elvetica, con speciale riguardo alio sviluppo ticinese, Milan 1964;

pour Chiggiogna et Rossura cf. F. Viscontini, Le strutture e il quotidiano. Chiggiogna, storia di
un comune rurale dal Basso Medioevo alia nascita del Patriziato, Chiggiogna 2003, pp. 113-115.

4 Viscontini (voir note 3).
5 Cf. Par exemple Ordini della terra di Tengia, 1718 (-1896), APR, Registri, N. 4. Cf. P. Caroni,

Sovrani e sudditi nel labirinto del diritto, in: R. Ceschi (a cura di), Storia della Svizzera italiana
dal Cinquecento al Settecento, Bellinzone 2000, pp. 581-596, 702-705.

6 Je reprends, en simplifiant, la formule de «close corporate community», utilisée dans la recherche

anthropologique et historique: E. R. Wolf, «The vicissitudes of the Close Corporate Peasant

Community», American Ethnologist, 13, 1986, pp. 325-329.
7 Registro della degagna di Rossura (voir note 2).
8 Le canton souverain d'Uri essaya à plusieurs reprises de limiter l'autonomie de la vallée ainsi que

des corporations locales, notamment au travers d'un projet de réforme du statut en 1602: C. G. B.
Cattaneo, I leponti, ossia Memorie storiche leventinesi del padre Angelico, (a cura di R. Cattaneo),
Lugano 1874, vol. I, pp. 243-252; cf. F. Viscontini, «Uno sguardo attorno ai fatti di Leventina del
1755: alcuni aspetti poco esplorati di una protesta di antico Regime», in: M. Fransioli, F. Viscontini
(a cura di), La rivolta della Leventina. Rivolta, protesta o pretesto?, Locamo 2006, pp. 85-194.

9 Guzzi (voir note 1); cf. Id., «Logik des traditionalistischen Aufstandes. Revolten gegen die
Helvetische Republik (1798-1803)», Historische Anthropologie, 9, 2001, pp. 233-253.

10 Cattaneo (voir note 8), vol. I, pp. 234-321 (malgré la vision partisane de l'auteur); Viscontini (voir
note 8).

11 S. Guzzi-Heeb, «Dalla sudditanza all'indipendenza, 1798-1803», in: R. Ceschi (a cura di), Storia
della Svizzera italiana dal Cinquecento al Settecento, Bellinzone 1998.

12 R. Koselleck, «Zum Verhältnis von Vergangenheit und Zukunft in der neueren Geschichte», in:
Id., Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt a.M. 2015, pp. 17-104;
Cf. Id., Zeitschichten. Studien zur Historik, Frankfurt a.M. 2003.

13 Ch. Bertin (Hg.), Peter Ochs, Reden, Bâle 1998, pp. 163-166.
14 Aktensammlung der helvetischen Republik, II, pp. 154—155; en général: D. Schläppi, «Grenzender

Gleichheit. Wie und warum die helvetischen Regenten vor dem Gemeinbesitz von Korporationen
kapitulierten», in: A. Würgler (Hg.), Grenzen des Zumutbaren. Erfahrungen mit derfranzösischen
Okkupation und der Helvetischen Republik (1798-1803), Bâle 2011, pp. 47-65.

15 Cité dans A. Gasser, «Der Irrweg der Helvetik», Revue suisse d'histoire, 26, 1947, pp. 428^429
(traduction S. Guzzi-Heeb).

16 Cf. S. Franscini, Storia della Svizzera italiana dal 1797 al 1802, a cura di P. Péri, Bellinzone 1996,

p. 96.
17 Cf. par exemple H. Schilling: «Die Konfessionalisierung im Reich. Religiöser und gesellschaftlicher

Wandel in Deutschland zwischen 1555 und 1620», Historische Zeitschrift, 246, 1988, pp. 1^15.
18 S. Guzzi-Heeb, «Widerstand gegen die Republik: Grundformen und Motive», in: A Schluchter, C.

Simon (Hg.), Helvetik - neue Ansätze. Itinera, 15), Bâle 1993, pp. 84—104.

19 Archives de la paroisse de Rossura (AParR - conservées au couvent des Capucins de Faido),
Carte, I, 265/180.2. Sur la vie religieuse de l'époque baroque cf. par ex. P. Hersche, Musse und

Guzzi-Heeb: Religion, biens communs et organisation de l'espace 121



Verschwendung. Europäische Gesellschaft und Kultur im Barockzeitalter, 2 vol., Fribourg/Bäle/
Vienne 2007.

20 Arehivio vescovile Lugano, Visite Pastorali, 1834, Acta visitationis..., 149. En général cf. D.

Baratti, Lo sguardo del vescovo: visitatori e popolo in una pieve svizzera della diocesi di Como

(Agno, XVI-XIXs.), Coraano 1989.

21 E. Grendi, Introduzione alla storia moderna della Repubblica di Genova, Gênes 1973.

22 A. Torre «Le temps de la messe. Legs et messes des défunts dans le Piémont d'Ancien Régime»,
in: A. Dubois, P. Dubuis, S. Guzzi-Heeb (sous la dir. de), Organisation et mesure du temps dans
les campagnes européennes. Du Moyen Âge au XX' siècle, Sion 2019 (Cahiers de Vallesia, 30);
L. Carlen, Kultur des Wallis 1500-1800, Brig 1984.

23 Cf. par ex. Ordini della terra di Tengia (voir note 5); M. Fransioli, Il vicinato di Airolo. Gli ordini
del 1788, Airolo 1994; cf. P. Caroni, «Sovrani e sudditi nel labirinto del diritto», in: R. Ceschi (a
cura di), Storia della Svizzera italiana dal Cinquecento al Settecento, Bellinzone 2000, pp. 581-597.

24 Cf. par ex. G. Zois, Feste e sagre del Ticino, Lugano 1983; cf. G. Tassoni, «Forme di culto popolare
nel Mantovano: S. Antonio abate», in: La religiosità popolare nella valle padana: Atti del secondo

convegno di studi sul folklore padano, Florence 1966, pp. 376-378.
25 Cf. par ex. R. Flenggeler, Die kirchlichen Bruderschaften und Zünfte der Innerschweiz, Einsiedeln

1955, pp. 30, 111.

26 Comme l'ont souligné les études de Mircea Eliade, les rituels catholiques s'inséraient dans un

espace essentiellement ouvert vers le haut, ouvert à des rapports avec l'au-delà, avec la sphère
sacrée ainsi qu'avec le monde des morts, qui restaient en contact avec la réalité humaine. Cf. M.
Eliade, Le sacré et le profane, Paris 1965; Id., Traité d'histoire des religions. Morphologie du

sacré, Paris 1949.

27 A. Hauser, Von den letzten Dingen. Tod, Begräbnis und Friedhöfe in der Schweiz 1700-1990,
Zurich 1994, p. 103.

28 Eliade (voir note 26). Cf. P. Hersche, Agrarische Religiosität: Landbevölkerung und traditionale
Religiosität in der voralpinen Schweiz 1945-1960, Baden 2013.

29 «Inoltra venendo cattivi tempi o sia temporali, siano obbligati a sonare tutta la notte conforme sarà

dabbisogno, et il sim. (similmente) di giorno...» (1704): cit. dans Viscontini (voir note 3), 89.

30 Ibid., 107

31 Au chapitre 29 des statuts locaux de 1788 l'organisation de la fête patronale de St Deffendente est

minutieusement réglementée: les trois clercs de la communauté doivent entre autres célébrer une

messe «pour le soulagement des âmes des défunts et pour la prospérité des vivants de ce vicinato
d'Airolo»: Fransioli (voir note 23), 109.

32 B. Bordoni, L'Arciconfraternita della buona morte ed orazione sotto il titolo di Santa Marta e

S. Salvatore, Lugano 1971, p. 41 ; M. Agulhon, La sociabilité méridionale, Confréries et associations
dans la vie collective en Provence orientale la fin du XVIII' siècle, Aix-en-Provence 1966, p. 183.

33 Viscontini (voir note 3), p. 83.

34 Archivio vescovile di Lugano, Visite pastorali, p. 96.

35 Libro dell'oratorio di S. Antonio da Padova nella terra di Tengia; in Arch. par. Rossura, Registri.
36 Cf. Par ex. A. Barbero, F. Ramella, A. Torre, Materiali sulla religiosità dei laici: Alba 1698-Asti

1742, Torino 1981; D. Adamoli, Confraternité della Svizzera italiana, 2 vol., Lugano 2015.
37 A. Torre, «Le visite pastorali: altari, famiglie, devozioni», in: G. Galante Garrone, S., Lombardini,

A. Torre (a cura di), Valli monregalesi: arte, società, devozioni, Vicoforte (CN) 1985; A. Torre,
«Confraternité e conflitti sociali nelle campagne piemontesi di Ancien Régime», Quaderni storici,
45, 1980, pp. 1046-1061.

38 S. Guzzi-Heeb, Ch. Payot, «Des rebelles novateurs? Conflits politiques et réseaux sociaux dans

une vallée alpine au XVIIIe siècle», Revue d'histoire moderne et contemporaine, 57, 4 & 4bis,
octobre-décembre 2010, pp. 72-96.

122 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2019/24



39 S. Guzzi-Heeb, Passions alpines: Sexualité et pouvoir dans les montagnes suisses (1700-1900),
Rennes 2014, pp. 55-78.

40 Dans d'autres communautés alpines, comme dans la Vicinanza di Chiggiogna, des signes de

sécularisation et de détachement d'une partie de la population des sacrements ont été observés:

Viscontini (voir note 3), pp. 56-57.
41 Guzzi-Heeb (voir note 39).
42 E. Ostrom, Governing the commons. The evolution of institutions for collective Action, Cambridge

2006; R. McC. Netting, Balancing on an Alp. Ecological Change and Continuity in a Swiss Mountain

Community, Cambridge 1981.

43 S. Guzzi-Heeb, «Le eredità dell'Elvetica. Elementi per un dibattito», Archivio storico ticinese,
123, giugno 1998.

44 Archivio di Stato del Canton Ticino, fondo Cattaneo, 22/1, 1), 2); 23/2, 15)—18).

Guzzi-Heeb: Religion, biens communs et organisation de l'espace 123




	Religion, biens communs et organisation de l'espace dans les corporations alpines, XVIIIe-XIX siècles

