Zeitschrift: Histoire des Alpes = Storia delle Alpi = Geschichte der Alpen
Herausgeber: Association Internationale pour I'Histoire des Alpes
Band: 22 (2017)

Artikel: Percorsi pastorali e itinerari devozionali mariani sulla via Monte Baldo-
Oetztal : una lettura archeologica ed antropologica

Autor: Nisi, Domenico / Villa, Marta

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696930

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Percorsi pastorali e itinerari devozionali mariani
sulla via Monte Baldo-Oetztal

Una lettura archeologica ed antropologica’

Domenico Nisi, Marta Villa

Zusammenfassung

Hirtenpfade und marianische Routen.
Eine archdologische und anthropologische Lektiire

Im Alpenraum Trentino-Tirol stosst man auf einige kollektive Pilgerwege, die
mit dem Kult der Schwarzen Madonna verbunden sind. Die archdologischen
Funde aus paldolithischer und mesolithischer Zeit belegen Uberschneidun-
gen mit den heute noch aktuellen Pilgerwegen. Die Studie bedient sich eines
innovativen Ansatzes, der versucht, Verbindungen zwischen den Hirtenrouten
und den marianischen Pilgerwegen auszuweisen. Es wird besonders auf den
von der Schwarzen Madonna beschiitzten Weg der Transhumanz zwischen dem
Schnalstal und dem Otztal eingegangen. Dieser spezifische Kult unterstreicht
einerseits die gemeinschaftliche Identitdt andererseits aber auch die Abgrenzung
zu den Nachbargemeinden.

Introduzione

«Senza cambiamento corpo e cervello marciscono.
L’uomo che se ne sta quieto in una stanza chiusa
rischia di impazzire, di essere tormentato

da allucinazioni e introspezione .»?

Quando si pensa alle Alpi o le si osserva su di una carta geografica, il piu delle
volte le si percepisce come una barriera: non vengono quasi mai intese di primo
acchito come un luogo di passaggio. La montagna ¢ vista come un ambiente

231



difficile, in cui ¢ complicato vivere, che pone I’'uomo continuamente di fronte
ai propri limiti, scrive infatti Fabrizio Bartaletti: «nell’antichita le Alpi sono
considerate un ostacolo difficile da superare, non certo un territorio in cui vivere
e questa connotazione negativa, conferita dagli abitanti della pianura, si ¢ pro-
tratta sostanzialmente fino all’[lluminismo. Questo atteggiamento negativo nei
confronti delle Alpi trae dunque la sua origine dalle descrizioni dei Romani» .
Se intese invece come luogo di passaggio, e non di sbarramento, si rileggono
con altri occhi: si intravedono itinerari, pit 0 meno evidenti anche nell’attualita,
che hanno utilizzato la naturale percorribilita del territorio per I’attraversamento.
I passi tra una vallata e 1’altra sono stati studiati soprattutto da chi era costretto
a cercare una via di passaggio, cercando di accorciare aggiramenti di intere
catene montuose e sono considerati veri e propri punti chiave.

«I valichi, ad esempio, sono stati oggetto di attenzione da parte di chi non viveva
sulle Alpi, ma doveva per forza trovare una via di transito: questi hanno ricevuto
nomi precisi che sono entrati nella memoria di chiunque vi sia passato o abbia
fatto programmi di viaggio, pellegrinaggi, spedizioni militari o commerciali.
Il nome viene legato alla funzione e questa permette lo sviluppo di una serie
di aggregati insediativi correlati, alcuni nelle vicinanze dei punti di transito
obbligato, altri sui valichi stessi, altri ancora nei punti di interconnessione delle
valli di accesso».*

Non ci troviamo quindi di fronte ad ondate migratorie o di transito solo in certi
momenti della storia umana, ma di attraversamenti costanti, come le stesse
transumanze millenarie testimoniano: Raffaello Ceschi, ripreso da Marina Ca-
vallera, spiega che Alpi e Prealpi vedevano la presenza di vie traverse, ancora
oggi individuabili, un vero e proprio «sistema di comunicazione e di cambio
dalla montagna alla montagna basato su dinamiche trasversali, di percorsi che
garantivano collegamenti lungo la fascia prealpina» .3

L’istinto migratorio ¢ insito nell’'uomo fin dai primordi: appena acquisita la
stazione eretta, ha varcato lunghe distanze, spostandosi da una parte all’altra
del pianeta; raggiungendo nel suo percorso evolutivo quasi tutti i luoghi si e
dovuto confrontare con il territorio incontrato e attraversato. Come suggerisce
Francesco Careri nel suo Walkscapes®, il camminare in qualsiasi spazio € una
necessita per sopravvivere, procurarsi cibo e reperire informazioni utili per
se stesso e il proprio gruppo di appartenenza, permettendo altresi di occupare
spazio e di abitarlo».” Ancora oggi i nomadi per eccellenza sono i pastori che
trascorrono la propria vita lavorativa in cammino, legati alla contingenza e alla
tutela del proprio gregge.

232 Histoire des Alpes — Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2017/22



«Il tracciato nomade, per quanto segua delle piste o degli itinerari rituali, non
ha la funzione del percorso sedentario che consiste nel distribuire agli uomini
uno spazio circoscritto e chiuso, assegnando a ciascuno la propria parte e re-
golandone la comunicazione. Il tracciato nomade fa esattamente il contrario,
distribuisce gli uomini (o gli animali) in uno spazio aperto, indefinito, non
comunicante».®

Il racconto didascalico di Caino e Abele nella Torah ¢ chiaramente riferito alla
dimensione della distinzione spaziale tra popoli nomadi e popoli sedentari di
cui le due figure epiche sono le rappresentazioni. Le due grandi famiglie in
cui si divide I’umanita sono diametralmente opposte e per questo vivono due
differenti relazioni con lo spazio: da un lato 1’agricoltore, che segna la terra
con I’aratro e costruisce con legno e pietra, e dall’altro il nomade pastore che
sposta la propria tenda senza incidere tracce indelebili sulla superficie terrestre.
La storia dell’umanita, dunque, ¢ una storia fatta di cammini, di migrazioni, di
scambi culturali avvenuti sulle vie e attraverso le vie.

«E necessario riportare il mito aborigeno della creazione delle vie dei canti: ogni
Uomo del Tempo Antico mosse un passo col piede destro e gridd un secondo
nome. Mosse un passo col piede sinistro e grido un terzo nome. Diede un nome
al pozzo, ai canneti, agli eucalipti: si volse a destra e a sinistra, chiamo tutte
le cose alla vita e coi loro nomi intessé 1 versi. Gli Uomini del Tempo Antico
percorsero tutto il mondo cantando; in ogni punto delle loro piste lasciarono
una scia di musica. Ogni via ha il proprio canto e I’insieme dei canti costituisce
una serie di percorsi che attraversano e descrivono lo spazio».’

Questo contributo vuole mettere in evidenza un’ipotesi interpretativa di
alcuni segni materiali presenti nel territorio delle Alpi trentino-tirolesi ed
in particolare vuole offrire la possibilita di un loro collegamento sia crono-
logico sia spaziale. Collegando i reperti preistorici (manufatti in selce),
rivenuti grazie alle tecniche della ricerca archeologica, si vuole presentare
un itinerario di penetrazione e attraversamento di questo territorio che nei
secoli si & mantenuto identico nel suo tracciato, ma ha visto I’alternarsi di
diverse tipologie di viaggiatori che hanno lasciato tracce piu 0 meno evidenti
del loro passaggio. Soprattutto nell’epoca in cui si sono sviluppati 1 grandi
movimenti di pellegrinaggio, sono state realizzate su questo tracciato delle
strutture permanenti, che garantivano accoglienza e protezione ai viaggiatori,
e dei santuari, dedicati prevalentemente alla Madonna. In diversi casi, questi
edifici religiosi sono sorti nei pressi di luoghi di culto piu antichi e legati alla
figura della Dea Madre e proteggono a loro volta dei punti chiave di pas-

Nisi, Villa: Percorsi pastorali e itinerari devozionali mariani sulla via Monte Baldo-Oetztal 233



saggio: quello piu significativo ¢ il passo naturale della Val Senales dove ¢
stata rinvenuta anche la Mummia dei Ghiacci. Questi percorsi, infine, sono
utilizzati ancora oggi dai pastori, i quali compiono le loro cicliche transumanze
e invocano anch’essi la protezione della Vergine. Essi sono visualizzati nella
carta seguente (Fig. 1), in cui appare 1’ipotetico tracciato di percorso paleo-
mesolitico (confermato dai ritrovamenti dei siti preistorici'’). Sono inoltre
indicati i luoghi di ritrovamento delle stele preistoriche (punti neri), i Santuari
dedicati alla Madonna sia Nera e non, gli ospizi descritti nell’articolo (crocette)
e infine il luogo di ritrovamento dell’Uomo del Similaun (triangolo).

L'antica via di penetrazione nelle Alpi trentino-tirolesi:
dalla Pianura Veneta all'Oetztal

Il primo itinerario preistorico di penetrazione nelle Alpi trentino-tirolesi'' si
snoda lungo la direttrice sud-nord e percorre il Monte Baldo, il Monte Stivo, il
Monte Bondone, il Monte della Paganella, 1 Monti della Mendola. Attraversa
lateralmente la Valle d’Ultimo, la Val Venosta e la Val Senales fino a raggiun-
gere il Giogo di Tisa, passo naturale dove ¢ stata fatta la scoperta archeologica
piu importante dell’ultimo secolo, Oetzi, la Mummia dei Ghiacci. Scende poi,
attraverso 1’Oetztal fino alla piana di fondovalle scavata dall’Inn in territorio
austriaco. Questo percorso ¢ stato ricostruito in decenni di esplorazione grazie
al ritrovamento di centinaia di siti archeologici preistorici e corrobora anch’esso
la tesi che le Alpi siano state da sempre una via di scambio naturale tra diversi
territori, e non un ostacolo. Il materiale litico rinvenuto risale alle epoche paleo-
mesolitiche e la presenza in montagna di una probabile sepoltura a piu di 3200
metri di quota di un uomo della fine dell’eta neolitica, inizio dell’eta del rame,
permette con una certa sicurezza di individuare una via di percorrenza, in qua-
lita di scorciatoia rispetto ai valichi del Resia e del Brennero, per superare la
barriera alpina. Il metodo di ricerca attraverso il cammino, soprattutto in aree
come queste, € stato necessario: percorrere fisicamente gli itinerari storici delle
transumanze insieme alle greggi odierne ha permesso di trovare tra le zampe
delle pecore le selci utilizzate migliaia di anni fa dai nostri primi antenati, che,
inseguendo stambecchi e camosci nelle battute di caccia estive, hanno iniziato
a penetrare le Alpi. Riguardo all’epoca preistorica, non troviamo descrizioni e
segnali che indirizzavano e facilitavano gli spostamenti all’interno di un terri-
torio. Segnavia come quelli che oggi si incontrano lungo i sentieri montani non

234 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2017/22



Fig. 1: Carta della Valle dell’Adige con l'ipotetico tracciato di percorso paleo-mesolitico.
Elaborazione degli autori. '

Nisi, Villa: Percorsi pastorali e itinerari devozionali mariani sulla via Monte Baldo-Oetztal 235



erano presenti, tuttavia I’'uomo non si ¢ mai fatto scoraggiare dalle avversita e
il suo desiderio di esplorazione lo ha spinto a transitare prima e a colonizzare
poi I’ambiente alpino.

Attualmente, la valle dell’ Adige ¢ una grande e importante arteria di comunica-
zione tra il mondo italiano e quello austriaco e germanico: lo testimoniano nei
secoli sia 1 tracciati della via Claudia Augusta romana, che dal periodo medievale
diventa I’Imperiale, sia il successivo asse ferroviario di matrice ottocentesca e
la recente costruzione dell’ Autostrada del Brennero, che permettono a genti e
merci di transitare attraverso le Alpi piu velocemente e con minore difficolta.
L’uomo, tuttavia, ha dovuto affrontare e superare dei problemi legati a questo
territorio di fondovalle, molto spesso esondato e allagato dalla instabilita del fiume
Adige, un corso d’acqua geologicamente giovane e che non ha ancora stabilito
un letto profondamente inciso. Tale aspetto ¢ stato sottolineato da Giovanni
Battista Castiglioni, che ricorda come siano stati € siano ancora oggi pericolosi
i fondi vallivi, spesso paludosi, inondati dalle acque o stretti in gole e gradini
per cui era necessario ingegnarsi per trovare una via alternativa di passaggio.
Molto spesso i percorsi pil utilizzati e che si mantenevano in buone condizioni
erano proprio quelli di mezza costa, che si sviluppavano lungo i terrazzamenti
dove anche il clima pil favorevole rendeva i percorsi gradevoli.'?

Osservando 1l territorio da sud a nord, gia in epoca preistorica, ¢ stato indivi-
duato un percorso alternativo di avvicinamento al cuore delle Alpi: partendo
dalle colline dell’anfiteatro morenico del Lago di Garda (Monte Moscal), la
sinclinale del Monte Baldo permetteva di inoltrarsi lungo le pendici meridio-
nali del Monte Baldo attraverso le praterie sopra Caprino Veronese e Ferrara
di Monte Baldo, fino al Lago di Loppio, nella valle omonima per poi di nuovo
risalire verso il Monte Stivo ed il Monte Bondone, raggiungendo i Monti della
Paganella e della Mendola. Una vera e propria «pista» di caccia individuata dai
cacciatori-raccoglitori paleo-mesolitici che durante I’estate, in concomitanza con
il disgelo e il ritiro dei ghiacciai, inseguivano branchi di erbivori gregari, come
stambecchi e camosci alla ricerca delle praterie di quota. Gli animali avevano
suggerito la dirittura di passaggio agli uvomini: la loro ricerca infatti di ambienti
idonei al loro sostentamento, come le praterie di quota, hanno permesso ai loro
predatori di scoprire nuovi territori. I numerosi ritrovamenti archeologici sul
Monte Baldo, sia in territorio veronese sia trentino, confermano questo itinerario:
sono stati individuati infatti pit di 130 siti lungo la catena Monte Baldo-Monte
Stivo-Monte Bondone relativi alle facies culturali del paleolitico (Uomo di
Neanderthal e Cro-Magnon) e del mesolitico."

236 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2017/22



Il rilevamento di questi siti permette di delineare un itinerario lungo circa 80 km,
che ha favorito la successiva penetrazione umana nel Trentino centrale: uomini
dunque che provengono da sud, come in altre zone alpine, che a poco a poco
si sono stabiliti, grazie a climi piu favorevoli, in territorio prealpino e alpino,
attraverso queste «vie» di comunicazione e di transito. Dopo la prima fase di
utilizzo della via in quota per scopi di predazione, con I’avvento di un altro tipo
di economia di sussistenza, quello della rivoluzione agricola neolitica, I’'uso della
strada tracciata e tramandata attraverso la cultura orale prosegue, diventando
una via pastorale. Questo particolare itinerario viene utilizzato oggi da pastori
provenienti dalla pianura padano-veneta: con le loro greggi di ovini e bovini
si spostano, ad esempio, dalle campagne attorno a Remedello alla ricerca dei
pascoli in quota, nelle Valli Giudicarie o a Madonna di Campiglio.

Lo scenario in epoca antica era probabilmente quello di una fiumana di greggi
che percorreva i sentieri in quota a fine primavera, per distribuirsi nei diversi
pascoli del territorio alpino, per poi ridiscendere in pianura alla comparsa dei
primi freddi autunnali. L’orientamento poteva essere garantito non solo dalla
tradizione orale e dalla conoscenza del percorso, ma anche da alcune evidenze
ancora oggi visibili lungo gli itinerari e che erano probabilmente utilizzate come
segnavia. Se si guarda con attenzione la carta archeologica che presenta il posi-
zionamento dei ritrovamenti delle statue stele nella zona della Valle dell’ Adige,
del Bacino del Sarca, della Val Venosta e della Valle dell’Isarco si possono trarre
delle interessanti scoperte e proporre nuove riflessioni interpretative.
Nell’arco alpino, la presenza di statue stele e di menhir era diffusa, ma gli studiosi
non sono ancora concordi sulla loro funzione: appare, tuttavia, abbastanza limi-
tante pensare che i nostri antenati abbiamo faticato ad erigere questi monumenti
per scopi solo ed esclusivamente cultuali o funerari. Confrontando la carta di
distribuzione di questi monoliti con quella indicante la «pista» paleolitica, si
possono cogliere nuove possibili chiavi di lettura circa la loro collocazione. Si
nota infatti che la concentrazione maggiore di stele si trova in concomitanza di
importanti incroci, bivi che fungono da snodo per le valli laterali: punti chiave
anche fatali, sia per gli uomini sia per le greggi. Questi luoghi erano pericolosi
perché vedevano I’incrocio di territori diversi abitati da popolazioni diverse:
necessitavano quindi di una «segnaletica» che avvertisse degli eventuali pericoli.
Anche la toponomastica del territorio veronese, trentino e sudtirolese, in corri-
spondenza di questa grande via di penetrazione, puo concorrere a comprendere la
relazione uomo-paesaggio: anch’essa era probabilmente utilizzata per descrivere
i luoghi di passaggio. Le radici di alcuni toponimi presenti nelle nostre valli

Nisi, Villa: Percorsi pastorali e itinerari devozionali mariani sulla via Monte Baldo-Oetztal 237



e associati a sorgenti, monti o luoghi sembrano insoliti, se letti invece con gli
occhi di chi quei territori li nominava per necessita, allora divengono piu chiari.
Ad esempio il fiume Adige, chiamato dai romani Athesis e in lingua tedesca
Etsch deriva dalle radici At Ex, ossia At = grande e Ex/Ax = acqua'*; Mori in
Valle dell’ Adige presenta la radice preindoeuropea mor- che significa acqua
stagnante, infatti il paese si sviluppa proprio nella parte di Vallagarina dove si
incontrano 1I’Adige e il torrente Cameras; Auer/Ora presenta la radice Au/Or
anch’essa preindoeuropea che indica 1’acqua, I’abitato € infatti posizionato nel
punto di esondazione dell’ Adige; stesso dicasi per Mezzolombardo con radice
Lom-, (che troviamo in altri territorio italiani come Lomellina, Lombardia, le
lame toscane) indicante zona di ristagno d’acqua. Proprio qui, infatti, per secoli
I’ Adige rompeva gli argini e si aveva anche la confluenza con il torrente Noce
che scendeva dalla Val di Non (chiamata Anaunia, radice Ana = acqua). Se ci
spostiamo piu a nord troviamo Algund/Lagundo luogo di impaludamento per
I’incontro di Adige e Passirio, e in Val Venosta il paese di Latsch/Laces chiara-
mente riferibile all’ Adige/Etsch e quindi nuovamente all’acqua. In Val Senales
troviamo Vernago/Vernag che contiene due radici anch’esse descrittive del
luogo: ver/vuer che significa conca (come Verona, ad esempio) e ag/ax di nuovo
acqua: in questo punto, infatti, osserviamo il fondovalle a conca pianeggiante e
lo scorrimento del torrente Senales. Negli anni Sessanta hanno costruito una diga
per produrre energia idroelettrica, il cui invaso ¢ diventato attrazione turistica
estiva e invernale, scegliendo proprio questo punto che geomorfologicamente
presentava le caratteristiche piu opportune.

Sono proprio questi segni materiali ed immateriali che vanno a costruire le carte
non scritte e che ancora nel secolo scorso facevano da guida ai pastori che si
inoltravano lungo i sentieri delle Alpi trentino-tirolesi. Probabilmente, senza
1 cacciatori-raccoglitori preistorici che hanno fatto da apripista e le numerose
tracce che inconsapevolmente hanno lasciato, oggi risulterebbe difficile capire
il fenomeno di penetrazione dell’'uomo in queste valli alpine.

Le Madonne Brune nei territori montani

Lungo I’arco alpino e prealpino, in particolari punti chiave, sono presenti dei
santuari dedicati a questa figura misteriosa: la Madonna Bruna, o anche detta
Madonna Nera, il cui culto sembra risalire molto lontano nei secoli. Diverse
Madonne di questo tipo sono presenti in santuari europei ed extraeuropei, meta

238 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2017/22



Fig. 2: Statua della Madonna
Nera presente nella Chiesa-
Santuario di Kuppelwies
(Pracupola) in Ultental (Val
d’Ultimo). Foto degli autori.

di pellegrinaggi continui: la potenza attrattiva di questo particolare genere di
Madonna permane tutt’oggi nel popolo dei fedeli cristiani. Nelle Alpi centrali
ed orientali, si conta la presenza di questo culto in diverse zone (Alta Valtel-
lina, Val Monastero, Valli Giudicarie, Valle del Sarca, Val d’Adige, Val di Non,
Alta Val di Non, Valle d’Ultimo, Val Venosta, Val Senales, Oetztal) dove sono
stati eretti nei secoli chiese e santuari che hanno trasformato la percezione del
paesaggio stesso e delle vie di passaggio.'” La figura della Madonna Bruna &
enigmatica sia nel suo simbolismo, poiché richiama ad archetipi lontani, sia
nella sua rappresentazione: rigida e spesso avvolta da una dalmata preziosa,
mostra solo il volto, a volte una mano, e dallo stesso mantello sbuca il bambino,
anch’esso il piu delle volte con il volto scuro. Molto diverse dalle Madonne,

Nisi, Villa: Percorsi pastorali e itinerari devozionali mariani sulla via Monte Baldo-Oetztal 239



sole o con bambino, dall’incarnato chiaro, che si presentano con molteplicita
di vesti e posizioni, con espressioni varie nel volto, le Madonne brune invece,
forse per mantenere 1’aria misteriosa e quasi magica, vengono presentate spesso
con la stessa espressione, quasi catalettica del volto e con occhi fissi. Michel
Pastoureau cosi spiega la simbologia del nero: «il nero fecondo delle origini
¢ restato a lungo associato a certi luoghi e al loro valore simbolico, le caverne
per esempio, e altri spazi naturali che sembrano comunicare con le viscere della
terra: antri, grotte, voragini, gallerie sotterranee e rupestri. Benché privi di luce,
sono crogioli fertili, luoghi di nascita o di metamorfosi, ricettacoli di energia e
di conseguenza spazi sacri che hanno senza dubbio costituito i pitl antichi luoghi
di culto dell’'umanita e dal paleolitico fino alle epoche storiche hanno ospitato
quasi tutte le cerimonie magiche e religiose».'®

Molti storici e studiosi di iconologia'’ sono concordi nell’accostare questa
particolare figura di Madonna alla Grande Madre preistorica, anch’essa rap-
presentata sola, ma gravida, o con bambino, e realizzata con materiali naturali
(pietra, argilla, 0sso, legno) e colorata di scuro.'® Lo conferma Jacques Huynen,
il quale sostiene che le Madonne Nere o Brune siano state direttamente collegate,
discendendone, al culto della Grande Madre, sviluppatosi in Europa in epoche
preistoriche e protraendosi nelle eta successive. Le popolazioni preceltiche e gli
stessi celti possedevano nel proprio pantheon delle figure simili, dee femminili
denominate Dee Terra, a cui erano dedicati territori specifici spesso legati a
manifestazioni naturali significative. Queste divinita sono presenti in diverse
culture sia del bacino del Mediterraneo (culto di Iside, di Demetra o di Cerere),
sia dell’America precolombiana, sia dell’ Africa subsahariana."

Fortemente legata alle manifestazioni della natura di cui ¢ divinita generatrice e
governatrice, la Dea madre ¢ cosi radicata nella sensibilita religiosa degli uomini
fin dai tempi preistorici che difficilmente riesce ad essere completamente sradi-
cata: la si ritrova infatti nei periodi successivi alla rivoluzione metallurgica nelle
tradizioni orali, nei saperi segreti, nei rituali di fertilita e in epoca cristiana, ad
esempio, nella figura materna di Maria Madre di Dio, codificata dai Padri della
Chiesa solo nel V secolo durante il Concilio di Efeso (431 d. C.). Questa figura
di divinita femminile travalica i secoli e giunge ovunque nel territorio europeo:
si presenta come Madonna Nera, che probabilmente ¢ di origine molto antica, e
come Madonna Bianca, nelle molteplici forme con le quali viene rappresentata.
I santuari della Madonna in diversi casi sorgono su luoghi di culto molto piu
antichi, spesso dedicati a precedenti divinita pagane femminili legate alla natura:
noto ¢ il caso della basilica «Gran Madre di Dio» di Torino, costruita sui resti

240 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2017/22



di un tempio dedicato a Iside (dea egizia nera), come pure di diverse chiese,
spesso santuario, costruite sui resti di strutture dedicate il piu delle volte a Dia-
na, Venere, Ecate e Demetra. Le Madonne Brune sono oggetto di una speciale
devozione popolare: il popolo mariano ¢ molto legato a queste figure e le elegge
a protezione, dedicandole pellegrinaggi specifici ed ex voto di ringraziamento.

Le vie di transumanza e gli itinerari religiosi:
il «case study» Schnalstal/Oetztal

Le vie che ancora oggi utilizziamo ripercorrono itinerari molto simili a quelli che
ha percorso I’'uomo fin dal periodo paleo-mesolitico, subito dopo la glaciazione
di Wiirm, e presentano i segni di questi passaggi: pietre fitte, capitelli devozio-
nali, santuari, edicole lignee, ponti del diavolo... Come & stato opportunamente
rilevato, il territorio € spesso stato sacralizzato dalla presenza di particolari segni
religiosi: gli affreschi, le ancone, le croci e le maine sono manifestazioni per-
manenti di un culto. Nello stesso tempo 1 rituali, come le rogazioni, le questue
e le processioni sono la testimonianza vivente che ciascun ambiente possiede
dei tracciati protetti costituiti da ingressi, punti di valico obbligatori, incroci
simbolicamente perniciosi, confini.*

Il pastore ha molto in comune con il suo antenato, il cacciatore preistorico:
entrambi sono legati da un rapporto costante con 1’animale, che i primi accudi-
scono e i secondi inseguono per sostentarsi. Le tribu pastorali seguono sempre
i medesimi percorsi migratori, modificandoli soltanto in tempi di siccita o cata-
strofe; i nomadi selezionano i loro animali per ottenere il massimo beneficio e
allo stesso modo adattano la loro alimentazione per trarre la maggiore energia
possibile dagli alimenti: ¢ evidente, ad esempio, che cavalli e vacche non possano
pascolare dove hanno gia brucato pecore e capre. Il pastore nomade ¢ in grado
di fare esperienza, di osservare e sapersi autoregolare grazie ad una tradizione
orale che si perpetua da padre in figlio, da pastore anziano a pastore giovane. Il
suo itinerario ¢ solitamente una scia, un presente continuo che viene costruito
attraverso lo spostamento, la transumanza vive per forza nel hic et nunc, una
percezione letta, memorizzata e mappata, una geografia in mutamento a causa
del punto di vista di chi la osserva e del territorio che cambia. Ricorda Paolo
Sibilla: «Alla transumanza, essendo una pratica itinerante, vengono associati
caratteri di provvisorieta e di conflittualita. Nelle comunita locali ¢ difficile che
la presenza del bestiame forestiero, minuto o grosso che sia, possa essere visto

Nisi, Villa: Percorsi pastorali e itinerari devozionali mariani sulla via Monte Baldo-Oetztal 241



di buon occhio perché in sostanza la transumanza € come un’invasione, su base
temporanea, dei territori montani da parte di pastori provenienti dall’estero.
Come tale essa ha rappresentato per lungo tempo un punto nodale dell’artico-
lazione tra la regione alpina propriamente detta ed altre aree culturali limitrofe,
in particolare quella mediterranea» !

Gli fa eco Jean-Claude Duclos: «Sans aucun doute, la transhumance est d’abord
fille de la montagne. Elle reléve du plus élémentaire des modes d’occupation
de ’espace montagnard, fait du mouvement saisonnier des hommes et de leurs
bétes, tantdt montant, tantot descendant, a la recherche permanente de la meil-
leure exploitation des variations d’altitude et de climat» .*?

La transumanza € un movimento ciclico noto di andata e ritorno, la caccia
era una dimensione quotidiana senza meta definita. Careri, infatti, definisce
il percorso nomade come un’evoluzione culturale dell’erranza, una sorta di
specializzazione®, che investe il paesaggio di una nuova dimensione, che cosi
possiamo definire: la valenza magico-religiosa e sacrale dei luoghi. Se si vuole
trovare la prima frequentazione di un determinato ambiente € necessario non
perdere di vista questo metodo semplice ed efficace: il paleolitico ha come
propria architettura il percorso in uno spazio dominato da presenze magiche,
benefiche o malefiche. L'uomo di quell’epoca ha prodotto una cultura nei pro-
pri percorsi attribuendo valenze sacre e religiose ai luoghi che ancora oggi si
ritrovano in nomi, iconografie, leggende. Non a caso anche Marzatico, che ha
scoperto, scavato e studiato diversi siti archeologici delle eta dei metalli nel
territorio trentino tirolese, sostiene la tesi che percorsi e punti di passaggio,
come i valichi, siano stati utilizzati nei millenni e che non sia casuale che la
Mummia dei Ghiacci, Oetzi, sia stata scoperta proprio in quel punto delle
Alpi. Le vie di comunicazione erano fondamentali anche in epoca preromana
(Eta del Bronzo) e romana sotto il profilo religioso e ideologico: a prova di
cid sono stati rinvenuti reperti relativi ad offerte votive in corrispondenza a
precisi punti di transito.>*

Lungo i medesimi itinerari, in epoca cristiana, accanto a questi transumanti,
troviamo 1 pellegrini che si spostavano da nord a sud o viceversa sulle vie di
pellegrinaggio piu importanti d’Europa (Santiago di Compostela, Gerusalemme,
Roma) e che trovavano le Alpi sul loro cammino. Il concetto di strada non deve
essere relegato alla sola via di transito, quella striscia di terra o di acciottolato,
ma deve comprendere un areale piu ampio: Giuseppe Sergi ha coniato il ter-
mine «area di strada», che risulta molto piu interessante e pregnante anche per la
nostra analisi. L’area di strada & quella «fascia di territorio che, sui tempi lunghi,

242 Histoire des Alpes — Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2017/22



pare permanentemente interessata da un transito significativo. Pud contenere
volta per volta un percorso, oscillante nel tempo, oppure pud contenere con-
temporaneamente varianti quasi parallele. Se adottiamo questo concetto risulta
agevolata — e piu aderente alla realta — ogni valutazione storica sul rapporto tra
vie di comunicazione e societa».”

Nella trattazione di questa via di passaggio alpina ¢ utile questo nuova con-
cezione: anche in questo caso ’area di strada € piu vasta del singolo tracciato,
o meglio la stessa «pista» di caccia preistorica si inserisce in questo pilt ampio
reticolo geografico e sociale che fa delle strade il mezzo di comunicazione piu
significativo che possediamo: la strada principale e con essa tutti i suoi altri
tracciati che giungono ad essa ¢ paragonabile al fiume con tutti i suoi piccoli e
grandi affluenti. In tal senso, Sergi ricorda come le grandi correnti di pellegri-
naggio europee transitavano attraverso le Alpi e utilizzavano valichi agevoli
e strade conosciute. Tale scelta ha determinato con il passare dei secoli una
gerarchia tra i percorsi e di conseguenza lo svilupparsi di una storia peculiare
della regione attraversata e dei contatti tra gli abitanti del luogo e le genti di
passaggio.’

Sono proprio le strade che, nella loro permanenza storica, sono generatrici di
altri servizi. Ad esempio, 1 punti di appoggio per i viaggiatori, declinati secondo
diverse modalita: ospizi o hospitali, spesso controllati da ordini cavallereschi,
xenodochi piu piccoli e gratuiti luoghi di ricovero, monasteri e conventi di vari
ordini, tra i quali, dal XIII secolo in poi, quelli mendicanti. Tutti questi erano
specializzati nella protezione ed assistenza ai pellegrini: i santi che venivano posti
a controllo soprannaturale delle strade chiudono questa dinamica. L’archeologo
Hans Nothdurfter ha scavato diversi resti di costruzioni alto medievali che si
trovavano in luoghi apparentemente inspiegabili dal punto di vista funzionale:
proprio in val Venosta ha rinvenuto una piccola chiesa in posizione appartata,
lontano da ogni luogo abitato, ma significativa se letta con gli occhi di chi viag-
giava. La struttura religiosa si trovava su una via di collegamento che portava ai
valichi alpini percorsa da viaggiatori che per almeno mille anni qui sostavano
per riposarsi e rifocillarsi.”’

I pellegrini, soprattutto quelli di lungo percorso, crearono un flusso sociale
significativo che ando in certi casi a modificare le abitudini dei luoghi che
attraversavano. I nuovi luoghi di culto sorti lungo i loro percorsi venivano
inglobati dalle comunita locali e si creavano dei successivi «micro-pellegri-
naggi» stagionali che rinforzavano la presenza degli stessi santuari. Anche Gioia
Conta ¢ convinta che i pellegrini programmassero con cura il loro viaggio:

Nisi, Villa: Percorsi pastorali e itinerari devozionali mariani sulla via Monte Baldo-Oetztal 243



percorrevano almeno 30 chilometri al giorno pianificando le soste lungo il
percorso tenendo conto della geomorfologia del territorio che attraversavano.
Molto probabilmente, la tradizione sia orale sia scritta indicava loro i luoghi
pit adatti, dove venivano accolti con rispetto e dove veniva loro garantita
sicurezza e tranquillita.”®

Queste vie secondarie alla viabilita tradizionale del fondovalle possedevano
dei requisiti molto utili: velocita di transito perché piu brevi (ad esempio il
Giogo di Tisa tra la Val Senales e 1’Oetztal e il Giogo Tasca tra la Val Senales
e la Val Venosta permetteva di abbreviare moltissimo la strada obbligata del
Passo di Resia o del Passo del Brennero), sicurezza perché controllate da soldati
o meno frequentate da briganti, possibilita di salvezza in caso di eventi allu-
vionali che investivano i fondovalle. Troviamo quindi su questi itinerari una
nuova stratificazione che si accosta a quella legata ai menhir e alle statue stele:
i capitelli, le edicole votive, i santuari dedicati alla Madonna, a San Giacomo
0 a San Martino, e gli ospizi. Dal XIII al XVIII secolo, secondo Kurt Scharr, ¢
possibile individuare delle specificazioni funzionali per quanto concerne la rete
viaria alpina. La maggior parte degli utilizzatori era preoccupata di accorciare
le distanze piuttosto che evitare la fatica degli attraversamenti in alta quota: se
il percorso permetteva di risparmiare una o pil giornate di cammino si affronta-
vano anche migliaia di metri di dislivello, essendovi abituati, pur di raggiungere
velocemente la propria meta.”

Molti di questi segni sono dedicati, nonostante siano stati edificati da culture
diverse in epoche molto distanti fra loro, ad una figura benigna femminile
chiamata a proteggere i pellegrini, i viandanti, i pastori ed i loro animali: che si
chiami Grande Madre o Madonna sembra non faccia emergere delle differenze
cosi sostanziali. Spesso i luoghi dove sorgono ora edicole, cappelle o addirittura
complessi santuari mariani, videro in epoca preistorica la presenza di pietre
incise dai poteri taumaturgici, spesso legate alla sfera della fertilita e dedicate
a questa divinita molto potente e ambivalente di cui ancora oggi troviamo te-
stimonianze archeologiche. Se non c’¢ necessita di cambiamento, soprattutto in
un territorio inospitale come quello alpino, tradizionalmente i piedi di chi viene
dopo continuano a calcare le tracce di chi ha percorso per primo quei territori:
cambia la destinazione e la motivazione del viaggio, ma I’itinerario rimane lo
stesso. Si attraversano boschi, praterie in quota, pietraie per giungere ai passi
ed ogni volta che si affronta un bivio pericoloso si trovano santi pit 0 meno
locali in funzione apotropaica che spesso accompagnano Maria. Non era raro
fino al 1900 incontrare uomini inginocchiati a pregare di fronte a queste imma-

244 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2017/22



Fig. 3: Santuario di Unser Frau in Schnals (Nostra Signora di Senales) rivolto
al passo naturale dove é stato trovato QOetzi, la Mummia dei Ghiacci (Tisenjoch).

Foto degli autori.

gini per salvarsi da incontri diabolici o preservarsi dalle disgrazie. E opportuno
ricordare che il percorso nelle zone alpine in epoca medievale non tiene conto
delle suddivisioni di classe. Non esistono infatti itinerari separati per nobili
o plebei: tutti percorrono la stessa strada fianco a fianco, seppur con mezzi e
velocita diverse, con destinazioni differenti e con motivazioni, che li spingono
a viaggiare, eterogenee.*

La Vergine ¢ la figura pit amata anche dalla devozione popolare, mediatrice tra
uomo e Dio, viene spesso percepita come madre capace di consigli in momenti
difficili e viene rappresentata con il bimbo in grembo o con I’ampio mantello
aperto in segno di soccorso e in relazione ad elementi naturali. E una figura be-
nevola, mai vendicativa, un volto che trasmette conforto a chi, lontano da casa,
percorre territori nuovi € magari non conosce nemmeno la lingua parlata dalle
persone che incontra. Non € un caso, infatti, che lungo importanti itinerari di
pellegrinaggio, che calcano antiche vie pastorali dove sono stati trovati anche
siti archeologici preistorici, troviamo come probabili marcatori capitelli con

Nisi, Villa: Percorsi pastorali e itinerari devozionali mariani sulla via Monte Baldo-Oetztal 245



raffigurazioni della Madonna Bruna. I pellegrinaggi per espiare gravi colpe
venivano fatti a piedi, la strada in salita costellata di sudore e di fatica era un
modo per ottenere il perdono: chi viaggiava a cavallo, invece, doveva smontare
dalla cavalcatura nel punto in cui era possibile scorgere per la prima volta il
santuario: spesso in questo punto venivano eretti i cosiddetti «piloni della prima
vista». Le strade dei micropellegrinaggi si incrociavano spesso con quelle dei
massimi: Santiago di Compostela, Roma, Gerusalemme, i cui pellegrini avevano
nomi diversi (jacquets, romei, palmieri). Il pit grande pellegrinaggio mariano
d’Occidente, invece, era quello legato alla cappella-grotta di Notre Dame (Ver-
gine Nera) di Rocamadour in Guascogna, luogo dove transitava anche la via
per Santiago e ne era tappa obbligata.

Lungo la via di transumanza piu antica delle Alpi trentino-tirolesi e ancora
oggi praticata (Val Senales/Oetztal) vi sono delle stratificazioni interessanti:
in epoca cristiana, I’itinerario ¢ stato marcato e vigilato da capitelli ed edico-
le in legno dedicate a San Martino protettore di animali e pastori, rivelando
percid un meccanismo di continuita insediativa fondato sulla relazione uomo-
animale. Lungo !’itinerario preistorico Monte Baldo/Oetztal si possono
individuare alcuni luoghi di culto particolari che marcano la successiva via
di pellegrinaggio. Troviamo infatti sul Monte Baldo sia il Santuario della
Madonna della Corona a Spiazzi dedicata all’Addolorata, sia quello della
Madonna della Neve con bambino, sopra Avio. Proseguendo verso nord in
Val di Gresta si incontra la chiesa trecentesca, ora in completo abbandono,
dedicata alla Vergine, la cui statua lignea scura ¢ conservata presso il Museo
Diocesano di Trento. In Val di Non ¢ presente il famoso santuario di Nostra
Signora della Foresta (Unsere Liebe Frau im Walde) a Senale risalente al 1184:
scrive Gian Maria Varanini «in servigio del primo itinerario venne fondata la
chiesa ed ospedale di S. Maria di Senale alla congiunzione fra le due strade
(da Brez/Castelfondo e da Tret/Fondo) che portava al passo».*! Questo luogo
era posizionato lungo una antichissima via di penetrazione commerciale che
dai territori dell’Etruria arrivava nel cuore delle Alpi ed utilizzata ancora
frequentemente in epoca romana (numerosi sono i ritrovamenti archeologici
dell’epoca: San Zeno, Vervo, Nanno-Anagnis, Lana).

Nella vicina Valle d’Ultimo, si trova la Madonna Bruna a Pracupola. In Val
Venosta, scendendo attraverso il Giogo Tasca, partendo dall’ospizio di S. Mauri-
zio in Valle d’Ultimo, si arrivava alla chiesetta — anch’essa con annesso 1’ospizio
di San Medardo (Tarces — Laces), che i locali chiamano Sommadorn —, costruita
sopra un’antica fonte sacra, che vedeva il controllo da parte dei cavalieri templari,

246 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2017/22



e il vicino sacello di San Carpoforo gestito dall’ordine teutonico. A Laces c’era
il santuario (ora sconsacrato) di Nostra Signora in Colle (Unsere Liebe Frau auf
dem Biihel), probabile sito di culto preistorico vista la stele dell’eta del rame Ii
rinvenuta, e dedicato alla Madonna della Febbre che proteggeva dal mal di gola.
Da qui si saliva attraverso un altro passo, segnato dalla Chiesa Santuario di San
Martino fino a giungere, sempre per via trasversale, in Val Senales, scendendo
a meta valle subito dopo il paese di Certosa. A Madonna di Senales c’¢ un san-
tuario la cui frequentazione, sia come meta per itinerari di breve durata sia come
sosta lungo cammini che portavano lontano, era molto alta. Lo testimoniano
1 numerosi ex-voto presenti all’interno ed il racconto leggendario delle sue
origini. Sorge su di uno sperone di roccia che costituisce una parte dell’abside
romanico, perfettamente orientato verso est-ovest secondo il pensiero teologico
dell’epoca, in mezzo alla vallata, unico luogo rialzato in una zona acquitrinosa
dovuta al percorso del Rio Senales. All’interno € conservata la statuina di una
madonna miracolosa; la tradizione vuole che nel 1304 due pellegrini tedeschi, di
ritorno dalla Terra Santa, la trovassero sopra una roccia: pieni di entusiasmo, la
portarono in una delle case vicine, ma il giorno seguente la trovarono di nuovo
sopra la roccia. Il fatto inesplicabile si ripeté ancora, finché la popolazione capi
il segno e fece costruire sul luogo del ritrovamento il Santuario. I volto della
Madonna, che gli abitanti del luogo chiamano nera o bruna, ¢ stato consumato
dall’uso di baciarlo da parte dei pellegrini che dal 1300 in poi si sono fermati
qui a pregare; ora la statua ¢ protetta da un vetro e solo ad un gruppo partico-
lare di pellegrini € ancora consentito il bacio rituale: quelli provenienti da San
Martino di Laces che giungono alla chiesa dopo aver affrontato un cammino
ripido e difficoltoso lungo la Val Pinalto. Il santuario guarda direttamente un
luogo preciso che ¢ sotto la sua giurisdizione spirituale e protettiva: il Giogo
di Tisa, I'unico passo naturale che permette di scavalcare la testata alpina per
scendere in Austria. Questo luogo di transito da sempre frequentato, ¢ stato
utilizzato anche dai pastori, e, come raccontano diversi informatori sia della Val
Senales sia della Oetztal, solo da cento anni la tradizionale transumanza passa
dal vicino nuovo Rifugio di Similaun utilizzando cosi un altro giogo, il Giogo
Basso. Il passo ¢ noto in tutto il mondo dal 1991, anno della scoperta della
Mummia dei Ghiacci, che proprio in quel punto € rimasta per circa 5200 anni;
la statuina della Madonna protegge dal 1300 quel passo e tutti i pellegrini e
pastori che sono obbligati a transitarvi. Lo dimostrano alcuni ex-voto € uno in
particolare, datato 1694, che rappresenta una disgrazia risoltasi felicemente sul
luogo del passo: un pastore che con altri stava compiendo la transumanza si ¢

Nisi, Villa: Percorsi pastorali e itinerari devozionali mariani sulla via Monte Baldo-Oetztal 247



miracolosamente salvato grazie all’intercessione della Madonna nonostante la
caduta in un seracco. Questo fatto ¢ documentato ancora nel XVIII secolo in
uno scritto di un parroco del Santuario, che conferma la benedizione che esso
irradiava a tutti coloro che passavano lungo quell’itinerario (e in particolare che
transitavano per il passo naturale). Ancora oggi, la tradizione & stata rinnovata
dall’allestimento dell’ Associazione Turistica della Val Senales, la quale ha fatto
posizionare la piramide di segnalazione del punto di ritrovamento di Oetzi (una
delle decine di piramidi presenti nel territorio sui diversi siti archeologici) che
guarda direttamente il Santuario.

Lungo il sentiero che porta al Giogo di Tisa e il sentiero che, di fronte a questo,
sale al Giogo Tasca affacciandosi sulla Val Venosta, per scendere a Silandro,
anch’esso itinerario di transumanza e pellegrinaggio, si trova un altro marcatore
specifico: San Martino. Questo santo, un soldato romano a cavallo che percorreva
le strade dell’impero, ¢ un indicatore viario e protegge chi cammina e chi viaggia.
In questa zona preserva anche gli animali in transumanza, ovini e bovini, ed &
sempre associato nei diversi capitelli lignei alla Madonna del santuario. La coppia
viene posizionata nei punti cruciali, dove la morfologia del paesaggio potrebbe
indurre ad errori; lungo I'itinerario al Giogo di Tisa abbiamo un capitello di
singolare fattura: ligneo, posizionato addosso ad un masso erratico enorme che
sembra ricalcare le forme delle montagne sovrastanti, al di fuori suggellato dal
monogramma mariano, dentro contenente il santo e la Madonna, sul fianco un
dipinto che descrive I'itinerario, ai lati un bovide ed un ariete.

Durante le ricerche associate alla Mummia, sono stati rinvenuti lungo il per-
corso diversi siti mesolitici e due pietre fitte molto antiche, utilizzate come stele
marcatrici, una con gibbo a forma di bovide (in Italia) e 1’altra a somiglianza
di ariete (in Austria), circondate da diversi giri di sassi.*? La stele austriaca non
dista molto da un altro sito, testimonianza di devozione, lungo il sentiero che
scende verso I’Oetztal: un trono in pietra, da cui sgorga una sorgente d’acqua,
su cui ancora oggi le donne anziane del luogo depongono dei fiori**; a poche
decine di metri, sorge inoltre una cappella della Madonna. In Val Finail sullo
stesso terrazzo naturale sorge un menhir zoomorfo a forma piramidale con testa di
bovide e gibbo, usato come pietra angolare del baito pastorale.* Il sito di Gruben
si trova in corrispondenza simbolica con quello di Kaser in Niedertal (Austria) a
2125 metri, anch’esso a meno di due ore a piedi dal Giogo di Tisa. Questo luogo
¢ caratterizzato da strutture megalitiche a corridoio con probabile piattaforma
aridosso di un grande masso e con un menhir stiliforme ritto, zoomorfo a testa
d’ariete con cinque giri di pietre fitte nel punto di inserzione nel terreno.*

248 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2017/22



Conclusioni

L’itinerario descritto in questo articolo € molto antico e presenta tracce, in
alcuni punti molto evidenti, di sovrapposizioni culturali dovute al continuo
passaggio. S1 hanno infatti le manifestazioni di culti preistorici legati alla Dea
Madre accanto a strutture dedicate alla venerazione della Madonna cristiana.
Tutti 1 luoghi che presentano queste tracce religiose sono caratterizzati da
ambientazioni naturali significative: I’acme fisico e simbolico di questo per-
corso ¢ proprio la montagna sacra, il Similaun, dalla forma evocativa di trian-
golo innevato da cui scaturisce la fonte della vita, il torrente. Nel punto di
transito pit pericoloso viene deposto e sepolto®® un uomo trovato mummificato
nel ghiaccio (Oetzi). A protezione del passo naturale viene eretto nel fondo-
valle un santuario con una Madonna miracolosa portata da lontano: 1’itine-
rario si inserisce tra le vie di pellegrinaggio piu frequentate d’Europa ed
attorno a questo luogo si raccontano leggende di Eismandl (omini del ghiac-
cio) e di vecchie che scatenano bufere di neve mortali contro chi profana
quel passo.

Attraverso uno studio topologico del territorio e dei diversi segni antropici
identificati grazie alle tecniche della ricerca archeologica, ¢ stata delineata
un’ipotesi interpretativa volta ad associare gli itinerari in quota percorsi da-
gli vomini preistorici (paleolitico e mesolitico) ai percorsi successivamente
utilizzati da altri viaggiatori: dal neolitico ai giorni nostri la pratica della
transumanza ha visto ricalcare 1 medesimi tragitti che anticamente erano stati
aperti dai primi cacciatori. Ancora adesso in alcuni punti specifici delle Alpi
tirolesi, come il caso qui descritto delle Alpi dell’Oetztal, i pastori continuano
a percorrere con le loro pecore il tracciato individuato piu di 10000 anni fa
(come testimoniano le selci mesolitiche rinvenute?”). I pellegrini che erano
costretti ad attraversare la catena alpina dall’eta tardo antica e medievale in poi,
dirigevano i loro passi su strade note e gia percorse da secoli dai transumanti:
proprio su questi itinerari sorgono anche i luoghi di ristoro (ospizi) controllati
dagli ordini cavallereschi e poi dagli ordini religiosi e i santuari, alcuni dei
quali fondati originariamente come luoghi di culto delle Madonne Nere, la cui
presenza ¢ legata quasi sempre ad eventi miracolosi o ad apparizioni a persone
del luogo, quali contadini o bambini. Questi luoghi religiosi vengono eletti
a protezione di porzioni di territorio o di punti precisi di difficile percorribi-
lita e 1 diversi viaggiatori si affidano alla Madonna per invocare su di essi la
liberazione da ogni pericolo: le effigi di questa e di particolari figure di santi

Nisi, Villa: Percorsi pastorali e itinerari devozionali mariani sulla via Monte Baldo-Oetztal 249



(Martino, Leonardo, Valentino) sempre accompagnate dagli animali vengono
distribuite sul territorio lungo gli itinerari e in corrispondenza di incroci dove
la scelta errata potrebbe risultare fatale.

Note

1

[V S VA I S

=)

12

13
14

15

Questo articolo € una versione ampliata e approfondita del testo di D. Nisi, M. Villa, «Il passo del
transumante. Per un’archeo-antropologia in cammino», Dolomites, numero unico, Udine 2009.
Quest’ultimo ¢ reperibile anche nella versione elettronica al sito: https://martavillal .wordpress.
com.

B. Chatwin, Anatomia dell’irrequietezza, Milano 1996, p. 121.

L. Bartaletti, Le Alpi, Milano 2007, p. 110.

Nisi/Villa (vedi nota 1), p. 129.

M. Cavalleri, «Area di strada e uso dei confini. L’esempio del territorio insubri in antico regime»,
in: A. Torre (a cura di), Per vie di terra. Movimenti di uomini e di cose nella societa di antico
regime, Milano 2007, p. 36.

F. Careri, Walkscapes. Camminare come pratica estetica, Torino 2006.

G. Sergi, «Alpi e strade nel Medioevo», in: D. Jalla (a cura di), Gli Uomini e le Alpi, Casale Mon-
ferrato 1991, p. 43.

G. Deleuze et al., Nomadologia, Roma 1995, p. 37.

Nisi/Villa (vedi nota 1), p. 134.

B. Bagolini, D. Nisi, «La presenza umana preistorica sul Baldo», Natura alpina, 32, 27, 1981,
pp- 91-104.

Domenico Nisi ha ideato e condotto dal 1975 ad oggi assieme al Prof. Bagolini attraverso il Museo
Tridentino di Scienze Naturali di Trento, di cui & collaboratore, il programma di ricerca sui pil
antichi processi di antropizzazione dell’arco alpino. Dal 1992 la ricerca ha visto il coinvolgimento
anche dell’ Ufficio ai Beni Archeologici della Provincia Autonoma di Bolzano. Le ricerche effettuate
fino al 2001 sono state presentate dall’autore assieme al Dott. H. Nothdurfter della Soprintendenza
ai Beni Archeologici (Bz) al I Congresso Internazionale sulla Mummia del Similaun (Bolzano,
19-21 settembre 2001).

G. B. Castiglioni, I valichi del settore orientale delle Alpi. Inquadramento geografico,in: E. Cason
(acuradi), Uso dei valichi alpini orientali dalla preistoria ai pellegrinaggi medievali, Udine 2002,
p:12.

Bagolini/Nisi (vedi nota 10).

Per tutte le radici dei toponimi presentati negli esempi ci si riferisce al testo del linguista M. Grama-
tica, Archeologia e linguistica, Brescia 1967. Si riporta solo a titolo di esempio: «come OIN-OIL,
come ena — una — una — ina — ana, sono vocaboli mediterraneo-preindoeuropei e risalgono alle eta
del Bronzo. Cosi Vennonetes (oendn) dato ai valligiani della Valtellina (Enéna); cosi Anauni (Val di
Non). Tutti come lo Oenus (lo Inn, in Engadina)» e ancora «OUR — EUR — OIR = ACQUA anche
questo termine diffusissimo domina 1I’Europa occidentale, in greco Orion, latino Eurus (venti di
piogge)».

A proposito di una bibliografia storica relativa ai luoghi di culto e alle vie di comunicazione ¢
possibile fare riferimento a: C. Azzara, «Chiese e istituzioni rurali nelle fonti scritte di VII e VIII se-
colo: problemi storici e prospettive di ricerca», in: G. P. Brogiolo (a cura di), Le chiese tra VII e
VIII secolo in Italia settentrionale, Mantova 2001; E. Cavada, «Cristianizzazione, loca sanctorum
e territorio: la situazione trentina», in: G. P. Brogiolo, Chiese dell’Alto Garda bresciano. Vescovi,
eremiti, monasteri, territorio tra tardo antico e romanico, Mantova 2003, pp. 173-190; E. Curzel,
Le pievi trentine. Trasformazioni e continuita nell’organizzazione territoriale della cura d’anime

250 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2017/22



16
17

18

19
20
21

22
23
24

25
26
27
28

29

30
31

32
33
34
35

36
37

dalle origini al XIII secolo, Bologna 1999; A. Rigotti, «Appunti sulla viabilita romana minore nel
Trentino meridionale», Studi Trentini di Scienze Storiche, LIIII, 2, pp. 250-257.

M. Pastoureau, Nero. Storia di un colore, Milano 2008, p. 22.

J.-P. Bayard, La tradition cachée des cathédrales, St. Jean de Braye 1990; E. Begg, The Cult of the
Black Virgin, Londra 1996; S. Benko, Virgin Goddess: Studies in the Pagan and Christian Roots
of Mariology, Londra 1993; J. Bonvin, Vierges Noires, Parigi 1988; P. van Cronenburg, Madonne
Nere,Roma 2004; U.Kroll, Das Geheimnis der Schwarzen Madonnen, Stoccarda 1998; P. Trilloux,
Eglise romaine, Parigi 1998.

A proposito di una bibliografia critica sul tema della Grande Madre, si vedano i seguenti studi:
M. Gimbutas, The Language of the Goddess. Unearthing the Hidden Symbols of Western Civiliza-
tion, San Francisco 1989; E. Neumann, La Grande Madre. Fenomenologia delle configurazioni
Sfemminili dell’inconscio,Roma 1981; A. Romanazzi, Guida alla Dea Madre in Italia. Itinerari fra
culti e tradizioni popolari, Roma 2005.

J. Huynen, L’énigme des vierges noires, Chartres 1994, p. 98.

D. Cozzi, «Pellegrinaggi e santuari in Carnia e in Cadore», in: Cason (vedi nota 12), p. 180.
P.Sibilla, L’alpeggio, considerazioni su di una istituzione storico-culturale, in: Jalla (vedi nota 7),
p- 123.

J.-C. Duclos, «Le berger, il pastore, lou pastre», in: Jalla (vedi nota 7), p. 158.

Cf. Careri (vedi nota 6), p. 27.

F. Marzatico, «Note delle relazioni culturali e scambi tra i versanti delle Alpi orientali in epoca
protostorica», in: Cason (vedi nota 12), p. 56.

Sergi (vedi nota 7), p. 45.

Ibid.,p.47.

H. Nothdurfter, «I valichi alpini in eta altomedievale», in: Cason (vedi nota 12), p. 131.

G. Conta, «Vie di pellegrinaggio nel Medioevo in area alpina», in: E. Riedenauer (a cura di),
Die Erschliessung des Alpenraums fiir den Verkehr, Bolzano 1996, p. 149.

K. Scharr, «Il ruolo dei sistemi di comunicazione dell’Oetztal per lo sviluppo di una regione alpina
(secoli XIII-XVIII)», in: J. F. Bergier (a cura di), Vie di terra e d’acqua, Bologna 2007, p. 81.
Sergi (vedi nota 7), p. 49.

G. M. Varanini, «Itinerari commerciali secondari nel Trentino bassomedievale», in: Riedenauer
(vedi nota 28), p. 109.

D. Nisi, «L'uomo dei ghiacci ed insediamenti di lunga durata nella tradizione pastorale del Simi-
laun», in: I congresso internazionale sulla Mummia dei Ghiacci, Bolzano 2001, p. 24-37.

Il rituale della deposizione dei fiori in periodo estivo & stato documentato dagli autori con diverse
interviste a informatori locali e da osservazione diretta sul campo.

Nisi (vedi nota 32).

Ibid.

Questa interpretazione & riportata in: Nisi (vedi nota 32) e Nisi/Villa (vedi nota 1).

Nisi (vedi nota 32).

Nisi, Villa: Percorsi pastorali e itinerari devozionali mariani sulla via Monte Baldo-Oetztal 251



-
-

u
L
-

w
-
-
i
=
-
-
-
u
u

.
- L Ll
B - L L - -
L Ll
Ll - L B
.
. . =
’. - v
. Ll
L
Ll
1l = - i n ..
Ll
.
B - *, B
- Ll Ll
. . L L
Ll L
L LS .
.
i
Ll
L
. I L
.
L
.. . 1
L
Ll
L
.
Ll - B
.
L L
.



	Percorsi pastorali e itinerari devozionali mariani sulla via Monte Baldo-Oetztal : una lettura archeologica ed antropologica

