
Zeitschrift: Histoire des Alpes = Storia delle Alpi = Geschichte der Alpen

Herausgeber: Association Internationale pour l'Histoire des Alpes

Band: 18 (2013)

Artikel: Die ersten Christen in den Alpen

Autor: Winckler, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-583344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-583344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die ersten Christen in den Alpen

Katharina Winckler

Resume

Les premiers Chretiens dans les Alpes

Cet article traite de la diffusion du christianisme dans les Alpes, de 1'emergence
de ses structures ainsi que des premiers conflits qui en resulterent. Des

le IIIe siecle, les habitants de la zone alpine sont au contact d'un nombre

croissant de Chretiens qui s'y deplacent ä titres divers. Et les grands centres

prealpins Chretiens comme Milan exercent dejä une forte influence sur les

populations avoisinantes. Depuis le V siecle, l'espace alpin est divise en

dioceses, neanmoins dans quelques regions le processus et l'ampleur de la
diffusion du christianisme restent inconnus. Les conflits se multiplierent tres

tot - entre Chretiens et pai'ens, au sein de l'eglise, mais aussi entre l'eglise
et les elites seculieres voulant etendre leur pouvoir. Ce n 'est qu 'au IXe siecle

que ces rapports se stabiliserent. Au VIIIe siecle, I'implantation de nombreux

monasteres contribuerent ä la christianisation des vallees reculees.

Die Spätantike: erste Spuren und Strukturen

Für die ersten christlichen Strukturen in den Alpen gab es zwei Ausgangspunkte:
erstens die grossen voralpinen Zentren und zweitens die Transitrouten über die

Alpen, an denen auch die wichtigsten alpinen Ortschaften lagen. In den ersten

Jahrhunderten nach der Eingliederung der Alpen in das Römische Reich wurden

die wichtigsten Alpentransversalen systematisch ausgebaut. Sie waren teilweise

durchgängig mit dem Wagen befahrbar und bündelten den Verkehr an nur wenigen

13



Übergängen der Alpen. Entlang dieser Routen zogen Militär, römische Beamte

und andere Offizielle sowie Händler und Privatreisende von und nach Italien
und bewirkten einen geistigen Austausch zwischen Flachland und Gebirge.1 Ein
Teil dieser Kommunikation war auch das Christentum.

Bei der Verbreitung und Vermittlung von Ideen quer über das Imperium spielte
das römische Militär eine bedeutende Rolle, denn es war für eine hohe Mobilität
von Menschen verantwortlich. Exemplarisch für diesen Prozess in den Alpen
stehen zwei Überlieferungen, die Passio der thebäischen Legion und ihres

Anführers Mauritius sowie das Leben des heiligen Martin. Die Geschichte der

Legion erzählt von einer Zeit vor der offiziellen Anerkennung des Christentums.

Der Autor der ältesten Vita, Eucherius von Lyon, schrieb die Legende im ersten

Drittel des 5. Jh. auf. Er wob die Geschichte mit einer klaren theologischen
Intention aus verschiedenen historischen Fakten unterschiedlichster Zeitstellung
zusammen.2 Der Erfolg der Passio war nachhaltig und machte Mauritius zu

einem der erfolgreichsten «alpinen» Heiligen.
Laut Eucherius, der angab, dass Bischof Theodor von Octodurum (um 380-390)3
die Überlieferung bewahrt habe, war die thebäische Legion unter der Führung
des Mauritius der christliche Teil eines Heeres, das unter Kaiser Maximian
Ende des 3. Jahrhunderts die Alpen am Grossen St. Bernhard querte.4 Nahe

der Zollstation Acaunum im Wallis, einem strategisch wichtigen Punkt bei

einer Engstelle der Rhone, kam es zum Konflikt zwischen dem Kaiser und
den christlichen Soldaten, die daraufhin alle umgebracht wurden. Der Ort des

angeblichen Martyriums war schon in römischer Zeit ein Kultort, man kann

vermuten, dass Bischof Theodor den Platz christlich organisierte. Der erste

Kirchenbau entstammt dem Anfang des 5. Jahrhunderts.5 Im Jahr 515 wurde
hier vom burgundischen König Sigismund das Kloster St. Maurice d'Agaune
gegründet.6 Dieses Kloster war das erste in der Reihe der bedeutenden

Alpenklöster und die Lage an der Strasse über den wichtigsten Alpenübergang
deutet schon die zukünftige Rolle der alpinen Abteien an. St. Maurice wurde

aus spirituellen, aber auch aus topographischen Gründen eine mächtige
Manifestation kirchlicher und königlicher Macht in den Alpen und erlangte im
Laufe der Zeit sogar territoriale Autonomie.7

Der religiöse Austausch zwischen Flachland und Gebirge aufgrund des Verkehrs

begegnet auch in einer der Legenden um den heiligen Martin (316-397). Als
der später so wichtige Heilige Frankreichs einmal die Alpen querte, wurde er
laut Sulpicius Severus (Vita S. Martini c. 5) von Räubern überfallen. Doch er
konnte diese Gebirgsbewohner zum Christentum bekehren.

14 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2013/18



In beiden Legenden war es also der militärische Verkehr, der das neue

Glaubenssystem in das nur scheinbar abgelegene Gebirge brachte - um 400 konnte
dieses Bild für das Publikum gut funktionieren. Gleichzeitig zeigt die Darstellung

noch ganz den antiken Topos, nach dem die Alpen ein wilder Ort waren,
in dem Barbaren wohnten.8

Am südwestlichen Alpenrand finden sich frühe Spuren des Christentums, die

ebenfalls mit Handel und Verkehr in Zusammenhang zu bringen sind. In der

Unterschriftenliste des Konzils von Arles 314 werden ein Diakon und ein
Exorzist erwähnt, die im Hafen von Nizza wirkten.9 Die kaum einen Kilometer
entfernte civitas Cemenelum entsandte keinen Bischof in das Konzil. Dies wird
als Hinweis darauf gedeutet, dass es hier, in dem administrativen Hauptort,
noch keine signifikante christliche Gemeinde gab, im nahen Hafen und damit
im überregionalen Kommunikationszentrum aber schon.10

Es verwundert nicht, dass sich die frühesten Spuren einer kirchlichen Organisation
in den Alpen ebenfalls an den Hauptverkehrsrouten finden lassen. Im Konzil
von Nicea von 325 erscheint als einziger gallischer Bischof Nicasius von Die,
ein Ort, der an der Verbindung Gallien-Italien über den Montgenevre liegt.11

Das Christentum im Gebirge wurde auch durch Pilger verbreitet, die mit dem Ziel
Rom oder Jerusalem die Alpen überschritten. Eine sehr frühe Quelle zum
europäischen Pilgerwesen ist der so genannte Pilger von Bordeaux. Die beschriebene

Route ging im Jahr 333 auf dem Landweg von der Atlantikküste nach Jerusalem

und querte dabei gleich zweimal die Alpen: Die entsprechende Etappe führte
nach Die und Embrun über den Montgenevre, Norditalien und den Hrusica-Pass,
dann von dort weiter über Ptuij (das antike Poetovio) Richtung Donau.12 Rund
300 Jahre später bewirkte die Herkunft von Pilgern aus dem nordwestlichen

Europa, dass in den Alpen eine neue Route genutzt wurde: Durch die Mau-
rienne und über den Mont Cenis nach Susa. Dieser Weg war für die britischen
und nordgallischen Pilger günstiger als der ehemalige Hauptübergang dieser

Region, der Montgenevre. Damit wurde die Maurienne, ein Tal, das einst kaum
romanisiert war, für das Christentum erschlossen.13 Anfang des 8. Jahrhunderts

wurde das Kloster Novalesa am Fuss des Mont Cenis im Susatal gegründet, dass

vom provenzalischen Adeligen Abbo im Jahr 739 überaus reich mit Gütern in
den gesamten Westalpen ausgestattet wurde.14 Die Abtei war bedeutend für den

Verkehr über die Westalpen, doch schon im ersten Drittel des 9. Jahrhunderts

musste sie diese Rolle dann an ein direkt auf der Passhöhe erbautes Hospiz
abtreten. Dieses hatte Ludwig der Fromme laut Urkunde ausdrücklich für die

Aufnahme von Pilgern errichten lassen.15

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen 15



Das Bistum Maurienne ist ab dem 6. Jahrhundert bezeugt und schon in der

Gründungslegende eng mit dem Pilgerwesen verbunden. Gregor von Tours

erzählt die Geschichte einer heiligen Frau aus diesem Tal, die in das Heilige
Land zog, um Fingerreliquien des heiligen Johannes zu holen.16 Die Heiligkeit
dieser Knochen bewirkten, dass hier Ende des 6. Jahrhunderts ein Bistum
gegründet wurde: St. Jean de Maurienne. Die Reliquien und das Bistum machten

die Route durch das Tal attraktiv für die Pilger, da hier ein bedeutendes

Wallfahrtszentrum entstanden war. In der Legende aus dem 10. Jahrhundert
bekam die heilige Frau einen Namen: Tigris (noch später hiess sie Thekla)
und es wurde ein weiteres, sehr potentes Element hinzugefügt: Pilger aus

den britischen Inseln, die der Frau von ihrer Pilgerfahrt in das Heilige Land
berichteten.17

Denn im Frühmittelalter querten zahlreiche Männer und Frauen aus den

britischen Inseln die Alpen mit dem Ziel Rom oder, seltener, Jerusalem.

Beliebte Routen waren die oben genannte über den Mont Cenis, aber auch

die rätischen Alpen. Hier kontrollierte spätestens ab dem 7. Jahrhundert das

Bistum Chur die Bündner Pässe. Das Bistum selber wird im Jahr 451 zum
ersten Mal genannt.18 Ein prominenter irischer Heiliger, der diese Route nutzte,

war Columban, der im Jahr 613-14 über Bregenz und Churrätien nach Italien
zog.19 Sein Schüler Gallus blieb in der Nähe von Bregenz und gründete das

Kloster St. Gallen. In seiner Vita aus karolingischer Zeit wird erzählt, wie
Gallus sich einmal als Pilger ausgab, der von weit her gekommen war. Ohne

Probleme bekam er Kost und Logis bei einem lokalen Diakon im heutigen
Sennwald nahe Feldkirch20 - ein Hinweis auf die funktionierende Infrastruktur
für diese Reisenden.

Eine Herkunft des/der Heiligen aus den britischen Inseln oder das Auftauchen

von Pilgern aus dieser Region waren oft spätere Ergänzungen zu den Viten.
Sie sollten dem/der Heiligen ein bestimmtes Image verschaffen.21 Man findet
das beispielsweise in der Vita des heiligen Luzius von Churrätien aus dem

8.-9. Jahrhundert, dem eine irische Abstammung zugeschrieben wird22, wie
auch in der oben genannten Vita der Tigris. Dem heiligen Ursus von Aosta wird
im 16. Jahrhundert eine irische Herkunft hinzugefügt, im ältesten Text aus dem

9.-10. Jahrhundert ist er noch ein Einheimischer.23

Neben der Ausbreitung des Christentums mit dem transalpinen Verkehr förderten

die grossen und sehr alten Bistümer der römischen Städte in den voralpinen
Ebenen südlich und südwestlich der Alpen das Christentum im Gebirge. Von

Arles (erster bekannter Bischof 245) sowie den ganz frühen christlichen Ge-

16 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2013/18



meinden in Lyon und Vienne (erste Nennung schon 177)24 breitete sich das

Christentum entlang der Rhone und an den Passstrassen bis in abgelegene

Täler der Seealpen aus. Und so kann man heute an einer kleinen Strasse im
Gebirge nahe Sisteron die Inschrift des Claudius Postumus Dardanus lesen,

der hier Anfang des 5. Jahrhunderts die Stadt Theopolis gründete - die Stadt

Gottes. Die Verbindung mit der civitas dei des Augustinus ist kein Zufall, da

Dardanus sogar in schriftlichem Kontakt (Augustinus, Epp. 187) mit diesem

grossen Kirchenmann stand.25

Ein weiteres christliches Zentrum nahe der Alpen war Mailand, nur etwa
eine Tagesreise (40 km) vom Gebirgsrand entfernt. Von 286 bis 402 war
diese Stadt ein Regierungssitz des römischen Reiches und hier wurde 313

das Toleranzedikt des Konstantin verkündet. Im 4. Jahrhundert war Mailand
daher ein Zentrum des theologischen Diskurses, hier wirkte Bischof
Ambrosius (374-397) sowie sein spiritueller Vater und Nachfolger Simplicianus
(397-400), der bei der Bekehrung des Augustinus (Confessiones c. VIII, 2-5)
eine wichtige Rolle gespielt hatte. Ambrosius war für die Ausbreitung des

Christentums im ländlichen Raum und in den südlichen Alpen bedeutend.26

Weiter östlich wurde Aquileia das wichtigste voralpine Zentrum für die

Ostalpen. Der erste namentlich bekannte Bischof von Aquileia, Theodorus,
erschien im Jahr 314 an einer Synode in Arles. Ab der Mitte des 6. Jahrhunderts

Patriarchat genannt, leitete das Bistum seine Herkunft vom Apostel Markus
ab. Die erste sichere Quelle stammt jedoch erst aus dem 3. Jahrhundert. Das

zu Aquileia gehörige Gebiet ist lange nicht fassbar27, wie überhaupt das Bild
für die Ostalpen diffus bleibt.
Das Christentum ist dort das erste Mal in Ptuij, gelegen am südöstlichen

Gebirgsrand im heutigen Slowenien, erkennbar. 303 starb im Rahmen der
diokletianischen Christenverfolgung der dortige Bischof Victorinus. Er hinterliess

sogar einige Texte. In dieser Stadt kam es Ende des 4. Jahrhunderts zu einem
dokumentierten Konflikt zwischen arianischem und katholischem Christentum,
im Zuge dieses Streites wird das Bistum Emona (heute Ljubljana) zum ersten

Mal genannt.28 Die erste Erwähnung der vermutlich von Anfang an Aquileia
zugeordneten Bistümer der römischen Provinz Noricum stammt aus dem Jahr

342^43: In der Unterschriftenliste der Synode von Serdica werden norische
Bischöfe genannt, allerdings ohne Vermerk der entsprechenden civitas.29

Es sind also vor allem die Akten der Konzilien, die uns etwas über die
kirchlichen Verhältnisse in den Alpen erzählen, daneben Briefe und Berichte über

Heilige. Diese Art Quellen sind für die nordostalpinen Bistümer nicht verfügbar:

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen 17



die spätantiken civitates Augsburg, Regensburg oder das regionale Zentrum

Salzburg mögen Bischofssitze gewesen sein, doch eindeutige Quellen gibt es

nicht. Dennoch kann man davon ausgehen, dass diese Region, wie alle anderen

des römischen Reiches, christianisiert war und entsprechende Organisationsstrukturen

aufwies.

Die Vita Severini und Vita Beatii Antonii aus dem Anfang des 6. Jahrhunderts

sind die einzigen Quellen für das Christentum des östlichen Alpenrandes, der

römischen Provinz Noricum Ripense.30 Antonius von Lerins stammte aus

diesem Raum, die Vita beschreibt die christliche Bevölkerung des Veltlins, die des

Severin den Raum zwischen dem heutigen Passau, Salzburg und Wien. In beiden

Viten werden der Bischof von Lauriacum, Constantius, sowie einige Hinweise
auf die kirchliche Organisation des Raumes behandelt.31 Die Vita Severini
kennt dazu den Bischof von Teurnia und berichtet über einen regen Austausch

zwischen diesem inneralpinen Bistum und der Donauregion. Andere Bistümer
werden hingegen nicht genannt, etwa Virunum oder das hypothetische Bistum
Iuvavum (heute Salzburg). Besonders die Vita Severini bietet zwar vordergründig
eine Fülle an Informationen, hat jedoch eine starke politische und theologische
Agenda.32 So wird beispielsweise das für Noricum zuständige Patriarchat

Aquileia nirgendwo genannt, hingegen Mailand schon, auch Ambrosius wird
namentlich erwähnt.33 Dies sind also keine guten Voraussetzungen, aus dieser

Quelle ein vollständiges Bild der Region erschliessen zu wollen. Dass in der

Vita z. B. ein Bistum Iuvavum nicht erwähnt wird, Hesse sich auch durch das

christliche Programm der Vita erklären.
Noch weniger sind wir über das ländliche Christentum unterrichtet, da sich hier

entsprechende bauliche Strukturen selten erhalten haben und die Quellen nur in
Ausnahmefällen von kleineren Orten erzählen. Die oben genannten Viten des

heiligen Severin und Antonius von Lerins können nur eingeschränkt verwendet

werden, da die Beschreibungen des ländlichen Christentums im Salzachtal und

im Veltlin von einer hagiographischen Intention geprägt sind. Bei Antonius ist
es das asketische Ideal der Wüste, das dieser Heilige in den Bergen sucht und

findet. Dieses Wüstengleichnis verwendet auch Eugippius in der Vita Severini
mit seiner Beschreibung einer menschenleeren Schneewüste in den Ostalpen.34

Interessanterweise wird die Gleichung Hochgebirge/Alpen Wüste für spätere

Heiligenviten kaum genutzt.

18 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2013/18



Heiden, Christen, Häretiker

Unter Theodosius wurden 392 heidnische Kulte offiziell verboten. Weder
öffentlich noch privat durften Opfer gebracht oder Götter verehrt werden. Das

Heidentum verschwand jedoch nur langsam aus dem öffentlichen Raum, zuerst

in den Städten, dann auch auf dem Land. Das zunehmende Unbehagen der Christen

gegenüber heidnischen Kulten brach nun gelegentlich in offenen Konflikten
hervor, wobei diskutiert wird, inwiefern das Christentum mit Gewalt verbreitet
wurde. Die gewalttätige Zerstörung eines Tempels oder die Umwandlung in
eine Kirche war nicht üblich, konnte aber gelegentlich vorkommen.35 In den

Alpen kann man Spuren davon in manchen Ausgrabungen finden, etwa in Thun-

Allmendingen.36 Gelegentlich befindet sich oberhalb eines heidnischen Tempels
eine Kirche. Diese Aneignung von heidnischen Kulträumen kann nicht als eine

Kultkontinuität interpretiert werden. Oft ist sie ein Symbol des Triumphes des

christlichen Gottes über die heidnischen Götter.37

Dem uns nun schon mehrfach begegnenden theologischen Zirkel um Augustinus

und Ambrosius gehörte auch Bischof Vigilius von Trient an, er war
Suffragan von Mailand. Von ihm ist eine Geschichte des Konflikts zwischen
Heiden und Christen aus den Alpen überliefert. Vigilius dokumentierte das

Geschehen 397-98 in zwei Briefen an Bischof Simplicianus von Mailand und

Johannes Chrysostomus, Bischof von Konstantinopel. Betroffen waren drei
Christen aus Kappadokien, Sisinnius, Martyrius und Alexander, die im Val
di Non wirkten. Ein tödlicher Konflikt brach aus, als diese drei Abgesandten
der Trienter Kirche Angehörige der christlichen Gemeinde ermahnten, die an

paganen Kulten teilgenommen hatten. Die Fraktion der Heiden war darüber

empört, es kam zu Diskussionen und am Ende wurden die drei Männer
umgebracht.38 Diese Geschichte verbreitete sich schnell, sie machte ihre - literarisch
dokumentierten - Runden und erreichte schliesslich um 412 sogar Augustinus
in Nordafrika. Laut seinem Zeugnis (Epp. 139) bewirkte die Kirche, dass die

Mörder, als sie gefangen wurden, nicht mit dem Tod bestraft wurden. Bald
entwickelten sich diese Märtyrer in den christlichen Texten zum Symbol für
die mutige Mission tapferer Christen in abgelegenen (Gebirgs-) Gegenden.
Die archäologischen Reste sprechen hingegen von einer tiefgehenden Roma-

nisierung und sogar der spätantike, ursprünglich aus Kleinasien stammende

Mithraskult ist in dem Tal dokumentiert. Doch schon Vigilius beschreibt die

Bevölkerung ganz entsprechend dem antiken Topos (s. o.) als wild und
barbarisch. Die zeitnahen Zeugnisse des Vigilius zeigen, dass die Kappadokier

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen 19



gar nicht missionierten, sondern sich lediglich um die christliche Gemeinde
und nachlässige Christen kümmerten.39 Das Bild diente also einer Überhöhung
des christlichen Werkes der Märtyrer.
Ein weiterer Aspekt der einseitigen Darstellung ist die Förderung der

Märtyrerverehrung durch Ambrosius von Mailand. Sein Einfluss auf Bischof
Theodor von Octodurum hatte wohl auch zu der Entstehung des Kultes der

Thebäischen Legion geführt. Der erst etwa 80 Jahre später postulierte Märtyrertod

des Bischof Vigilius selber war eine passende Fiktion, wohl nach dem

Vorbild der drei Märtyrer.40 Daneben war es auch ein wichtiges Thema, schon

getaufte Christen zum «rechten» Glauben zu führen. Neben diversen Sekten

und Häretikern waren es vor allem die christlichen Teilnehmer an den alten

römischen und damit paganen Festen, die als Problem angesehen wurden. Die
christlichen Autoritäten wetterten gegen sie, doch die Beschuldigten waren
in der Regel überzeugt davon, richtige Christen zu sein.41 Die Vita Severini

klagt für das zweite Drittel des 5. Jahrhunderts, dass ein Teil der Gemeinde

von Kuchl, etwa 20 km südlich von Salzburg, «ruchlose Opfer» vollziehen
würde. Sie waren schon Christen, da sie wie die anderen Mitglieder der
Gemeinde in die Kirche gingen. Durch ein Wunder wurden sie während einer
Messe durch Severin blossgestellt.42 Statt physischer Gewalt wurde also auf
sozialen Druck gesetzt.
Viele Regionen der Alpen waren im 5. Jahrhundert bereits christianisiert. Doch
diese Erfolgsgeschichte erhielt Rückschläge durch das Auseinanderbrechen
der römischen Hegemonie. Normalerweise waren die barbarischen Herrschaften,

die nun die einzelnen Regionen der Alpen beherrschten, keine Heiden

mehr, sie waren jedoch oft Arianer, wie etwa Burgunder43 oder Ostgoten. Die
arianisch-barbarische Herrschaft beeinflusste in den Alpen die Strukturen der

katholischen Kirche kaum, im alltäglichen Zusammenleben kam es allerdings
immer wieder zu Spannungen. In der Vita des Caesarius von Arles wird der

ostgotische König Theoderich ausdrücklich gelobt, derWestgote Alarich jedoch
beschimpft - beide waren Arianer.44 In dem Konzil von Epaon (517), wird
nach der Konversion des burgundischen Königs Sigismund zum Katholizismus

bestimmt, was mit den arianischen Kirchen zu geschehen hat: ehemals

katholische würden wieder übernommen, neu gebaute arianische aufgegeben.
Direkt in den Alpen gibt es wenig Evidenz für Arianer, obwohl vermutlich
arianische Militäreliten im Gebirge stationiert waren.45 Laut F. Glaser besteht

der spätantike Kirchenkomplex am Kärntner Hemmaberg aus arianischen und

katholischen Kirchen, seine Meinung ist allerdings nicht unumstritten.46

20 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2013/18



Ein «germanisches» Heidentum47 gab es nie in den Alpen. Einzig die Vita des

Columban (von 639-642) beschreibt eine Verehrung von Wotan im ehemals

römischen Brigantium, dem heutigen Bregenz.48 Doch wiederum stellt sich die

Frage der Interpretation, denn die Nennung von Wotan ist für die Alpen einzigartig.

Es ging möglicherweise darum, aus Columban einen Missionar zu machen,

der es mit «richtigen» Heiden aufnehmen konnte. In den Regionen nördlich der

Alpen, in Alemannien und Bayern, findet man für das 6. und 7. Jahrhundert in
den Quellen wenige Spuren von Eliten, die sichtbar eine christliche Organisation
unterstützten. Der Ausbreitung heidnischer und synkretistischer Kulte stand

daher wohl wenig im Wege. Ab dem 7. Jahrhundert waren sogar Missionare in
dieser Region tätig. Diese wollten hier jedoch nicht Heiden bekehren, sondern

das «richtige» Christentum verbreiten.49 Heiden kommen jedoch in den Quellen
nicht vor und auch die archäologischen Funde des 7. Jahrhunderts in den bai-
rischen Voralpen und Alpen sind ein deutliches Zeichen für ein kontinuierliches
Christentum von mehr oder weniger grossen Teilen der Bevölkerung. Dessen

genaue Art bleibt jedoch weitgehend im Dunkeln.50

Die Ostalpen brachen ab dem beginnenden 7. Jahrhundert ganz aus der christlichen

Ökumene. Hier wurden mit der Eroberung des Raumes durch Slawen
und Awaren die spätantiken kirchlichen Strukturen ganz zerstört. Die neuen,
slawischen Eliten galten den Quellen nach als ganz heidnisch. Anfang des

7. Jahrhunderts waren Missionare erfolglos oder versuchten gar nicht erst,
in diesem Raum tätig zu sein.51 Auch in den Texten des 8. Jahrhunderts galt
die Bevölkerung als pagan. Doch zumindest in karolingischer Zeit wurde
das Heidentum in einigen Regionen überbetont, um den herrschaftlichen und
kirchlichen Zugriff besser rechtfertigen zu können.52 Zeichen dafür finden sich

beispielsweise in Osttirol. Die schriftlichen Quellen bezeichnen die Bewohner
als heidnisch53, die archäologischen Untersuchungen zeigen jedoch, dass hier
die Kirchen kontinuierlich genutzt und instand gehalten wurden. Das gleiche

gilt für den Raum Teurnia.54 In anderen Regionen der Ostalpen waren «ungebildete»

Priester tätig und die karolingischen geistlichen Autoritäten diskutierten
über die Gültigkeit der von ihnen gespendeten Taufe.55 Die Frage nach den

Christen ist daher problematisch, denn dieser Raum war ja einst durchwegs
christianisiert gewesen. Kam es zu einer Paganisierung mit kleinen Flecken

von «Restchristentum»56 oder war das Christentum zwar unorganisiert, aber

blieb dennoch weit verbreitet?
Daneben bespricht der Briefwechsel Alkuins unter anderem mit dem Salzburger
Erzbischof Arn die besten Methoden der Bekehrung der Menschen im Gebiet

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen 21



des Bistums (das damals nicht nur die Ostalpen, sondern auch Teile Pannoniens

umfasste).57 Hier trafen also die karolingischen Missionare tatsächlich auf
Heidentum, dessen genaue Form uns jedoch verborgen bleibt.

Das Frühmittelalter: Fluktuation und Konsolidierung

Im römischen Reich entwickelten sich die institutionellen Strukturen der Kirche

langsam und meistens (aber nicht immer) auf Basis der römischen
Verwaltungsbezirke und Hauptorte. Die Ausbildung von Hierarchien innerhalb dieser

Diözesen und der Zusammenschluss mehrerer unter Leitung eines Erzbischofes
entstanden punktuell ab etwa 400. Dabei war zunächst nicht klar, ob die Stellung

innerhalb der römischen Verwaltungsstruktur oder das Alter des Bistums

wichtiger für den Rang innerhalb der Kirche war. Auch die Grenze zu den

benachbarten Bistümern war oft Quelle für Konflikte zwischen den Bischöfen.
Daneben interessierten sich die Herrschenden - von regionalen Eliten bis zu
Fürsten und Königen - zunehmend für die politischen Möglichkeiten, die die

Förderung eines Bistums oder Bischofs boten. Die Bistumslandschaft der
Spätantike und des Frühmittelalters war daher ein dynamisches Feld, das sich erst

langsam festigte. Dies lässt sich auch in den Alpen beobachten. Besonders in
den südlichen Westalpen war das Bistumsnetz dicht und es kam immer wieder

zu Macht- und Territorialkämpfen, die folgend kurz skizziert werden.58

Arles versuchte sich unter Bischof Patroclus (417-426) als Zentrum der gallischen
Kirche zu etablieren. Ab ca. 450 hatte jedoch das benachbarte Vienne durch
die burgundischen Herrscher einen starken weltlichen Rückhalt und versuchte

eine Erweiterung seiner Zuständigkeiten. In Folge wurde gegen den Willen des

Bischofs Hilarius von Arles die Bistumslandschaft um dieses Zentrum herum

neu geordnet. Einige der nun zu Vienne gerechneten Bistümer befanden sich

in den Alpen, nämlich Genf, die Tarentaise und Grenoble.59 Die Machtbestrebungen

von Vienne umfassten auch Regionen in den Westalpen, die eigentlich
organisatorisch zu Norditalien gehörten, beispielsweise die Maurienne. Noch
für Gregor von Tours war das Tal Turin zugeordnet. Ende des 6. Jahrhunderts

begann der Frankenkönig über Burgund, Guntram (561-593; er förderte auch

das Kloster St. Maurice60), seinen Machtbereich durch das Tal der Maurienne
über den Mont Cenis in das Susatal hinein zu erweitern. Er dürfte das Bistum
mit dem Hauptort St. Jean de Maurienne (s. o. zur Legende) gegründet haben.

Papst Gregor der Grosse wandte sich 599 vergeblich im Namen des Turiner

22 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2013/18



Bischofs an die fränkischen Könige sowie an Bischof Syagrius von Autun, um
diese einst Norditalien zugeordnete Suffraganbistümer wieder aus dem
fränkischen Metropolitanverband zu lösen.61

Gelegentlich bedeutete ein bischöflicher Konflikt sogar den Niedergang einer
Stadt. Das südgallische Cimiez war als Cemenelum einst der Hauptort der
römischen Provinz alpes maritimae gewesen und wäre damit der logische Hauptort
für die Christen der Provinz gewesen. Doch es kam anders. Zunächst wanderte

der römische Verwaltungsmittelpunkt in Zuge der Reformen 297 nach Norden
in die Alpen nach Embrun.. Gleichzeitig stammt die erste Erwähnung eines

christlichen Funktionärs des Raumes aus Nizza (314, s. o.). In Folge bildeten
sich zwei konkurrierende Bistümer heraus, deren Sitze kaum zwei Kilometer
voneinander entfernt lagen. Nach einer kurzen Zwischenphase eines einzigen,
gemeinsamen Bischofs im 6. Jahrhundert konnte sich letztlich Nizza
durchsetzen. Eine administrative Flurbereinigung bewirkte den Zusammenschluss. In
Folge verlor Cimiez an Bedeutung und die Siedlung mitsamt der Bischofskirche
wurde ganz aufgegeben.62

Ähnliches geschah in Octodurum, dem heutigen Martigny. Dieses Bistum
erschien erstmals mit Bischof Theodor Ende des 4. Jahrhunderts in den

Unterschriftenlisten von Synoden in Mailand. Zwischen 549 und 585

verlagerte sich das Bistum jedoch nach Westen in das rund 30 km entfernte Sion.63

Verantwortlich dafür war wohl der Aufstieg des nahe gelegenen, mächtigen
Königsklosters St. Maurice ab 515 - es lag, wie Octodurum, an der wichtigen
Verkehrsverbindung über den Grossen St. Bernhard. Auch hier bewirkte die
Konkurrenzsituation zweier nahe gelegener christlicher Machtzentren, dass

eine Siedlung aufgegeben wurde. Octodurum zerfiel in einige Kerne um das

ehemalige Zentrum, hier blieb die ehemalige Bischofskirche zumindest als

Kirche erhalten.64

Die Bischöfe des 6. und 7. Jahrhunderts zeigen sich in den Quellen - etwa
bei Gregor von Tours oder in der Fredegar-Chronik - als mächtige Abkömmlinge

der regionalen und/oder königsnahen Eliten, die ehrgeizige Machtpläne
verfolgten. In den Alpen entsprechen die Bischöfe von Embrun und Gap ganz
diesem Trend, sie verbreiteten laut Gregor von Tours Mord und Totschlag,
konnten sich aber aufgrund ihrer Verbindungen mit dem König und sogar
dem Papst lange halten.65 In der Fredegar-Chronik versuchte der Bischof von
Sion Anfang des 7. Jahrhunderts Königin Bertrude in eine Verschwörung zu

verwickeln, das Vorhaben gelang nicht.66 Die Verquickung von geistlicher mit
weltlicher Macht zeigte sich auch in den Ostalpen. Der Bischof von Iulium

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen 23



Carnicum, heute Zuglio, an der einst bedeutenden Alpenroute über den Plö-

ckenpass, verlegte laut Paulus Diaconus um 700 seinen Bischofssitz an den

Hof des Herzogs von Friaul. Diese herzogsnahe Stellung gefiel wiederum dem

Patriarchen von Aquileia nicht, der schliesslich Bischof Fidentius mitsamt
seinem Bistum beseitigen konnte.67

Man sieht, dass nun die inneralpinen Christen deutlicher fassbar werden. Weitere

Beispiele sind der Biograph Columbans, Ionas, der Anfang des 7. Jahrhunderts

in Susa geboren wurde, oder Secundus von Trient, der zur gleichen Zeit eine

wichtige Position am langobardischen Königshof innehatte.68 Auch der spätere

Freisinger Bischof Arbeo wurde ca. 720-730 wohl bei Meran geboren,
zumindest lebte er als Kind einige Jahre dort. Er legte den Grundstein für die

Interessen des Bistums im Alpenraum. Während Arbeos Amtszeit wurde im
Jahr 769 das Kloster Innichen im Pustertal gegründet, der erste Abt Atto wurde
der Nachfolger Arbeos.69 Dieses Kloster steht exemplarisch für die wichtige
Funktion, die die alpinen Klöster an den Wegen über die Alpen erfüllten.70

Neben politischer Einflussnahme waren es auch theologische Konflikte, die die

Bistumslandschaft verändern konnten. In Norditalien führte der Drei-Kapitel-
Streit zu einem Schisma und letztlich zur Teilung des Patriarchats Aquileia. Diese

erfolgte jedoch aus politischen Gründen, da die langobardische Herrschaft ein
deutliches Interesse an einer Distanz zu Rom und Byzanz hatten.71 Eine reine

geistliche Entscheidung war es wohl, die den Bischof von Como bewegte, sich

von Mailand abzuwenden und dem schismatischen Aquileia zuzuordnen -
diese Zuordnung blieb bis 1751 aufrecht. Hingegen dürften sich die norischen
Bischöfe irgendwann Mitte/Ende des 6. Jahrhunderts zumindest eine Zeit lang

von Aquileia gelöst und der fränkischen Kirche zugewandt haben, was ja auch

der politischen Zuordnung dieser Zeit entspricht.72

In den stark christianisierten Gebieten der Provence oder Norditaliens mögen
diese recht weltlichen Auseinandersetzungen kaum Konsequenzen auf die
Organisation des Christentums gehabt haben. Doch nördlich der Alpen erfuhren die

kirchlichen Strukturen dadurch gravierende Veränderungen. In den Bistümern
des westlichen Voralpenraumes bedeutete die alemannische Herrschaft mehrere

Wechsel: das Bistum in Avenches wurde aufgegeben und um 580 unter Bischof
Marius nach Lausanne verlagert. Anfang des 7. Jahrhunderts wurde hingegen
inmitten der Alemannia das Bistum Konstanz neu gegründet, die alemannischen

Eliten waren dabei involviert.73

In den Ostalpen, wo es ab dem 7. Jahrhundert in den Quellen keine Spuren einer

christlichen Organisation mehr gibt, kam es ab der zweiten Hälfte des 8. Jahr-

24 Histoire des Alpes - Storla delle Alpi - Geschichte der Alpen 2013/18



hunderts zu einer völligen Neuerrichtung der kirchlichen Ordnung. Zunächst

setzte zuerst der Bayernfürst Tassilo und dann Karl der Grosse schrittweise die

paganen slawischen Eliten ab, dies ging Hand in Hand mit dem Aufbau von
kirchlichen Strukturen. Diese Neuordnung der Kirche orientierte sich wenig
an den spätantiken Verhältnissen und die römische Vergangenheit eines Ortes

wurde nur selten genutzt. Es gab den Versuch, den Bischofssitz Lauriacum
(s. o.) wiederzubeleben, doch für eine Herrschaftsausübung lag er zu sehr an

den Grenzen. Als Ersatz wurde Salzburg gefunden: Der neue christliche
Zentralort wurde laut den Quellen auf den Trümmern der antiken Bauten gebaut,
ein starkes ideologisches Bild.74 Das für die Alpen so wichtige Bistum Freising
(ab 739), gleichzeitig auch bayerische Herzogspfalz, hat keinerlei spätantike

Bezugspunkte. Hier war ein ganz neuer Mittelpunkt entstanden.

798 wurde Salzburg Zentrum eines neu eingerichteten Erzbistums nördlich
der Alpen, ihm wurden nicht nur neue Bistümer wie Freising, sondern auch

der einst zu Aquileia gehörige Ostalpenraum zugeordnet. Dies passierte nicht
ohne Proteste des Patriarchats. Doch obwohl man Dokumente aus dem 6.

Jahrhundert vorlegen konnte, die die einstige Zugehörigkeit bewiesen, ordnete

Karl der Grosse den grössten Teil des Raumes dem Erzbistum zu.75 Salzburg
reaktivierte die spätantiken Bistümer nicht - Lauriacum, Aguntum, Teurnia
und Virunum gingen unter. Bis auf Lauriacum (heute Lorch, ein Stadtteil von
Enns) wurde auch die Besiedlung nicht mehr aufgegriffen, wie dies beispielsweise

in Ptuj oder Celje (Celeia) der Fall war. Die Grenze zwischen Salzburg
und Aquileia lief entlang der Drau und hatte bis Mitte des 18. Jahrhunderts

hinein eine Gültigkeit.76
Der Versuch, die einst nach Süden orientierten alpinen Bistümer nach Norden
bzw. Westen hin neu einzuordnen, wurde in karolingischer Zeit forciert. So wurde

Churrätien 843 endgültig von Mailand abgetrennt und dem Erzbistum Mainz
zugeordnet.77 Auf der Synode zu Frankfurt gibt es einen deutlichen Hinweis
darauf, dass es nun neben dem Erzbistum Salzburg weitere alpine Erzbistümer

gibt, nämlich Embrun und Tarentaise.78 Im Falle der Maurienne waren die

Diskussionen zwischen Vienne und Turin noch nicht abgeschlossen. Der Streit

um Besitz im Susatal führte im 9. Jahrhundert zu gross angelegten Fälschungsaktionen

von Seiten des Bischofs von Vienne und war auch im 12. Jahrhundert

noch nicht ganz gelöst.79

Mit dem 8. Jahrhundert übernahmen vor allem die Klöster die nächste Phase der

Christianisierung der Alpen. Beginnend schon 515 mit St. Maurice d'Agaune,
wurden diese zunächst an den wichtigen Alpenübergängen gegründet, etwa

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen 25



739 Novalesa im Susatal. Doch die Güter des Klosters finden sich auch in
abgelegenen Tälern der Westalpen.80 Auch Bischofshofen an der Salzach (711),
Innichen im Pustertal (768) oder Müstair am Ofenpass (ca. Mitte 8. Jahrhundert)

befinden sich an Orten, an denen es vorher nur eine dünne christliche
Infrastruktur gegeben hatte. Diese Klöster wurden zunächst vor allem wegen
der Wege und den Routen über die Alpen gegründet, sie kontrollierten den

Verkehr und versorgten Reisende. Doch die Lage oft weitab vom nächsten

christlichen Zentrum bewirkte, dass nun auch die Bevölkerung dieser Räume

eine stärkere Bindung an das Christentum erfuhr. Zusätzlich bewirkten die

Besitzungen der Klöster und Bistümer, dass auch abgelegenere Täler christlich
erschlossen wurden. Somit erreichte der Glauben nun auch eine Bevölkerung,
die abseits grosser Siedlungsmittelpunkte lebte.

Zusammenfassung

Der Artikel behandelt die Ausbreitung des Christentums in den Alpen, die

Entstehung erster christlicher Strukturen und die ersten Konflikte, die sich

dadurch ergaben.
Die Bewohner entlang der grossen Alpentransversalen kamen schon ab dem
3. Jahrhundert mit einer zunehmenden Anzahl an christlichen Reisenden in Kontakt

- Soldaten, Pilger, Händler. Daneben waren es grosse, christliche Zentren
des Voralpenlandes wie Mailand, die auf die Bevölkerung des nahe Gebirge

grossen Einfluss ausübten. Ab dem 5. Jahrhundert war der gesamte Alpenraum
in Diözesen eingeteilt, wobei der Prozess und das Ausmass der Christianisierung
in einigen Regionen im Dunkeln bleiben.
Schon früh kam es zu den ersten Konflikten - zwischen Christen und Heiden,
aber auch innerhalb der Kirche. Bischöfe stritten um Einfluss, Erzbischöfe
wollten ihre Diözese und Eliten ihren Machtbereich erweitern. Die Zuordnungen
fluktuierten und begannen sich erst im 9. Jahrhundert zu stabilisieren. Mit dem

8. Jahrhundert bewirkten dann die zahlreichen neu gegründeten Klöster, dass

nun auch Täler, die weit entfernt von den frühen christlichen Zentren lagen,
erreicht wurden.

26 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2013/18



Anmerkungen

* Dieser Artikel basiert auf dem Kapitel «Christentum» des Buches «Die Alpen im Frühmittelalter»
(Böhlau 2012, Diss. Uni Wien 2010) der Autorin, die weiterführenden Forschungen wurde über das

FWF-Projekt «The Eastern Alps revisited» finanziert. Dank an Francesco Borri und Maximilian
Diesenberger für Anregung und Kritik.

1 A. Lee, Information & Frontiers - Roman foreign relations in Late Antiquity, Cambridge 1993,
S. 150, 161-165; R. Wyss, «Handel und Verkehr Uber die Alpenpässe», in: H. Jankuhn (Hg.),
Untersuchungen zu Handel und Verkehr der vor- und frühgeschichtlichen Zeit in Mittel- und
Nordeuropa, Band 5, Göttingen 1989, S. 155-173.

2 Eucherius von Lyon, Passio Acaunensium Martyrum, in: Scriptores rerum Merovingicarum 3 (Mo-
numenta Germaniae Historia, ab hier zitiert als MGH), ed. B. Krusch, Hannover 1896, S. 20—41;

B. Näf, «Eucherius von Lyon, Theodor von Octodurus und ihre Legionäre», in: J.-M. Roessli,
O. Wermelinger, B. Näf (Hg.), Mauritius und die Thebäische Legion, Freiburg 2005, S. 95-118,
hier S. 97; D. Woods, «The Origin of the Legend of Maurice and the Theban Legion», Journal
ofEcclesiastical History, 45, 3, 1994, S. 385-395, hier S. 387.

3 H. Büttner, «Frühmittelalterliche Bistümer im Alpenraum zwischen Grossem St. Bernhard und

Brennerpass», Historisches Jahrbuch, 84, 1964, S. 1-33, hier S. 4.

4 Zur historischen thebäischen Legion: M. Speidel, «Die Thebäische Legion und das spätrömische
Heer», in: Roessli/Wermelinger/Näf (wie Anm. 2), S. 37-46.

5 A. Antonini, «Les origines du monastöre de Saint-Maurice d'Agaune», in: Roessli/Wermelinger/
Näf (wie Anm. 2), S. 331-337.

6 Marius von Avenches, MGH, Auct. Ant. XI, ed. T. Mommsen, Berlin 1894, S. 234; Gregor v. Tours,
Hist. III 5 MGH SS rer. Merov. 7,1 ed. B. Krusch, W. Levinson, Hannover 1951, S. 100; R. Kaiser,
Die Burgunder, Stuttgart 2004, S. 171-173.

7 B. Rosenwein, «One site, many meanings: Saint-Maurice D'Agaune as a place of power in the

Early Middle Ages», in: M. Jong (Hg.), Topographies ofpower in the early Middle Ages, Leiden
2001, S. 271-290, hierS. 274 f., 280. Zur Geschichte der Abtei J.-M. Theurillat, LAbbaye de Saint-
Maurice d'Agaune, Sion 1954.

8 R. Rollinger, «Zwischen Faszinosum und Schauer: Die Darstellung von Alpen, Alpenregion und

Alpenbewohnern in der Antiken Geographie und Ethnographie», in: J. Holzner (Hg.), Brüche und
Brücken. Kulturtransfer im Alpenraum von der Steinzeit bis zur Gegenwart, Wien/Bozen 2005,
S. 48-57; M. Monnier: «Exploitation litteraire du theme des Alpes dans l'Antiquite», in: B. Janin

(Hg.), Actes du Colloque International sur les Cols des Alpes, Antiquite et Moyen Age, Orleans
1971, S. 40-44.

9 Cone. Arelatense A. 314, ed. C. Munier, Concilia Galliae A. 314-A. 506, Turnhout 1963, S. 14-22.
10 J. Guyon, «Le terrain de la mission», in: J. Guyon, M. Heijmans (Hg.), D'un monde a l'autre,

Arles 2001, S. 21-30, hier S. 24-27; P. Fevrier, Le developpement urbain en Provence, Paris 1964,
S. 80 f.

11 J. Guyon, «Les premiers temps Chretiens», in: P.-A. Fevrier (Hg.), La Provence des origines ä l'an
mil, Rennes 1989, S. 381—442, hier S. 389.

12 Itinerarium Burdigalense, ed. P. Geyer, Itineraria et alia geographica, Turnhout 1965, S. 3-5.
13 E. Brocard, «Le culte des saints en Maurienne», in: Les Amis du Mont-Cenis (Hg.), Le Mont-

Cenis et sa region: publication des actes du Congres le Mont-Cenis et sa region, Chambery 1977,
S. 62-67.

14 P. Geary, Aristocracy in Provence. The Rhone Basin at the dawn of the Carolingian Age, Stuttgart
1985, S. 1,33-35.

15 MGH DD Lo I, ed. T. Schieffer, Berlin/Zürich 1966, N. 4, S. 60-62.
16 Gregor v. Tours, Liber in Gloria martyrum 13 MGH SS rer. Merov. 1,2, ed. B. Krusch, Hannover

1885, S. 47 f.
17 R. Poole, «The See of Maurienne and the Valley of Susa», The English Historical Review, 31,1916,

Winckler: Die ersten Christen in den Aipen 27



S. 1-19, hier S. 1—4, 7-9; Vita Tigris Virginis Mauriennsis MGH SS rer. Merov. 3, ed. B. Krusch,
Hannover 1896, S. 233 f.

18 R. Kaiser, Churrätien im frühen Mittelalter, Basel 2008, S. 96.

19 Vita Columbani Ionae 27 MGH SS. rer. Merov. 4, ed. B. Krusch, Hannover 1902, S. 102.

20 Vita Sancti Galli MGH SS. II, ed. G. Pertz, Hannover 1829, S. 10.

21 D. Dumville, «St. Cathröe of Metz and the Hagiography of Exoticism», in: J. Carey, M. Herbert,
P. Ö Riain (Hg.), Studies in Irish hagiography, Dublin 2001, S. 172-188, hier S. 186-188.

22 Vita Lucii confessoris Curiensis MGH SS rer. Merov. 3, ed. B. Krusch, Hannover 1896, S. 3.

23 A. Frutaz, Le fonti per la storia della Valle d'Aosta, Rom 1966, S. 163.

24 Guyon (wie Anm. 10), S. 23 f.
25 Guyon (wie Anm. 11), S. 406 f.; J. Guyon, «Christiana tempora: le succes de la mission», in: Guyon/

Heijmans (wie Anm. 10), S. 115-121, hier S. 119 f.
26 H. Berg, «Bischöfe und Bischofssitze im Ostalpen- und Donauraum vom 4. bis zum 8. Jahrhundert»,

in: H. Wolfram, A. Schwarcz (Hg.), Die Bayern und ihre Nachbarn, Wien 1985, S. 61-110, hier
S. 76.

27 H. Krahwinkler, «Le patriarchat d'Aquilee, <matrix> des regions entre Adriatique et Drave», Histoire
des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen, 6, 2001, S. 25-39, hier S. 26.

28 R. Bratoz, «Das Christentum in Slowenien in der Spätantike», in: H. Grassl (Hg.), Kulturhistorische
und archäologische Probleme des Südostalpenraumes in der Spätantike, Wien 1985, S. 32-54, hier
S. 32-37; Berg (wie Anm. 26), S. 62 f.

29 Auch eine Zugehörigkeit zu Sirmium ist denkbar. Bratoz (wie Anm. 28), S. 35; Berg (wie Anm. 26),
S. 106 f.

30 Eugippius, Vita Severini, ed. Noll, Passau 1963, S. 58-117;Ennodius, Vita BeatiAntoni MGHAuct.
Ant. 7, ed. F. Vogel, Berlin 1885, S. 185-190.

31 Eugippius (wie Anm. 30), 30; Ennodius (wie Anm. 30), c. 10 u. 14.

32 Siehe dazu W. Pohl, M. Diesenberger (Hg.), Eugippius und Severin, Wien 2001, insbesondere
S. 13-15 der Einleitung von W. Pohl. Ebenso dort W. Goffart, «Does the Vita s. Severini have an

Underside?», S. 33-40.
33 Eugippius (wie Anm. 30), c. 26, c. 36.2; A. Schwarcz, «Severinus of Noricum between fact and

fiction», in: Pohl/Diesenberger (wie Anm. 32), S. 25-32, hier S. 29.

34 M. Diesenberger, «Topographie und Gemeinschaft in der Vita Severini», in: Pohl/Diesenberger
(wie Anm. 32), S. 77-97, hier S. 89-94.

35 M. Salzmann, «Rethinking Pagan-Christian Violence», in: H. Drake (Hg.), Violence in Late Anti¬

quity, Aldershot 2006, S. 265-286, hier S. 265; M. Heijmans, «La place des monuments publics
du Haut-Empire dans les villes de la Gaule meridionale durant l'Antiquite tardive (IV-VP s.)»,
Gallia, 63, 2006, S. 27.

36 M. Balmer, S. Martin-Kilcher, Das römische Heiligtum von Thun-Allmendingen, Bern 1995,
S. 37 f.

37 B. Young, «Que restait-il de l'ancien paysage religieux ä l'epoque de Gregoire de Tours?», in:
N. Gauthier, H. Galinie (Hg.): Gregoire de Tours et l'espace gaulois, Tours 1997, S. 241-250, hier
S. 250.

38 Text u. ital. Übersetzung in L. Pizzolato, Studi su Vigilio di Trento, Mailand 2002, S. 141-214.
39 Salzmann (wie Anm. 35), S. 267-273; Berg (wie Anm. 26), S. 76 f.
40 Woods (wie Anm. 2), S. 388; Berg (wie Anm. 26), S. 77.
41 C. Sotinel, «Rom und Italien am Übergang vom Römischen Reich zum Gotenreich», in: L. Pietri

(Hg.), Der lateinische Westen und der byzantinische Osten (431—642). Die Geschichte des

Christentums - Altertum Band 3, Freiburg/Basel/Wien 2001-2005, S. 300-342, hier S. 331-333.
42 Eugippius (wie Anm. 30), c. 11.

43 Wobei auch der Katholizismus bei den Burgundern verbreitet gewesen sein dürfte. I. Wood, «As¬

similation von Romanen und Burgundern im Rhone-Raum», in: V. Galle (Hg.), Die Burgunder.
Ethnogenese und Assimilation eines Volkes, Worms 2008, S. 215—236, hier S. 223-228.

28 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2013/18



44 M.-J. Delage, «Un Eveque au Temps des Invasions», in: D. Bertrand et al. (Hg.), Cesaire d'Arles
et la christianisation de la Provence, Paris 1994, S. 21-44, hier S. 33; Kaiser (wie Anm. 6), S. 156;

Caesarius Vita c. II45, ed. M. Delage, Paris 2010, S. 300-302.
45 Prokopius bell. Goth. II (VI) 28, ed. H. Dewing, Cambridge (Mass.) 2002, S. 120-125.
46 E Glaser, «Teurnia», in: M. Sasel Kos (Hg.), Conference on the Autonomous Towns ofNoricum

and Pannonia, Ljubljana 2002, S. 135-148; V. Bierbrauer, «Arianische Kirchen in Noricum
mediterraneum und Raetia II?», Bayerische Vorgeschichtsblätter, 63, 1998, S. 205-226, hier
S. 205-207.

AI J. Palmer, «Defining paganism in the Carolingian world», Early Medieval Europe, 15, 2007,
S. 402-425, hier S. 404^106.

48 Vita Columbani 11.27 (wie Anm. 19), S. 102.

49 H. Reimitz, «Grenzen und Grenzüberschreitungen im karolingischen Mitteleuropa», in: W. Pohl,
H. Reimitz (Hg.), Grenze und Differenz imfrühen Mittelalter, Wien 2000, S. 105-166, hier S. 132 f.,
H. Wolfram, Salzburg, Bayern, Österreich, Wien 1995, S. 43; I. Wood, The missionary life, Harlow
2001, S. 39-42; Palmer (wie Anm. 47), S. 407-410.

50 R. Deutinger, «Wie die Baiern Christen wurden», in: H. Fehr (Hg.), Die Anfänge Bayerns. Von

Raetien und Noricum zur frühmittelalterlichen Baiovaria, St. Ottilien 2012, S. 613-632; C. Later,
«Zur archäologischen Nachweisbarkeit des Christentums im frühmittelalterlichen Baiern», in: Ebd.,
S. 567-612.

51 Vita Columbani 11.27, III.9 (wie Anm. 19), S. 104, 124; Vita Amandi Episcopi 116 MGH SS rer.
Merov. 5, ed. B. Krusch, W. Levison, Hannover 1910, S. 439 f.

52 Palmer (wie Anm. 47), S. 414.
53 Traditionen des Hochstifts Freising, ed. T. Bitterauf, München 1905, N. 34, S. 62.

54 H. Wolfram, Österreichische Geschichte 378-907: Grenzen und Räume, Wien 1995, S. 63;
M. Tschurtschenthaler, «Lavant (Osttirol)», in: H. Sennhauser (Hg.), Frühe Kirchen im östlichen

Alpengebiet, München 2003, S. 771-774.
55 MGH Leges Cone. 2.1, ed. A. Werminghoff, Hannover 1906, S. 176; S. Bonifatii etLulli epistolae

N. 68 MGHEpp. sei., ed. M. Tangl, Berlin 1916, S. 141; W. Pohl, «Das sanfte Joch Christi: zum
Christentum als gestaltende Kraft im Mitteleuropa des Frühmittelalters», in: G. Hödl (Hg.), Ka-
rantanien und der Alpen-Adria-Raum im Frühmittelalter, Wien 1993, S. 259-280, hier S. 268.

56 Bratoz (wie Anm. 28), S. 42-44, bes. FN 110.

57 M. Diesenberger, H. Wolfram, «Arn und Alkuin 790 bis 804: zwei Freunde und ihre Schriften»,
in: M. Niederkorn-Bruck, A. Scharer (Hg.), ErzbischofArn von Salzburg, Wien 2004, S. 81-106,
hier S. 86-88.

58 B. Beaujard, «Les cites de la Gaule meridionale du IIIe au VIP s.», Gallia, 63, 2006, S. 11-23, hier
5. 21-23; Guyon, (wie Anm. 11), S. 407; R. Kaiser, «Bistumsgründungen im Merowingerreich im
6. Jahrhundert», Beihefte der Francia, 22, 1990, S. 9-35, hier S. 34 f.

59 Epist. Nr. 1 (417), Epist. Nr. 12+13 (450) MGHEpp. 3, ed. W. Gundlach, Berlin 1896, S. 5 f, 18 f.,
20 f.; Näf (wie Anm. 2), S. 106.

60 Rosenwein (wie Anm. 7), S. 280.
61 Kaiser (wie Anm. 58), S. 2-31; Gregorii I Reg. Epist. MGH Epp. 2, ed. P. Ewald, L. Hartmann,

Berlin 1900, S. 200, 217; Gregor v. Tours Glor. Mart. 13. (wie Anm. 16); Gregor v. Tours Hist. IV
44 (wie Anm. 6), S. 177-178; MGH Leges Cone. I, ed. F. Maassen, Hannover 1893, S. 161, 173.

62 Beaujard (wie Anm. 58), S. 23; Guyon (wie Anm. 11), S. 405.
63 C. de Clercq (Hg.), Concilia Galliae A. 511-A. 695, Turnhout 1963, S. 158 u. 250; Beaujard

(wie Anm. 58) S. 21; Büttner (wie Anm. 3), S. 4, 16.

64 G. Faccani, «L'dglise paroissiale Notre-Dame de Martigny», Cahiers d'Archeologie romande, 97,
2004, S. 31-36.

65 Gregor v. Tours Hist. V 20 und 27 (wie Anm. 6); I. Wood, The Merovingian Kingdoms 450-751,
Harlow 1994, S. 77-79.

66 Fredegar-Chronik IV 43 und 44, MGH SS rer. Merov. 2, ed. B. Krusch, Hannover 1888, S. 142 f.

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen 29



67 Paulus Diaconus Hist. Lang. VI 51; H. Krahwinkler, Friaul im Frühmittelalter, Wien 1992, S. 61,
85.

68 W. Pohl, «Secundus von Trient», in: Reallexikon der germanischen Altertumskunde, Band 27,
Berlin/New York 2004, S. 638 f.

69 Traditionen des Hochstifts Freising (wie Anm. 53), N. 34, S. 61.

70 K. Brunner, Herzogtümer undMarken. Österreichische Geschichte 907-1156, Wien 2003, S. 97-99,
205-207; W. Stürmer, «Fernstraße und Kloster. Zur Verkehrs- und Herrschaftsstruktur des
westlichen Altbayern im frühen Mittelalter», Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte, 29, 1966,
S. 299-343.

71 Krahwinkler (wie Anm. 67), S. 69-71.
72 Gregoriii Reg. Epist. 16a MGHEpp. 1, ed. P. Ewald, L. Hartmann, Berlin 1891, S. 20; Berg (wie

Anm. 26), S. 83.

73 Büttner (wie Anm. 3), S. 23 f.
74 Wolfram (wie Anm. 49), S. 245-251.
75 MGHDD Kar. 1, ed. K. Mühlbacher, Hannover 1906, N. 211, S. 282.
76 Krahwinkler (wie Anm. 27), S. 30.

77 Kaiser (wie Anm. 18), S. 102.

78 Concilium Francofurtense a. 794 MGH Leges Cone. 2,1, ed. A. Freeman, Hannover 1998,
S. 167.

79 Poole (wie Anm. 17), S. 1-5.
80 Geary (wie Anm. 14), S. 81-84.

30 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2013/18


	Die ersten Christen in den Alpen

