Zeitschrift: Histoire des Alpes = Storia delle Alpi = Geschichte der Alpen
Herausgeber: Association Internationale pour I'Histoire des Alpes
Band: 18 (2013)

Artikel: Die ersten Christen in den Alpen
Autor: Winckler, Katharina
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-583344

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-583344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die ersten Christen in den Alpen

Katharina Winckler

Résumé
Les premiers chrétiens dans les Alpes

Cet article traite de la diffusion du christianisme dans les Alpes, de I’émergence
de ses structures ainsi que des premiers conflits qui en résultérent. Dés
le IIF¢ siecle, les habitants de la zone alpine sont au contact d’un nombre
croissant de chrétiens qui s’y déplacent a titres divers. Et les grands centres
préalpins chrétiens comme Milan exercent déja une forte influence sur les
populations avoisinantes. Depuis le V* siécle, I’espace alpin est divisé en
diocéses, néanmoins dans quelques régions le processus et I’ampleur de la
diffusion du christianisme restent inconnus. Les conflits se multipliérent trés
10t — entre chrétiens et paiens, au sein de I’église, mais aussi entre I’église
et les élites séculiéres voulant étendre leur pouvoir. Ce n’est qu’au IX¢ siécle
que ces rapports se stabilisérent. Au VIII¢ siécle, I’ implantation de nombreux
monastéres contribuérent a la christianisation des vallées reculées.

Die Spatantike: erste Spuren und Strukturen

Fiir die ersten christlichen Strukturen in den Alpen gab es zwei Ausgangspunkte:
erstens die grossen voralpinen Zentren und zweitens die Transitrouten iiber die
Alpen, an denen auch die wichtigsten alpinen Ortschaften lagen. In den ersten
Jahrhunderten nach der Eingliederung der Alpen in das Romische Reich wurden
die wichtigsten Alpentransversalen systematisch ausgebaut. Sie waren teilweise
durchgéingig mit dem Wagen befahrbar und biindelten den Verkehr an nur wenigen

13



Ubergingen der Alpen. Entlang dieser Routen zogen Militir, rémische Beamte
und andere Offizielle sowie Héndler und Privatreisende von und nach Italien
und bewirkten einen geistigen Austausch zwischen Flachland und Gebirge.' Ein
Teil dieser Kommunikation war auch das Christentum.

Bei der Verbreitung und Vermittlung von Ideen quer iiber das Imperium spielte
das romische Militir eine bedeutende Rolle, denn es war fiir eine hohe Mobilitét
von Menschen verantwortlich. Exemplarisch fiir diesen Prozess in den Alpen
stehen zwei Uberlieferungen, die Passio der thebiischen Legion und ihres
Anfiihrers Mauritius sowie das Leben des heiligen Martin. Die Geschichte der
Legion erzihlt von einer Zeit vor der offiziellen Anerkennung des Christentums.
Der Autor der éltesten Vita, Eucherius von Lyon, schrieb die Legende im ersten
Drittel des 5. Jh. auf. Er wob die Geschichte mit einer klaren theologischen In-
tention aus verschiedenen historischen Fakten unterschiedlichster Zeitstellung
zusammen.? Der Erfolg der Passio war nachhaltig und machte Mauritius zu
einem der erfolgreichsten «alpinen» Heiligen.

Laut Eucherius, der angab, dass Bischof Theodor von Octodurum (um 380-390)°
die Uberlieferung bewahrt habe, war die thebiische Legion unter der Fiihrung
des Mauritius der christliche Teil eines Heeres, das unter Kaiser Maximian
Ende des 3. Jahrhunderts die Alpen am Grossen St. Bernhard querte.* Nahe
der Zollstation Acaunum im Wallis, einem strategisch wichtigen Punkt bei
einer Engstelle der Rhone, kam es zum Konflikt zwischen dem Kaiser und
den christlichen Soldaten, die daraufhin alle umgebracht wurden. Der Ort des
angeblichen Martyriums war schon in romischer Zeit ein Kultort, man kann
vermuten, dass Bischof Theodor den Platz christlich organisierte. Der erste
Kirchenbau entstammt dem Anfang des 5. Jahrhunderts.® Im Jahr 515 wurde
hier vom burgundischen Ko6nig Sigismund das Kloster St. Maurice d’ Agaune
gegriindet.® Dieses Kloster war das erste in der Reihe der bedeutenden Al-
penkloster und die Lage an der Strasse iiber den wichtigsten Alpeniibergang
deutet schon die zukiinftige Rolle der alpinen Abteien an. St. Maurice wurde
aus spirituellen, aber auch aus topographischen Griinden eine méchtige Mani-
festation kirchlicher und koniglicher Macht in den Alpen und erlangte im
Laufe der Zeit sogar territoriale Autonomie.’

Der religiose Austausch zwischen Flachland und Gebirge aufgrund des Verkehrs
begegnet auch in einer der Legenden um den heiligen Martin (316-397). Als
der spiter so wichtige Heilige Frankreichs einmal die Alpen querte, wurde er
laut Sulpicius Severus (Vita S. Martini c. 5) von Réubern iiberfallen. Doch er
konnte diese Gebirgsbewohner zum Christentum bekehren.

14 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2013/18



In beiden Legenden war es also der militidrische Verkehr, der das neue Glau-
benssystem in das nur scheinbar abgelegene Gebirge brachte — um 400 konnte
dieses Bild fiir das Publikum gut funktionieren. Gleichzeitig zeigt die Darstel-
lung noch ganz den antiken Topos, nach dem die Alpen ein wilder Ort waren,
in dem Barbaren wohnten.®

Am siidwestlichen Alpenrand finden sich frithe Spuren des Christentums, die
ebenfalls mit Handel und Verkehr in Zusammenhang zu bringen sind. In der
Unterschriftenliste des Konzils von Arles 314 werden ein Diakon und ein Ex-
orzist erwihnt, die im Hafen von Nizza wirkten.? Die kaum einen Kilometer
entfernte civitas Cemenelum entsandte keinen Bischof in das Konzil. Dies wird
als Hinweis darauf gedeutet, dass es hier, in dem administrativen Hauptort,
noch keine signifikante christliche Gemeinde gab, im nahen Hafen und damit
im iiberregionalen Kommunikationszentrum aber schon.!°

Es verwundert nicht, dass sich die frithesten Spuren einer kirchlichen Organisation
in den Alpen ebenfalls an den Hauptverkehrsrouten finden lassen. Im Konzil
von Nicea von 325 erscheint als einziger gallischer Bischof Nicasius von Die,
ein Ort, der an der Verbindung Gallien—Italien iiber den Montgenevre liegt.!
Das Christentum im Gebirge wurde auch durch Pilger verbreitet, die mit dem Ziel
Rom oder Jerusalem die Alpen iiberschritten. Eine sehr frithe Quelle zum euro-
pédischen Pilgerwesen ist der so genannte Pilger von Bordeaux. Die beschriebene
Route ging im Jahr 333 auf dem Landweg von der Atlantikkiiste nach Jerusalem
und querte dabei gleich zweimal die Alpen: Die entsprechende Etappe fiihrte
nach Die und Embrun iiber den Montgenévre, Norditalien und den HruSica-Pass,
dann von dort weiter iiber Ptuij (das antike Poetovio) Richtung Donau.'? Rund
300 Jahre spiter bewirkte die Herkunft von Pilgern aus dem nordwestlichen
Europa, dass in den Alpen eine neue Route genutzt wurde: Durch die Mau-
rienne und iiber den Mont Cenis nach Susa. Dieser Weg war fiir die britischen
und nordgallischen Pilger giinstiger als der ehemalige Hauptiibergang dieser
Region, der Montgenevre. Damit wurde die Maurienne, ein Tal, das einst kaum
romanisiert war, fiir das Christentum erschlossen.!* Anfang des 8. Jahrhunderts
wurde das Kloster Novalesa am Fuss des Mont Cenis im Susatal gegriindet, dass
vom provenzalischen Adeligen Abbo im Jahr 739 iiberaus reich mit Giitern in
den gesamten Westalpen ausgestattet wurde.'* Die Abtei war bedeutend fiir den
Verkehr iiber die Westalpen, doch schon im ersten Drittel des 9. Jahrhunderts
musste sie diese Rolle dann an ein direkt auf der Passhohe erbautes Hospiz
abtreten. Dieses hatte Ludwig der Fromme laut Urkunde ausdriicklich fiir die
Aufnahme von Pilgern errichten lassen.'

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen 15



Das Bistum Maurienne ist ab dem 6. Jahrhundert bezeugt und schon in der
Griindungslegende eng mit dem Pilgerwesen verbunden. Gregor von Tours
erzédhlt die Geschichte einer heiligen Frau aus diesem Tal, die in das Heilige
Land zog, um Fingerreliquien des heiligen Johannes zu holen.!® Die Heiligkeit
dieser Knochen bewirkten, dass hier Ende des 6. Jahrhunderts ein Bistum
gegriindet wurde: St. Jean de Maurienne. Die Reliquien und das Bistum mach-
ten die Route durch das Tal attraktiv fiir die Pilger, da hier ein bedeutendes
Wallfahrtszentrum entstanden war. In der Legende aus dem 10. Jahrhundert
bekam die heilige Frau einen Namen: Tigris (noch spiter hiess sie Thekla)
und es wurde ein weiteres, sehr potentes Element hinzugefiigt: Pilger aus
den britischen Inseln, die der Frau von ihrer Pilgerfahrt in das Heilige Land
berichteten.!”

Denn im Friihmittelalter querten zahlreiche Ménner und Frauen aus den
britischen Inseln die Alpen mit dem Ziel Rom oder, seltener, Jerusalem.
Beliebte Routen waren die oben genannte iiber den Mont Cenis, aber auch
die rdtischen Alpen. Hier kontrollierte spétestens ab dem 7. Jahrhundert das
Bistum Chur die Biindner Pisse. Das Bistum selber wird im Jahr 451 zum
ersten Mal genannt.'® Ein prominenter irischer Heiliger, der diese Route nutzte,
war Columban, der im Jahr 613-14 iiber Bregenz und Churritien nach Italien
zog." Sein Schiiler Gallus blieb in der Nihe von Bregenz und griindete das
Kloster St. Gallen. In seiner Vita aus karolingischer Zeit wird erzihlt, wie
Gallus sich einmal als Pilger ausgab, der von weit her gekommen war. Ohne
Probleme bekam er Kost und Logis bei einem lokalen Diakon im heutigen
Sennwald nahe Feldkirch® — ein Hinweis auf die funktionierende Infrastruktur
fiir diese Reisenden.

Eine Herkunft des/der Heiligen aus den britischen Inseln oder das Auftauchen
von Pilgern aus dieser Region waren oft spitere Ergénzungen zu den Viten.
Sie sollten dem/der Heiligen ein bestimmtes Image verschaffen.?! Man findet
das beispielsweise in der Vita des heiligen Luzius von Churrétien aus dem
8.—9. Jahrhundert, dem eine irische Abstammung zugeschrieben wird*, wie
auch in der oben genannten Vita der Tigris. Dem heiligen Ursus von Aosta wird
im 16. Jahrhundert eine irische Herkunft hinzugefiigt, im éltesten Text aus dem
9.—10. Jahrhundert ist er noch ein Einheimischer.??

Neben der Ausbreitung des Christentums mit dem transalpinen Verkehr forderten
die grossen und sehr alten Bistiimer der romischen Stédte in den voralpinen
Ebenen siidlich und stidwestlich der Alpen das Christentum im Gebirge. Von
Arles (erster bekannter Bischof 245) sowie den ganz frithen christlichen Ge-

16 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2013/18



meinden in Lyon und Vienne (erste Nennung schon 177)* breitete sich das
Christentum entlang der Rhone und an den Passstrassen bis in abgelegene
Tiler der Seealpen aus. Und so kann man heute an einer kleinen Strasse im
Gebirge nahe Sisteron die Inschrift des Claudius Postumus Dardanus lesen,
der hier Anfang des 5. Jahrhunderts die Stadt Theopolis griindete — die Stadt
Gottes. Die Verbindung mit der civitas dei des Augustinus ist kein Zufall, da
Dardanus sogar in schriftlichem Kontakt (Augustinus, Epp. 187) mit diesem
grossen Kirchenmann stand. »

Ein weiteres christliches Zentrum nahe der Alpen war Mailand, nur etwa
eine Tagesreise (40 km) vom Gebirgsrand entfernt. Von 286 bis 402 war
diese Stadt ein Regierungssitz des romischen Reiches und hier wurde 313
das Toleranzedikt des Konstantin verkiindet. Im 4. Jahrhundert war Mailand
daher ein Zentrum des theologischen Diskurses, hier wirkte Bischof Amb-
rosius (374-397) sowie sein spiritueller Vater und Nachfolger Simplicianus
(397—-400), der bei der Bekehrung des Augustinus (Confessiones c. VIII, 2-5)
eine wichtige Rolle gespielt hatte. Ambrosius war fiir die Ausbreitung des
Christentums im ldndlichen Raum und in den siidlichen Alpen bedeutend.*
Weiter ostlich wurde Aquileia das wichtigste voralpine Zentrum fiir die Ost-
alpen. Der erste namentlich bekannte Bischof von Aquileia, Theodorus, er-
schien im Jahr 314 an einer Synode in Arles. Ab der Mitte des 6. Jahrhunderts
Patriarchat genannt, leitete das Bistum seine Herkunft vom Apostel Markus
ab. Die erste sichere Quelle stammt jedoch erst aus dem 3. Jahrhundert. Das
zu Aquileia gehorige Gebiet ist lange nicht fassbar?’, wie tiberhaupt das Bild
fiir die Ostalpen diffus bleibt.

Das Christentum ist dort das erste Mal in Ptuij, gelegen am siidostlichen
Gebirgsrand im heutigen Slowenien, erkennbar. 303 starb im Rahmen der dio-
kletianischen Christenverfolgung der dortige Bischof Victorinus. Er hinterliess
sogar einige Texte. In dieser Stadt kam es Ende des 4. Jahrhunderts zu einem
dokumentierten Konflikt zwischen arianischem und katholischem Christentum,
im Zuge dieses Streites wird das Bistum Emona (heute Ljubljana) zum ersten
Mal genannt.”® Die erste Erwidhnung der vermutlich von Anfang an Aquileia
zugeordneten Bistiimer der romischen Provinz Noricum stammt aus dem Jahr
342-43: In der Unterschriftenliste der Synode von Serdica werden norische
Bischofe genannt, allerdings ohne Vermerk der entsprechenden civitas.?

Es sind also vor allem die Akten der Konzilien, die uns etwas iiber die kirch-
lichen Verhiltnisse in den Alpen erzihlen, daneben Briefe und Berichte iiber
Heilige. Diese Art Quellen sind fiir die nordostalpinen Bistiimer nicht verfiigbar:

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen 17



die spitantiken civitates Augsburg, Regensburg oder das regionale Zentrum
Salzburg mogen Bischofssitze gewesen sein, doch eindeutige Quellen gibt es
nicht. Dennoch kann man davon ausgehen, dass diese Region, wie alle anderen
des romischen Reiches, christianisiert war und entsprechende Organisations-
strukturen aufwies.

Die Vita Severini und Vita Beatii Antonii aus dem Anfang des 6. Jahrhunderts
sind die einzigen Quellen fiir das Christentum des 6stlichen Alpenrandes, der
romischen Provinz Noricum Ripense.*® Antonius von Lérins stammte aus die-
sem Raum, die Vita beschreibt die christliche Bevilkerung des Veltlins, die des
Severin den Raum zwischen dem heutigen Passau, Salzburg und Wien. In beiden
Viten werden der Bischof von Lauriacum, Constantius, sowie einige Hinweise
auf die kirchliche Organisation des Raumes behandelt.’! Die Vita Severini
kennt dazu den Bischof von Teurnia und berichtet iiber einen regen Austausch
zwischen diesem inneralpinen Bistum und der Donauregion. Andere Bistiimer
werden hingegen nicht genannt, etwa Virunum oder das hypothetische Bistum
Iuvavum (heute Salzburg). Besonders die Vita Severini bietet zwar vordergriindig
eine Fiille an Informationen, hat jedoch eine starke politische und theologische
Agenda.* So wird beispielsweise das fiir Noricum zustindige Patriarchat
Aquileia nirgendwo genannt, hingegen Mailand schon, auch Ambrosius wird
namentlich erwihnt.*® Dies sind also keine guten Voraussetzungen, aus dieser
Quelle ein vollstindiges Bild der Region erschliessen zu wollen. Dass in der
Vita z. B. ein Bistum Iuvavum nicht erwihnt wird, liesse sich auch durch das
christliche Programm der Vita erkléren.

Noch weniger sind wir iiber das landliche Christentum unterrichtet, da sich hier
entsprechende bauliche Strukturen selten erhalten haben und die Quellen nur in
Ausnahmefillen von kleineren Orten erzéhlen. Die oben genannten Viten des
heiligen Severin und Antonius von Lérins kdnnen nur eingeschriankt verwendet
werden, da die Beschreibungen des ldndlichen Christentums im Salzachtal und
im Veltlin von einer hagiographischen Intention geprigt sind. Bei Antonius ist
es das asketische Ideal der Wiiste, das dieser Heilige in den Bergen sucht und
findet. Dieses Wiistengleichnis verwendet auch Eugippius in der Vita Severini
mit seiner Beschreibung einer menschenleeren Schneewiiste in den Ostalpen.*
Interessanterweise wird die Gleichung Hochgebirge/Alpen = Wiiste fiir spitere
Heiligenviten kaum genutzt.

18 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2013/18



Heiden, Christen, Haretiker

Unter Theodosius wurden 392 heidnische Kulte offiziell verboten. Weder 6f-
fentlich noch privat durften Opfer gebracht oder Gotter verehrt werden. Das
Heidentum verschwand jedoch nur langsam aus dem 6ffentlichen Raum, zuerst
in den Stédten, dann auch auf dem Land. Das zunehmende Unbehagen der Chris-
ten gegeniiber heidnischen Kulten brach nun gelegentlich in offenen Konflikten
hervor, wobei diskutiert wird, inwiefern das Christentum mit Gewalt verbreitet
wurde. Die gewalttéitige Zerstorung eines Tempels oder die Umwandlung in
eine Kirche war nicht iiblich, konnte aber gelegentlich vorkommen.* In den
Alpen kann man Spuren davon in manchen Ausgrabungen finden, etwa in Thun-
Allmendingen.* Gelegentlich befindet sich oberhalb eines heidnischen Tempels
eine Kirche. Diese Aneignung von heidnischen Kultraumen kann nicht als eine
Kultkontinuitit interpretiert werden. Oft ist sie ein Symbol des Triumphes des
christlichen Gottes iiber die heidnischen Gotter.?’

Dem uns nun schon mehrfach begegnenden theologischen Zirkel um Augus-
tinus und Ambrosius gehorte auch Bischof Vigilius von Trient an, er war
Suffragan von Mailand. Von ihm ist eine Geschichte des Konflikts zwischen
Heiden und Christen aus den Alpen iiberliefert. Vigilius dokumentierte das
Geschehen 397-98 in zwei Briefen an Bischof Simplicianus von Mailand und
Johannes Chrysostomus, Bischof von Konstantinopel. Betroffen waren drei
Christen aus Kappadokien, Sisinnius, Martyrius und Alexander, die im Val
di Non wirkten. Ein tédlicher Konflikt brach aus, als diese drei Abgesandten
der Trienter Kirche Angehorige der christlichen Gemeinde ermahnten, die an
paganen Kulten teilgenommen hatten. Die Fraktion der Heiden war dariiber
emport, es kam zu Diskussionen und am Ende wurden die drei Minner umge-
bracht.?® Diese Geschichte verbreitete sich schnell, sie machte ihre — literarisch
dokumentierten — Runden und erreichte schliesslich um 412 sogar Augustinus
in Nordafrika. Laut seinem Zeugnis (Epp. 139) bewirkte die Kirche, dass die
Mérder, als sie gefangen wurden, nicht mit dem Tod bestraft wurden. Bald
entwickelten sich diese Mirtyrer in den christlichen Texten zum Symbol fiir
die mutige Mission tapferer Christen in abgelegenen (Gebirgs-) Gegenden.
Die archédologischen Reste sprechen hingegen von einer tiefgehenden Roma-
nisierung und sogar der spitantike, urspriinglich aus Kleinasien stammende
Mithraskult ist in dem Tal dokumentiert. Doch schon Vigilius beschreibt die
Bevolkerung ganz entsprechend dem antiken Topos (s. 0.) als wild und bar-
barisch. Die zeitnahen Zeugnisse des Vigilius zeigen, dass die Kappadokier

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen 19



gar nicht missionierten, sondern sich lediglich um die christliche Gemeinde
und nachlissige Christen kiimmerten.* Das Bild diente also einer Uberhthung
des christlichen Werkes der Mirtyrer.

Ein weiterer Aspekt der einseitigen Darstellung ist die Forderung der Mir-
tyrerverehrung durch Ambrosius von Mailand. Sein Einfluss auf Bischof
Theodor von Octodurum hatte wohl auch zu der Entstehung des Kultes der
Thebdischen Legion gefiihrt. Der erst etwa 80 Jahre spéter postulierte Mérty-
rertod des Bischof Vigilius selber war eine passende Fiktion, wohl nach dem
Vorbild der drei Mirtyrer.*° Daneben war es auch ein wichtiges Thema, schon
getaufte Christen zum «rechten» Glauben zu fiihren. Neben diversen Sekten
und Héretikern waren es vor allem die christlichen Teilnehmer an den alten
romischen und damit paganen Festen, die als Problem angesehen wurden. Die
christlichen Autorititen wetterten gegen sie, doch die Beschuldigten waren
in der Regel iiberzeugt davon, richtige Christen zu sein.*! Die Vita Severini
klagt fiir das zweite Drittel des 5. Jahrhunderts, dass ein Teil der Gemeinde
von Kuchl, etwa 20 km siidlich von Salzburg, «ruchlose Opfer» vollziehen
wiirde. Sie waren schon Christen, da sie wie die anderen Mitglieder der Ge-
meinde in die Kirche gingen. Durch ein Wunder wurden sie wihrend einer
Messe durch Severin blossgestellt.** Statt physischer Gewalt wurde also auf
sozialen Druck gesetzt.

Viele Regionen der Alpen waren im 5. Jahrhundert bereits christianisiert. Doch
diese Erfolgsgeschichte erhielt Riickschlige durch das Auseinanderbrechen
der romischen Hegemonie. Normalerweise waren die barbarischen Herrschaf-
ten, die nun die einzelnen Regionen der Alpen beherrschten, keine Heiden
mehr, sie waren jedoch oft Arianer, wie etwa Burgunder® oder Ostgoten. Die
arianisch-barbarische Herrschaft beeinflusste in den Alpen die Strukturen der
katholischen Kirche kaum, im alltidglichen Zusammenleben kam es allerdings
immer wieder zu Spannungen. In der Vita des Caesarius von Arles wird der
ostgotische Konig Theoderich ausdriicklich gelobt, der Westgote Alarich jedoch
beschimpft — beide waren Arianer.** In dem Konzil von Epaon (517), wird
nach der Konversion des burgundischen Kénigs Sigismund zum Katholizis-
mus bestimmt, was mit den arianischen Kirchen zu geschehen hat: ehemals
katholische wiirden wieder iibernommen, neu gebaute arianische aufgegeben.
Direkt in den Alpen gibt es wenig Evidenz fiir Arianer, obwohl vermutlich
arianische Militéreliten im Gebirge stationiert waren.* Laut F. Glaser besteht
der spétantike Kirchenkomplex am Kirntner Hemmaberg aus arianischen und
katholischen Kirchen, seine Meinung ist allerdings nicht unumstritten.*®

20 Histoire des Alpes — Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2013/18



Ein «germanisches» Heidentum®*’ gab es nie in den Alpen. Einzig die Vita des
Columban (von 639-642) beschreibt eine Verehrung von Wotan im ehemals
romischen Brigantium, dem heutigen Bregenz.*® Doch wiederum stellt sich die
Frage der Interpretation, denn die Nennung von Wotan ist fiir die Alpen einzig-
artig. Es ging moglicherweise darum, aus Columban einen Missionar zu machen,
der es mit «richtigen» Heiden aufnehmen konnte. In den Regionen nordlich der
Alpen, in Alemannien und Bayern, findet man fiir das 6. und 7. Jahrhundert in
den Quellen wenige Spuren von Eliten, die sichtbar eine christliche Organisation
unterstiitzten. Der Ausbreitung heidnischer und synkretistischer Kulte stand
daher wohl wenig im Wege. Ab dem 7. Jahrhundert waren sogar Missionare in
dieser Region titig. Diese wollten hier jedoch nicht Heiden bekehren, sondern
das «richtige» Christentum verbreiten.* Heiden kommen jedoch in den Quellen
nicht vor und auch die archéologischen Funde des 7. Jahrhunderts in den bai-
rischen Voralpen und Alpen sind ein deutliches Zeichen fiir ein kontinuierliches
Christentum von mehr oder weniger grossen Teilen der Bevolkerung. Dessen
genaue Art bleibt jedoch weitgehend im Dunkeln.>®

Die Ostalpen brachen ab dem beginnenden 7. Jahrhundert ganz aus der christ-
lichen Okumene. Hier wurden mit der Eroberung des Raumes durch Slawen
und Awaren die spitantiken kirchlichen Strukturen ganz zerstort. Die neuen,
slawischen Eliten galten den Quellen nach als ganz heidnisch. Anfang des
7. Jahrhunderts waren Missionare erfolglos oder versuchten gar nicht erst,
in diesem Raum tétig zu sein.’' Auch in den Texten des 8. Jahrhunderts galt
die Bevolkerung als pagan. Doch zumindest in karolingischer Zeit wurde
das Heidentum in einigen Regionen iiberbetont, um den herrschaftlichen und
kirchlichen Zugriff besser rechtfertigen zu konnen.>? Zeichen dafiir finden sich
beispielsweise in Osttirol. Die schriftlichen Quellen bezeichnen die Bewohner
als heidnisch®®, die archdologischen Untersuchungen zeigen jedoch, dass hier
die Kirchen kontinuierlich genutzt und instand gehalten wurden. Das gleiche
gilt fiir den Raum Teurnia.** In anderen Regionen der Ostalpen waren «ungebil-
dete» Priester tétig und die karolingischen geistlichen Autorititen diskutierten
tiber die Giiltigkeit der von ihnen gespendeten Taufe.> Die Frage nach den
Christen ist daher problematisch, denn dieser Raum war ja einst durchwegs
christianisiert gewesen. Kam es zu einer Paganisierung mit kleinen Flecken
von «Restchristentum»*® oder war das Christentum zwar unorganisiert, aber
blieb dennoch weit verbreitet?

Daneben bespricht der Briefwechsel Alkuins unter anderem mit dem Salzburger
Erzbischof Arn die besten Methoden der Bekehrung der Menschen im Gebiet

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen 21



des Bistums (das damals nicht nur die Ostalpen, sondern auch Teile Pannoniens
umfasste).”” Hier trafen also die karolingischen Missionare tatsachlich auf Hei-
dentum, dessen genaue Form uns jedoch verborgen bleibt.

Das Friihmittelalter: Fluktuation und Konsolidierung

Im rémischen Reich entwickelten sich die institutionellen Strukturen der Kirche
langsam und meistens (aber nicht immer) auf Basis der romischen Verwal-
tungsbezirke und Hauptorte. Die Ausbildung von Hierarchien innerhalb dieser
Di6zesen und der Zusammenschluss mehrerer unter Leitung eines Erzbischofes
entstanden punktuell ab etwa 400. Dabei war zunichst nicht klar, ob die Stel-
lung innerhalb der rémischen Verwaltungsstruktur oder das Alter des Bistums
wichtiger fiir den Rang innerhalb der Kirche war. Auch die Grenze zu den
benachbarten Bistiimern war oft Quelle fiir Konflikte zwischen den Bischofen. -
Daneben interessierten sich die Herrschenden — von regionalen Eliten bis zu
Fiirsten und Konigen — zunehmend fiir die politischen Moglichkeiten, die die
Forderung eines Bistums oder Bischofs boten. Die Bistumslandschaft der Spit-
antike und des Friihmittelalters war daher ein dynamisches Feld, das sich erst
langsam festigte. Dies ldsst sich auch in den Alpen beobachten. Besonders in
den siidlichen Westalpen war das Bistumsnetz dicht und es kam immer wieder
zu Macht- und Territorialkédmpfen, die folgend kurz skizziert werden.*®

Arles versuchte sich unter Bischof Patroclus (417-426) als Zentrum der gallischen
Kirche zu etablieren. Ab ca. 450 hatte jedoch das benachbarte Vienne durch
die burgundischen Herrscher einen starken weltlichen Riickhalt und versuchte
eine Erweiterung seiner Zustandigkeiten. In Folge wurde gegen den Willen des
Bischofs Hilarius von Arles die Bistumslandschaft um dieses Zentrum herum
neu geordnet. Einige der nun zu Vienne gerechneten Bistiimer befanden sich
in den Alpen, ndmlich Genf, die Tarentaise und Grenoble.® Die Machtbestre-
bungen von Vienne umfassten auch Regionen in den Westalpen, die eigentlich
organisatorisch zu Norditalien gehorten, beispielsweise die Maurienne. Noch
fiir Gregor von Tours war das Tal Turin zugeordnet. Ende des 6. Jahrhunderts
begann der Frankenkonig iiber Burgund, Guntram (561-593; er forderte auch
das Kloster St. Maurice®), seinen Machtbereich durch das Tal der Maurienne
tiber den Mont Cenis in das Susatal hinein zu erweitern. Er diirfte das Bistum
mit dem Hauptort St. Jean de Maurienne (s. o. zur Legende) gegriindet haben.
Papst Gregor der Grosse wandte sich 599 vergeblich im Namen des Turiner

22 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2013/18



Bischofs an die frankischen Konige sowie an Bischof Syagrius von Autun, um
diese einst Norditalien zugeordnete Suffraganbistiimer wieder aus dem fran-
kischen Metropolitanverband zu 16sen.®'

Gelegentlich bedeutete ein bischoflicher Konflikt sogar den Niedergang einer
Stadt. Das siidgallische Cimiez war als Cemenelum einst der Hauptort der romi-
schen Provinz alpes maritimae gewesen und wiére damit der logische Hauptort
fiir die Christen der Provinz gewesen. Doch es kam anders. Zunéchst wanderte
der romische Verwaltungsmittelpunkt in Zuge der Reformen 297 nach Norden
in die Alpen nach Embrun. Gleichzeitig stammt die erste Erwidhnung eines
christlichen Funktionérs des Raumes aus Nizza (314, s. 0.). In Folge bildeten
sich zwei konkurrierende Bistiimer heraus, deren Sitze kaum zwei Kilometer
voneinander entfernt lagen. Nach einer kurzen Zwischenphase eines einzigen,
gemeinsamen Bischofs im 6. Jahrhundert konnte sich letztlich Nizza durch-
setzen. Eine administrative Flurbereinigung bewirkte den Zusammenschluss. In
Folge verlor Cimiez an Bedeutung und die Siedlung mitsamt der Bischofskirche
wurde ganz aufgegeben.®

Ahnliches geschah in Octodurum, dem heutigen Martigny. Dieses Bistum
erschien erstmals mit Bischof Theodor Ende des 4. Jahrhunderts in den
Unterschriftenlisten von Synoden in Mailand. Zwischen 549 und 585 ver-
lagerte sich das Bistum jedoch nach Westen in das rund 30 km entfernte Sion.®
Verantwortlich dafiir war wohl der Aufstieg des nahe gelegenen, michtigen
Konigsklosters St. Maurice ab 515 — es lag, wie Octodurum, an der wichtigen
Verkehrsverbindung iiber den Grossen St. Bernhard. Auch hier bewirkte die
Konkurrenzsituation zweier nahe gelegener christlicher Machtzentren, dass
eine Siedlung aufgegeben wurde. Octodurum zerfiel in einige Kerne um das
ehemalige Zentrum, hier blieb die ehemalige Bischofskirche zumindest als
Kirche erhalten.®

Die Bischofe des 6. und 7. Jahrhunderts zeigen sich in den Quellen — etwa
bei Gregor von Tours oder in der Fredegar-Chronik — als méchtige Abkomm-
linge der regionalen und/oder konigsnahen Eliten, die ehrgeizige Machtpldne
verfolgten. In den Alpen entsprechen die Bischofe von Embrun und Gap ganz
diesem Trend, sie verbreiteten laut Gregor von Tours Mord und Totschlag,
konnten sich aber aufgrund ihrer Verbindungen mit dem Konig und sogar
dem Papst lange halten.% In der Fredegar-Chronik versuchte der Bischof von
Sion Anfang des 7. Jahrhunderts Konigin Bertrude in eine Verschworung zu
verwickeln, das Vorhaben gelang nicht.® Die Verquickung von geistlicher mit
weltlicher Macht zeigte sich auch in den Ostalpen. Der Bischof von Iulium

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen 23



Carnicum, heute Zuglio, an der einst bedeutenden Alpenroute iiber den Pl6-
ckenpass, verlegte laut Paulus Diaconus um 700 seinen Bischofssitz an den
Hof des Herzogs von Friaul. Diese herzogsnahe Stellung gefiel wiederum dem
Patriarchen von Aquileia nicht, der schliesslich Bischof Fidentius mitsamt
seinem Bistum beseitigen konnte.®’

Man sieht, dass nun die inneralpinen Christen deutlicher fassbar werden. Weitere
Beispiele sind der Biograph Columbans, Ionas, der Anfang des 7. Jahrhunderts
in Susa geboren wurde, oder Secundus von Trient, der zur gleichen Zeit eine
wichtige Position am langobardischen Konigshof innehatte.%® Auch der spi-
tere Freisinger Bischof Arbeo wurde ca. 720-730 wohl bei Meran geboren,
zumindest lebte er als Kind einige Jahre dort. Er legte den Grundstein fiir die
Interessen des Bistums im Alpenraum. Wiéhrend Arbeos Amtszeit wurde im
Jahr 769 das Kloster Innichen im Pustertal gegriindet, der erste Abt Atto wurde
der Nachfolger Arbeos.® Dieses Kloster steht exemplarisch fiir die wichtige
Funktion, die die alpinen Kloster an den Wegen iiber die Alpen erfiillten.”
Neben politischer Einflussnahme waren es auch theologische Konflikte, die die
Bistumslandschaft verdindern konnten. In Norditalien fiihrte der Drei-Kapitel-
Streit zu einem Schisma und letztlich zur Teilung des Patriarchats Aquileia. Diese
erfolgte jedoch aus politischen Griinden, da die langobardische Herrschaft ein
deutliches Interesse an einer Distanz zu Rom und Byzanz hatten.” Eine reine
geistliche Entscheidung war es wohl, die den Bischof von Como bewegte, sich
von Mailand abzuwenden und dem schismatischen Aquileia zuzuordnen —
diese Zuordnung blieb bis 1751 aufrecht. Hingegen diirften sich die norischen
Bischofe irgendwann Mitte/Ende des 6. Jahrhunderts zumindest eine Zeit lang
von Aquileia geldst und der frankischen Kirche zugewandt haben, was ja auch
der politischen Zuordnung dieser Zeit entspricht.”

In den stark christianisierten Gebieten der Provence oder Norditaliens mogen
diese recht weltlichen Auseinandersetzungen kaum Konsequenzen auf die Orga-
nisation des Christentums gehabt haben. Doch nérdlich der Alpen erfuhren die
kirchlichen Strukturen dadurch gravierende Verdnderungen. In den Bistiimern
des westlichen Voralpenraumes bedeutete die alemannische Herrschaft mehrere
Wechsel: das Bistum in Avenches wurde aufgegeben und um 580 unter Bischof
Marius nach Lausanne verlagert. Anfang des 7. Jahrhunderts wurde hingegen
inmitten der Alemannia das Bistum Konstanz neu gegriindet, die alemannischen
Eliten waren dabei involviert.”

In den Ostalpen, wo es ab dem 7. Jahrhundert in den Quellen keine Spuren einer
christlichen Organisation mehr gibt, kam es ab der zweiten Hilfte des 8. Jahr-

24 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2013/18



hunderts zu einer volligen Neuerrichtung der kirchlichen Ordnung. Zunéchst
setzte zuerst der Bayernfiirst Tassilo und dann Karl der Grosse schrittweise die
paganen slawischen Eliten ab, dies ging Hand in Hand mit dem Aufbau von
kirchlichen Strukturen. Diese Neuordnung der Kirche orientierte sich wenig
an den spétantiken Verhiltnissen und die rémische Vergangenheit eines Ortes
wurde nur selten genutzt. Es gab den Versuch, den Bischofssitz Lauriacum
(s. 0.) wiederzubeleben, doch fiir eine Herrschaftsausiibung lag er zu sehr an
den Grenzen. Als Ersatz wurde Salzburg gefunden: Der neue christliche Zen-
tralort wurde laut den Quellen auf den Triimmern der antiken Bauten gebaut,
ein starkes ideologisches Bild.” Das fiir die Alpen so wichtige Bistum Freising
(ab 739), gleichzeitig auch bayerische Herzogspfalz, hat keinerlei spitantike
Bezugspunkte. Hier war ein ganz neuer Mittelpunkt entstanden.

798 wurde Salzburg Zentrum eines neu eingerichteten Erzbistums nérdlich
der Alpen, ihm wurden nicht nur neue Bistiimer wie Freising, sondern auch
der einst zu Aquileia gehorige Ostalpenraum zugeordnet. Dies passierte nicht
ohne Proteste des Patriarchats. Doch obwohl man Dokumente aus dem 6. Jahr-
hundert vorlegen konnte, die die einstige Zugehorigkeit bewiesen, ordnete
Karl der Grosse den grossten Teil des Raumes dem Erzbistum zu.”> Salzburg
reaktivierte die spitantiken Bistiimer nicht — Lauriacum, Aguntum, Teurnia
und Virunum gingen unter. Bis auf Lauriacum (heute Lorch, ein Stadtteil von
Enns) wurde auch die Besiedlung nicht mehr aufgegriffen, wie dies beispiels-
weise in Ptuj oder Celje (Celeia) der Fall war. Die Grenze zwischen Salzburg
und Aquileia lief entlang der Drau und hatte bis Mitte des 18. Jahrhunderts
hinein eine Giiltigkeit.”

Der Versuch, die einst nach Siiden orientierten alpinen Bistiimer nach Norden
bzw. Westen hin neu einzuordnen, wurde in karolingischer Zeit forciert. So wurde
Churritien 843 endgiiltig von Mailand abgetrennt und dem Erzbistum Mainz
zugeordnet.”” Auf der Synode zu Frankfurt gibt es einen deutlichen Hinweis
darauf, dass es nun neben dem Erzbistum Salzburg weitere alpine Erzbistiimer
gibt, ndmlich Embrun und Tarentaise.” Im Falle der Maurienne waren die
Diskussionen zwischen Vienne und Turin noch nicht abgeschlossen. Der Streit
um Besitz im Susatal fiihrte im 9. Jahrhundert zu gross angelegten Falschungs-
aktionen von Seiten des Bischofs von Vienne und war auch im 12. Jahrhundert
noch nicht ganz gel6st.”

Mit dem 8. Jahrhundert iibernahmen vor allem die Kloster die nidchste Phase der
Christianisierung der Alpen. Beginnend schon 515 mit St. Maurice d’ Agaune,
wurden diese zunédchst an den wichtigen Alpeniibergiingen gegriindet, etwa

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen 25



739 Novalesa im Susatal. Doch die Giiter des Klosters finden sich auch in
abgelegenen Tilern der Westalpen.®*® Auch Bischofshofen an der Salzach (711),
Innichen im Pustertal (768) oder Miistair am Ofenpass (ca. Mitte 8. Jahrhun-
dert) befinden sich an Orten, an denen es vorher nur eine diinne christliche
Infrastruktur gegeben hatte. Diese Kloster wurden zunéchst vor allem wegen
der Wege und den Routen iiber die Alpen gegriindet, sie kontrollierten den
Verkehr und versorgten Reisende. Doch die Lage oft weitab vom néchsten
christlichen Zentrum bewirkte, dass nun auch die Bevolkerung dieser Rdume
eine stirkere Bindung an das Christentum erfuhr. Zuséatzlich bewirkten die
Besitzungen der Kloster und Bistiimer, dass auch abgelegenere Téler christlich
erschlossen wurden. Somit erreichte der Glauben nun auch eine Bevolkerung,
die abseits grosser Siedlungsmittelpunkte lebte.

Zusammenfassung

Der Artikel behandelt die Ausbreitung des Christentums in den Alpen, die
Entstehung erster christlicher Strukturen und die ersten Konflikte, die sich
dadurch ergaben.

Die Bewohner entlang der grossen Alpentransversalen kamen schon ab dem
3. Jahrhundert mit einer zunehmenden Anzahl an christlichen Reisenden in Kon-
takt — Soldaten, Pilger, Héndler. Daneben waren es grosse, christliche Zentren
des Voralpenlandes wie Mailand, die auf die Bevolkerung des nahe Gebirge
grossen Einfluss ausiibten. Ab dem 5. Jahrhundert war der gesamte Alpenraum
in Didzesen eingeteilt, wobei der Prozess und das Ausmass der Christianisierung
in einigen Regionen im Dunkeln bleiben.

Schon friith kam es zu den ersten Konflikten — zwischen Christen und Heiden,
aber auch innerhalb der Kirche. Bischofe stritten um Einfluss, Erzbischofe
wollten ihre Di6ézese und Eliten ihren Machtbereich erweitern. Die Zuordnungen
fluktuierten und begannen sich erst im 9. Jahrhundert zu stabilisieren. Mit dem
8. Jahrhundert bewirkten dann die zahlreichen neu gegriindeten Kloster, dass
nun auch Tiler, die weit entfernt von den friihen christlichen Zentren lagen,
erreicht wurden.

26 Histoire des Alpes — Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2013/18



Anmerkungen

C ok

Dieser Artikel basiert auf dem Kapitel «Christentum» des Buches «Die Alpen im Friihmittelalter»
(Bohlau 2012, Diss. Uni Wien 2010) der Autorin, die weiterfiihrenden Forschungen wurde iiber das
FWEF-Projekt «The Eastern Alps revisited» finanziert. Dank an Francesco Borri und Maximilian
Diesenberger fiir Anregung und Kritik.

A. Lee, Information & Frontiers — Roman foreign relations in Late Antiquity, Cambridge 1993,
S. 150, 161-165; R. Wyss, «Handel und Verkehr iiber die Alpenpisse», in: H. Jankuhn (Hg.),
Untersuchungen zu Handel und Verkehr der vor- und friihgeschichtlichen Zeit in Mittel- und
Nordeuropa, Band 5, Géttingen 1989, S. 155-173.

Eucherius von Lyon, Passio Acaunensium Martyrum, in: Scriptores rerum Merovingicarum 3 (Mo-
numenta Germaniae Historia, ab hier zitiert als MGH), ed. B. Krusch, Hannover 1896, S. 20-41;
B. Nif, «EBucherius von Lyon, Theodor von Octodurus und ihre Legionére», in: J.-M. Roessli,
O. Wermelinger, B. Néf (Hg.), Mauritius und die Thebdische Legion, Freiburg 2005, S. 95-118,
hier S. 97; D. Woods, «The Origin of the Legend of Maurice and the Theban Legion», Journal
of Ecclesiastical History, 45, 3, 1994, S. 385-395, hier S. 387.

H. Biittner, «Frithmittelalterliche Bistiimer im Alpenraum zwischen Grossem St..Bernhard und
Brennerpass», Historisches Jahrbuch, 84, 1964, S. 1-33, hier S. 4.

Zur historischen thebdischen Legion: M. Speidel, «Die Thebdische Legion und das spitrémische
Heer», in: Roessli/Wermelinger/Naf (wie Anm. 2), S. 37-46.

A. Antonini, «Les origines du monastére de Saint-Maurice d’Agaune», in: Roessli/Wermelinger/
Nif (wie Anm. 2), S. 331-337.

Marius von Avenches, MGH, Auct. Ant. X1, ed. T. Mommsen, Berlin 1894, S. 234; Gregor v. Tours,
Hist. Il 5 MGH SS rer. Merov. 1,1 ed. B. Krusch, W. Levinson, Hannover 1951, S. 100; R. Kaiser,
Die Burgunder, Stuttgart 2004, S. 171-173.

B. Rosenwein, «One site, many meanings: Saint-Maurice D’ Agaune as a place of power in the
Early Middle Ages», in: M. Jong (Hg.), Topographies of power in the early Middle Ages, Leiden
2001, S. 271-290, hier S. 274 f., 280. Zur Geschichte der Abtei J.-M. Theurillat, L’Abbaye de Saint-
Maurice d’Agaune, Sion 1954. .

R. Rollinger, «Zwischen Faszinosum und Schauer: Die Darstellung von Alpen, Alpenregion und

- Alpenbewohnern in der Antiken Geographie und Ethnographie», in: J. Holzner (Hg.), Briiche und

11

12

13

14

15
16

17

Briicken. Kulturtransfer im Alpenraum von der Steinzeit bis zur Gegenwart, Wien/Bozen 2005,
S. 48-57; M. Monnier: «Exploitation littéraire du theme des Alpes dans 1’ Antiquité», in: B. Janin
(Hg.), Actes du Colloque International sur les Cols des Alpes, Antiquité et Moyen Age, Orléans
1971, S. 40-44. ‘

Conc. Arelatense A. 314, ed. C. Munier, Concilia Galliae A. 314-A. 506, Turnhout 1963, S. 14-22.
J. Guyon, «Le terrain de la mission», in: J. Guyon, M. Heijmans (Hg.), D’un monde a ’autre,
Arles 2001, S. 21-30, hier S. 24-27; P. Février, Le développement urbain en Provence, Paris 1964,
S.80f.

J. Guyon, «Les premiers temps chretiens», in: P.-A. Février (Hg.), La Provence des orzgmes al’an
mil, Rennes 1989, S. 381442, hier S. 389.

Itinerarium Burdigalense, ed. P. Geyer, Itineraria et alia geographica, Turnhout 1965, S. 3-5.

E. Brocard, «Le culte des saints en Maurienne», in: Les Amis du Mont-Cenis (Hg.), Le Moni-
Cenis et sa région: publication des actes du Congrés le Mont-Cenis et sa région, Chambéry 1977,
S. 62-67.

P. Geary, Aristocracy in Provence. The Rhdne Basin at the dawn of the Carolingian Age, Stuttgart
1985, S. 1, 33-35.

MGH DD Lo I, ed. T. Schieffer, Berlin/Ziirich 1966, N. 4, S. 60—62.

Gregor v. Tours, Liber in Gloria martyrum 13 MGH SS rer. Merov. 1,2, ed. B. Krusch, Hannover
1885, S. 47 f.

R. Poole, «The See of Maurienne and the Valley of Susa», The English Historical Review, 31, 1916,

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen : 27



18
19
20
21
22
23
24
25

26

27

28

29
30
31
32
33
34

35

36
37
38
39

40
41

42
43

28

S. 1-19, hier S. 1-4, 7-9; Vita Tigris Virginis Mauriennsis MGH SS rer. Merov. 3, ed. B. Krusch,
Hannover 1896, S. 233 f. '

R. Kaiser, Churrdtien im friihen Mittelalter, Basel 2008, S. 96.

Vita Columbani Ionae 27 MGH SS. rer. Merov. 4, ed. B. Krusch, Hannover 1902, S. 102.

Vita Sancti Galli MGH SS. 11, ed. G. Pertz, Hannover 1829, S. 10.

D. Dumville, «St. Cathrée of Metz and the Hagiography of Exoticism», in: J. Carey, M. Herbert,
P. O Riain (Hg.), Studies in Irish hagiography, Dublin 2001, S. 172-188, hier S. 186-188.

Vita Lucii confessoris Curiensis MGH SS rer. Merov. 3, ed. B. Krusch, Hannover 1896, S. 3.

A. Frutaz, Le fonti per la storia della Valle d’Aosta, Rom 1966, S. 163.

Guyon (wie Anm. 10), S. 23 f. -

Guyon (wie Anm. 11), S. 406 f.; J. Guyon, «Christiana tempora: le succes de la mission», in: Guyon/
Heijmans (wie Anm. 10), S. 115-121, hier S. 119 f.

H. Berg, «Bischofe und Bischofssitze im Ostalpen- und Donauraum vom 4. bis zum 8. Jahrhundert»,
in: H. Wolfram, A. Schwarcz (Hg.), Die Bayern und ihre Nachbarn, Wien 1985, S. 61-110, hier
S. 76.

H. Krahwinkler, «Le patriarchat d’ Aquilée, <matrix> des régions entre Adriatique et Drave», Histoire
des Alpes — Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen, 6, 2001, S. 25-39, hier S. 26.

R. BratoZ, «Das Christentum in Slowenien in der Spatantike», in: H. Grassl (Hg.), Kulturhistorische
und archdologische Probleme des Siidostalpenraumes in der Spéitantike, Wien 1985, S. 32-54, hier
S. 32-37; Berg (wie Anm. 26), S. 62 f.

Auch eine Zugehorigkeit zu Sirmium ist denkbar. BratoZ (wie Anm. 28), S. 35; Berg (wie Anm. 26),
S. 106 f.

Eugippius, Vita Severini, ed. Noll, Passau 1963, S. 58-117; Ennodius, Vita Beati Antoni MGH Auct.
Ant. 7, ed. F. Vogel, Berlin 1885, S. 185-190.

Eugippius (wie Anm. 30), 30; Ennodius (wie Anm. 30), c. 10 u. 14.

Siehe dazu W. Pohl, M. Diesenberger (Hg.), Eugippius und Severin, Wien 2001, insbesondere
S. 13-15 der Einleitung von W. Pohl. Ebenso dort W. Goffart, «Does the Vita s. Severini have an
Underside?», S. 33—40. ‘

Eugippius (wie Anm. 30), c. 26, c. 36.2; A. Schwarcz, «Severinus of Noricum between fact and
fiction», in: Pohl/Diesenberger (wie Anm. 32), S. 25-32, hier S. 29.

M. Diesenberger, «Topographie und Gemeinschaft in der Vita Severini», in: Pohl/Diesenberger
(wie Anm. 32), S. 77-97, hier S. 89-94.

M. Salzmann, «Rethinking Pagan-Christian Violence», in: H. Drake (Hg.), Violence in Late Anti-
quity, Aldershot 2006, S. 265-286, hier S. 265; M. Heijmans, «La place des monuments publics
du Haut-Empire dans les villes de la Gaule méridionale durant 1’ Antiquité tardive (IV-—VI® s.)»,
Gallia, 63, 2006, S. 27.

M. Balmer, S. Martin-Kilcher, Das romische Heiligtum von Thun-Allmendingen, Bern 1995,
S.37f%.

B. Young, «Que restait-il de 1’ancien paysage religieux a I’époque de Grégoire de Tours?», in:
N. Gauthier, H. Galinié (Hg.): Grégoire de Tours et I’espace gaulois, Tours 1997, S. 241-250, hier
S. 250.

Text u. ital. Ubersetzung in L. Pizzolato, Studi su Vigilio di Trento, Mailand 2002, S. 141-214.
Salzmann (wie Anm. 35), S. 267-273; Berg (wie Anm. 26), S. 76 f.

Woods (wie Anm. 2), S. 388; Berg (wie Anm. 26), S. 77.

C. Sotinel, «Rom und Italien am Ubergang vom Rémischen Reich zum Gotenreich», in: L. Pietri
(Hg.), Der lateinische Westen und der byzantinische Osten (431-642). Die Geschichte des Chris-
tentums — Altertum Band 3, Freiburg/Basel/Wien 2001-2005, S. 300-342, hier S. 331-333.
Eugippius (wie Anm. 30), c. 11.

Wobei auch der Katholizismus bei den Burgundern verbreitet gewesen sein diirfte. I. Wood, «As-
similation von Romanen und Burgundern im Rhone-Raumy», in: V. Gallé (Hg.), Die Burgunder.
Ethnogenese und Assimilation eines Volkes, Worms 2008, S. 215-236, hier S. 223-228.

Histoire des Alpes — Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2013/18



45
46

47

48
49

50

51
52

53
54

55

56
57

58

59

60

61

62

63

64

65

66

M.-J. Delage, «Un Evéque au Temps des Invasions», in: D. Bertrand et al. (Hg.), Césaire d’Arles
et la christianisation de la Provence, Paris 1994, S. 21-44, hier S. 33; Kaiser (wie Anm. 6), S. 156;
Caesarius Vita c. II 45, ed. M. Delage, Paris 2010, S. 300-302.

Prokopius bell. Goth. II (VI) 28, ed. H. Dewing, Cambridge (Mass.) 2002, S. 120-125.

F. Glaser, «Teurnia», in: M. Sa%el Kos (Hg.), Conference on the Autonomous Towns of Noricum
and Pannonia, Ljubljana 2002, S. 135-148; V. Bierbrauer, «Arianische Kirchen in Noricum
mediterraneum und Raetia II?», Bayerische Vorgeschichtsbldtter, 63, 1998, S. 205-226, hier
S. 205-207.

J. Palmer, «Defining paganism in the Carolingian world», Early Medieval Europe, 15, 2007,
S. 402-425, hier S. 404-406.

Vita Columbani I1.27 (wie Anm. 19), S. 102.

H. Reimitz, «Grenzen und Grenziiberschreitungen im karolingischen Mitteleuropa», in: W. Pohl,
H. Reimitz (Hg.), Grenze und Differenz im friihen Mittelalter, Wien 2000, S. 105-166, hier S. 132 f.,
H. Wolfram, Salzburg, Bayern, Osterreich, Wien 1995, S. 43; 1. Wood, The missionary life, Harlow
2001, S. 39-42; Palmer (wie Anm. 47), S. 407—410.

R. Deutinger, «Wie die Baiern Christen wurden», in: H. Fehr (Hg.), Die Anfdnge Bayerns. Von
Raetien und Noricum zur friihmittelalterlichen Baiovaria, St. Ottilien 2012, S. 613-632; C. Later,
«Zur archidologischen Nachweisbarkeit des Christentums im frithmittelalterlichen Baiern», in: Ebd.,
S. 567-612.

Vita Columbani 11.27, II1.9 (wie Anm. 19), S. 104, 124; Vita Amandi Episcopi I 16 MGH SS rer.
Merov. 5, ed. B. Krusch, W. Levison, Hannover 1910, S. 439 f.

Palmer (wie Anm. 47), S. 414.

Traditionen des Hochstifts Freising, ed. T. Bitterauf, Miinchen 1905, N. 34, S. 62.

H. Wolfram, Osterreichische Geschichte 378-907: Grenzen und Rédume, Wien 1995, S. 63;
M. Tschurtschenthaler, «Lavant (Osttirol)», in: H. Sennhauser (Hg.), Friihe Kirchen im dstlichen
Alpengebiet, Miinchen 2003, S. 771-774.

MGH Leges Conc. 2.1, ed. A. Werminghoff, Hannover 1906, S. 176; S. Bonifatii et Lulli epistolae
N. 68 MGH Epp. sel., ed. M. Tangl, Berlin 1916, S. 141; W. Pohl, «Das sanfte Joch Christi: zum
Christentum als gestaltende Kraft im Mitteleuropa des Friihmittelalters», in: G. H6dl (Hg.), Ka-
rantanien und der Alpen-Adria-Raum im Friihmittelalter, Wien 1993, S. 259-280, hier S. 268.
BratoZ (wie Anm. 28), S. 4244, bes. FN 110.

M. Diesenberger, H. Wolfram, «Arn und Alkuin 790 bis 804: zwei Freunde und ihre Schriften»,
in: M. Niederkorn-Bruck, A. Scharer (Hg.), Erzbischof Arn von Salzburg, Wien 2004, S. §1-106,
hier S. 86-88.

B. Beaujard, «Les cités de la Gaule méridionale du III° au VII® s.», Gallia, 63, 2006, S. 11-23, hier
S. 21-23; Guyon, (wie Anm. 11), S. 407; R. Kaiser, «Bistumsgriindungen im Merowingerreich im
6. Jahrhundert», Beihefte der Francia, 22, 1990, S. 9-35, hier S. 34 f.

Epist. Nr. 1 (417), Epist. Nr. 12+13 (450) MGH Epp. 3, ed. W. Gundlach, Berlin 1896, S.5f, 18 £,
20 f.; Nif (wie Anm. 2), S. 106.

Rosenwein (wie Anm. 7), S. 280.

Kaiser (wie Anm. 58), S. 2-31; Gregorii I Reg. Epist. MGH Epp. 2, ed. P. Ewald, L. Hartmann,
Berlin 1900, S. 200, 217; Gregor v. Tours Glor. Mart. 13. (wie Anm. 16); Gregor v. Tours Hist. IV
44 (wie Anm. 6), S. 177-178; MGH Leges Conc. I, ed. F. Maassen, Hannover 1893, S. 161, 173.
Beaujard (wie Anm. 58), S. 23; Guyon (wie Anm. 11), S. 405.

C. de Clercq (Hg.), Concilia Galliae A. 511-A. 695, Turnhout 1963, S. 158 u. 250; Beaujard
(wie Anm. 58) S. 21; Biittner (wie Anm. 3), S. 4, 16.

G. Faccani, «L’église paroissiale Notre-Dame de Martigny», Cahiers d’Archéologie romande, 97,
2004, S. 31-36.

Gregor v. Tours Hist. V 20 und 27 (wie Anm. 6); I. Wood, The Merovingian Kingdoms 450-751,
Harlow 1994, S. 77-79. :

Fredegar-Chronik IV 43 und 44, MGH SS rer. Merov. 2, ed. B. Krusch, Hannover 1888, S. 142 f.

Winckler: Die ersten Christen in den Alpen 29



67
68

69
70

71
12

73
74
75
76
17
78

79
80

30

Paulus Diaconus Hist. Lang. VI 51; H. Krahwinkler, Friaul im Friihmittelalter, Wien 1992, S. 61,
85.

W. Pohl, «Secundus von Trient», in: Reallexikon der germanischen Altertumskunde, Band 27,
Berlin/New York 2004, S. 638 f.

Traditionen des Hochstifts Freising (wie Anm. 53), N. 34, S. 61.

K. Brunner, Herzogtiimer und Marken. Osterreichische Geschichte 907—1156, Wien 2003, S. 97-99,
205-207; W. Stormer, «FernstraBe und Kloster. Zur Verkehrs- und Herrschaftsstruktur des west-
lichen Altbayern im friihen Mittelalter», Zeitschrift fiir bayerische Landesgeschichte, 29, 1966,
S. 299-343.

Krahwinkler (wie Anm. 67), S. 69-71.

Gregorii I Reg. Epist. 16a MGH Epp. 1, ed. P. Ewald, L. Hartmann, Berlin 1891, S. 20; Berg (wie
Anm. 26), S. 83.

Biittner (wie Anm. 3), S. 23 f.

Wolfram (wie Anm. 49), S. 245-251. _

MGH DD Kar. 1, ed. K. Miihlbacher, Hannover 1906, N. 211, S. 282.

Krahwinkler (wie Anm. 27), S. 30.

Kaiser (wie Anm. 18), S. 102.

Concilium Francofurtense a. 794 MGH Leges Conc. 2,1, ed. A. Freeman, Hannover 1998,
S. 167. '

Poole (wie Anm. 17), S. 1-5.

Geary (wie Anm. 14), S. 81-84.

Histoire des Alpes - Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2013/18



	Die ersten Christen in den Alpen

