
Zeitschrift: Histoire des Alpes = Storia delle Alpi = Geschichte der Alpen

Herausgeber: Association Internationale pour l'Histoire des Alpes

Band: 13 (2008)

Artikel: Der Magen der Alten : zur Symbolik des Essens in der
bündnerromanischen Literatur

Autor: Riatsch, Clà

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-2252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-2252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Magen der Alten

Zur Symbolik des Essens in der bündnerromanischen Literatur

Clà Riatsch

Résumé

L'estomac des ancêtres. Le symbolisme des repas dans la littérature grisonne
romanche

La devise devenue slogan publicitaire «L'homme est ce qu'il mange» rend
évident que manger est non seulement une nécessité, un plaisir et un comportement
quotidien ritualisé, mais aussi la forme la plus élémentaire dans laquelle les

êtres humains «intériorisent» et «ingèrent» des parties du monde externe. De

là ressort la valeur symbolique de la nourriture, utilisée sur le plan littéraire

pour glorifier une vie meilleure et plus intense, souvent identifiée avec celle
des ancêtres; mais elle est aussi utilisée pour donner une dimension concrète
à ce qui est idéalisé ou encore est utilisé comme punition symbolique. L'article
illustre les différentes facettes du symbolisme nutritionnel sur la base des textes

de la littérature grisonne romanche des XIXe et XXe siècles.

Die Motive Ernährung und Gesundheit werden in Texten der bündnerromanischen

Literatur stark von Vergangenheitsstereotypen bestimmt, die Wandel

mit Dekadenz identifizieren. Eine direkte Anwendung von Dekadenzstereotypen

zeigt sich im Lob des Essens der Alten. Dieses ist kräftiger und üppiger, die

Esser sind robustere Vertreter besserer Zeiten (I). Eine symbolische Spitze
erreicht solche Stereotypie im Gegensatz zwischen Milch auf der einen,
Kaffee und Schnaps (II) auf der andern Seite. Eine indirekte Anwendung
von Dekadenzstereotypen zeigt sich im Lob der Vergangenheit in der Figur
des «Weniger-aber-Mehr»: kargere Nahrung und doch kräftigere, gesündere

61



Menschen. In der Vollendung dieser Figur ist das Kargere auch das Bessere

(III). Eine vom literarischen Realismus bestimmte Variante beharrt auf der

direkten Relation zwischen Essen und Arbeit: Wer schwere körperliche Arbeit
verrichtet, und das sind die Alten eher als die Zeitgenossen, muss entsprechend

essen und trinken (IV). Die indizielle und symbolische Dimension des

Essens greift überdies auf den inneren Menschen über: Nahrung und Essen

sind Bildspender für die geistige und seelische Bildung des Menschen, aber

auch für ihre groteske Herabsetzung (V). Das Essen kann schliesslich auch zur
symbolischen Strafe werden: Dem gefühllosen Spötter wird damit «das Maul

gestopft», am besten gleich mit dem Gegenstand seines Spottes (VI).

Das grosse Essen der Alten

Das berühmteste Beispiel eines poetischen Lobs der alten Bauernküche in der

bündnerromanischen Literatur ist das Versepos II Gioder (1886) des surselvischen

Dichters G. H. Muoth (1844—1906).1 Die narrativen Sequenzen in Hexametern
erzählen von der Brautschau des jungen Gioder (Theodor), der, da in Zeiten der

Dekadenz unterwegs, lange suchen muss, bis er auf zwei währschafte Bauerntöchter

stösst, die altbewährte Traditionen offensichtlich kennen und hochhalten.

In die Erzählung eingeschoben sind die Versicheis dil Gioder (Verse 95-160), in
denen die moderne Dekadenz satirisch gegeisselt wird. Gioder trifft die beiden

Töchter am St.-Placidus-Fest im Wirtshaus, wo sie sich mit ihrem alten Vater

zum Festmahl einfinden:

«Sundel èr'in amitg délia veglia maniera de viver.

Latg e paun e caschiel, veschlems e earns ensaladas

Plaian ami bia meglier, che nossas spisas modernas.»2

Als der Braten aufgetischt wird, für ihn viel zu früh, schimpft der Alte über
den Verfall der guten Essenssitten, an dem die Fremden schuld seien, und
erinnert dann an das «ganz andere Register»,3 nach dem sich ein solches Essen

früher abgespielt habe. In der Evokation des üppigen Festmahls der guten
alten Zeit4 zieht dann der Dichter alle Register, seine kulinarische Hymne
wurde als «eigentliche Apotheose der alten Küche» (Bezzola) gewürdigt,
als «linguistisches, ethnographisches und poetisches Fest» (Camartin).5 Das

poetische Menu feiert genüsslich und ausschweifend die Masslosigkeit des

62 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2008/13



Schlaraffenlandmotivs, das in Benedetto Vignes Karikatur einer «perdunanza

gronda», einer grossen Kirmes, seine bisher letzte parodistische Überhöhung

gefunden hat.6 Die realistische Erdung dieser poetischen Ausschweifung
übernimmt der wiederholte Hinweis auf die Strapazen7 eines solchen Essens, auf
die Notwendigkeit, die Hosen zu öffnen und den Gurt weiter zu schnallen.8

Und doch kenne er keinen, so schliesst der Alte, «der ob einem solchen Essen

gestorben sei».9 Ein weiteres realistisches Einsprengsel ist der Hinweis des

Alten, man habe das gerne gegessen, habe man doch «nicht immer frisches
Fleisch».10 Der Schlaraffenlandkatalog des Festessens ist denn auch viel
deutlicher auf Fleisch fixiert - Nieren,11 Ragout,12 geräuchertes Fleisch,13

Filets und Bruststücke,14 Rindfleisch,15 Ochsenzunge und Schweinsschulter,16

Kalbsbraten oder Lammgigot,17 gefülltes Hähnchen,18 wunderbarer Schinken
-,19 während der Katalog seiner Alltagsspeisen, den der Alte vorausschickt,
weit eher aus Milch- und Mehlspeisen - Vollmilch mit Brotbrocken und fettes

Schmalzmus,20 in Milch gekochte Klösschen, Maisknödel, Mehlklösschen, in
Butter schwimmende Krautknödel, Teigklösse, Hafenklösse, selbst gemachte
Nudeln, gebratene Teigknollen, Zigerschmarren, Rahmbrei, Ziger mit Mehl,
Ziger, Quark21 - besteht.22 In seinem ästhetischen Kommentar zu Muoths
Schlaraffenlandmenu findet Iso Camartin, «es wäre interessant, einmal den

Versuch zu machen, ob man auch heutzutage ein solches Programm bewältigen

könnte»,23 indem man wie Muoths alte Bauern einfach den Gurt weiter
schnallte. Die Frage verweist auf die irreale Üppigkeitsfantasie des Katalogs,
die als solche von einem Topos abgefedert ist: dem Topos des unverwüstlichen

Magens der Alten, die für Zeitgenossen unvorstellbare Mengen sehr kräftiger
Speisen zu sich nehmen konnten. Damit ist aber nicht die Vergangenheit als

Epoche einer dauernden grande bouffe stilisiert, sondern nur die Ausnahmesituation

ihrer Feste, die im Extremfall in Fresswettkämpfen gipfeln können.

Die Kapazitäten der Alten sind im Topos nämlich die Folge ihrer harten,

kargen und damit gesunden Febensweise. Diese Verbindung zeigt sich in
Muoths Gioder vor allem im Kontrast zwischen dem Festmenu und den
satirischen Versicheis. In einem von Schimun Vonmoos erzählten Fresswettkampf
zeigt sie sich darin, dass nicht der Dickwanst, sondern der zähe Schmächtige
gewinnt (dazu unten, S. 65 ff.).

Riatsch: Der Magen der Alten 63



Milch und Schnaps

Zum Abschluss der Auflistung seiner Alltagsküche fasst Muoths alter Polterer
ihre Auswirkungen zusammen:

«Quei ei stau tier mei l'usitada maniera de viver,
Stevel bein, vegnevel grass e sundel otgonta;
Er mia glieut ha floriu e teniu il miedi ord casa.»24

Die Antithese zwischen der gesunden, alten und der krank machenden, neuen
Zeit findet vor allem in heimatliterarischen Traditionen ihren klarsten
Ausdruck im symbolischen Gegensatz zwischen Milch auf der einen, Kaffee und

Schnaps auf der andern Seite. Muoths Versicheis geissein die «Degenerada,

fetg lavagada / Naziun dad uss!»,25 das degenerierte, höchst verdorbene
Geschlecht der Gegenwart, durch allgemeine Kritik am «Fortschritt», der den

Menschen nichts gebracht habe, durch insistente Hinweise auf die verlorene
Autarkie und die neue, totale Abhängigkeit vom «hermè», vom Krämer,26 vor
allem aber durch die krude Illustration der Verluderung von Haushalt und

Küche. Zum Zvieri «quei tissi tè», dieses Teegift, morgens und abends «la

broda nera / d'in trest caffè»,27 die schwarze Brühe eines traurigen Kaffees.
Damit nicht genug:

«En quei salvadi, striun bubradi

Vegn mess vinars,
La ver'essenza de pestilenza,
II latg dils nars.»28

Die metaphorische Verdichtung, die Schnaps als spezielle «Milch» anspricht,
hebt den «närrischen» Übergang vom Natürlichen zum Künstlichen und Giftigen
nur noch eindringlicher hervor. Der Ideendiskurs im Hintergrund ist im Fall von
Muoth nicht von Abstinenzlertum und Verzichtsmoral bestimmt, im Gegenteil.
Muoths Alter schliesst im Gioder die Liste seinerAlltagsspeisen mit einem «guten
Viertel Veltliner» ab,29 das typische Weinlob der Trinklieder ist bei Muoth als Lob
des Veltliners mehrfach zu hören, mehr noch, die Verwässerung von Wein und

Schnaps figuriert unter den Übeln, welche die moderne Fremdenindustrie nach

Graubünden eingeschleppt habe. Im Gedicht Ina sbarrada din vegl conducteur

(Eine Tirade eines alten Kutschers) von 1908 heisst es:

64 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2008/13



«Il vin de Valtrin'ei cuntschaus e castraus;
Perfin il vinars ei lavaus e cresmaus.»30

Die unterschiedliche symbolische Aufladung desselben Stoffs ist abhängig

vom Fokus und von der Strategie der antimodernistischen Polemik. Wo diese

auf die Verwässerung des Eigenen durch Neues und Fremdes abzielt, kann

sogar der Schnaps das Eigene, Kräftige und Genuine repräsentieren, wo
dagegen die perverse Ersetzung des Eigenen hervorgehoben wird, ist Schnaps
«die Milch der Narren». Die Ersetzungsvariante ist häufiger und symbolisch
stärker, der Schnaps ersetzt die Milch auch im Sinne des fatalen Surrogats,
das demjenigen bleibt, der sein Eigenes unbedachterweise aufgegeben oder

fatalerweise verloren hat. In Reto Caratschs II commissari da la cravatta
verda (1950) wird ein Engadiner Bauer vom Teufel in Versuchung geführt,
sein ärmliches Haus gegen Geld und ein besseres Leben zu tauschen. Dem
Bauern ist es, als hätte er Asche im Mund: «Culs vainchetschinchmilli francs
a's pudaro cumprer bger liters kirsch! Il kirsch es Un amih dais disgrazchos.»31

Die Asche - die Metapher basiert auch auf dem Feuer des Branntweins, des

«vinar», des «Feuerwassers» - ist das Indiz des Endes, die Milch dagegen

dasjenige von Neuanfang und Kontinuität. In der Vision, die ihn und sein Haus

rettet, sieht der Bauer die alte Familienwiege, darin ein Kleinkind, «ün pop,
ün cun massellas cotschnas, ün chi bsögna lat a tamfun».32 Die symbolische
Verbindung von Schnaps und Dekadenz wird verstärkt durch die suggestive

Einbettung in historische Zusammenhänge von Kolonisation, Vertreibung und

Ausrottung. Dies zeigt sich im Titel eines Kabarettprogramms von Linard
Bardill, Das Feuerwasser der Rätoromanen heisst Marenghin (1986). In der

heimatliterarischen Tradition ist die Milch das Getränk des gesunden Bauern,
der Schnaps dasjenige des dekadenten Reichtums, aber auch dasjenige des

verkommenen industriellen Proletariats.33

Die Kraft des Kargen

In Duonnanda Baua erzählt Cla Biert (1920-1981) von einer Grosstante

mit einem archaischen Lebens- und Familienverständnis:34 «Quai d'eira üna

duonna chi vivaiva amo in quel möd patriarcal, in quel muond ingio cha tuot
ils paraints appartegnan per uschedir pro la chasa, sainza far quint sün dar

e tour.»35 Ganz selbstverständlich hilft Tante Baua auch bei der Feldarbeit,

Riatsch: Der Magen der Alten 65



beim Mähen etwa: «Ella vaiva ün bun güz, tant cha meis bap vaiva fadia da

tgnair la botta cun sgiar. Eu m'algord amo da sia eut, üsada e stiglia sco ün

spaid. Aint illa gialoffa dal scussal vaiv'la adüna Una troclina na plü gronda co
ün dancler, cun aint sal. Tuottadi nu bavaiv'la ingün'aua, e cur ch'ella vaiva
said, schi pigliaiv'la culla pivatella Una praisa sal e lavuraiva inavant, sco üna

maschina. [...] Cur cha nus plondschaivan da las chaluors schi ella riaiva e

dschaiva: <Pon da chasa tegna chod d'inviern e frais-ch d'instà.»>36

Tante Baua repräsentiert die Figur, die Kraft, Ausdauer und Zähigkeit bei der

Arbeit und im Leben aus ihrer Disziplin und Enthaltsamkeit bezieht, in ihrer
reinsten Form. Die einzige Abweichung, die der für Biert typischen, komischen

Gegenstimme entspringt, ist der Vergleich «wie eine Maschine».
Das Verhalten von Bierts Tante Baua entspricht einer älteren Norm, die neueren

Forderungen nach offenbar lebenswichtigem Dauertrinken diametral
widerspricht: Trinken macht nur noch mehr Durst, entkleiden macht die Hitze nur
noch unerträglicher. Die Moral dahinter ist evident: Die Lustsignale des Körpers

sind trügerisch, ihnen ist mit Disziplin, Selbstbeherrschung, Entsagung zu

begegnen. Das Salz, das sich die Tante gönnt, ersetzt nicht nur dasjenige, das

sie ausschwitzt, es ist auch Indiz der Kraft von Disziplin und Moral, es ist der

Gegenstoff zum «Zuckerschlecken» dekadenter Illusion.
In der Erzählung Parmuoglias (Schlehen) von Schimun Vonmoos (1868-1940)
sind saure Schlehbeeren und süsse Trauben im Spiel.37 Der Bauer Jachen

Guitsch bietet die Schlehen seinem Freund Jon Duri an, der als reich gewordener

Emigrant zurückgekehrt ist und in seiner neu erbauten Luxusvilla residiert.
Dieser lehnt die sauren Früchte der Heimat als «rüzcha da Timpussibel», als

«unmögliches Zeugs», ab und bietet dem Freund dafür frische Trauben an, die

er eben aus Meran erhalten hat. Der beleidigte Bauer lehnt diese wiederum
ab, erinnert den stolzen Schnösel daran, dass er als armer Junge die Schlehen

nicht verachtet habe und dass ein steinreicher Mann aus Sent diese ebenfalls

pflücke und schätze. Die Schlehen werden dann zum «segn da la simplicité»,
zum «Zeichen der Einfachheit», stilisiert, sie erinnern an die Ahnen, «chi
eiran uschè ferms e furtünats in lur simplicité», die in ihrer Einfachheit so

stark und glücklich waren, aber auch an siegreiche Feldherren der römischen

Republik, die, von der Schlacht heimgekehrt, pflügen gingen.38 Damit sind

Alter und Herkunft des Stereotyps im Text selbst ausgewiesen. Zum Schluss

werden die Schlehen zum Emblem der kargen romanischen Literatur: Leser,
die Trauben bevorzugen, müssen sich sonst wo umsehen, romanische Texte
bieten nur die Früchte der Gegend, Schlehen: «Queis chi tscherchan üjas,

66 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2008/13



ston tour qualchosa oter per mans; quia nun als vain sport oter co'l früt dal

pajais: parmuoglias!»39
In der nächsten Erzählung mit denselben Figuren wird der Villenbesitzer
wieder zum Bauern, da ihn dieses Luxusleben, «quaista vita da michelat»,
umbringe.40 Er erinnert sich an eine Fresskonkurrenz auf der Alp am Tag des

Abzugs, der schelpcha. Peder Tambur wird beim Erstellen der Alprechnung
ausgelacht, weil er nicht rechnen kann. Er wehrt sich und fordert die Spötter
zum Fressduell, was zähle, sei ein guter Magen und der zeige sich «cun mangiar

putingramma», beim Essen von Rahmmuses.41 Der Einzige, der es wagt, die

Herausforderung anzunehmen, ist «Tabold Jonet, ün horn pitschen e sech»,

der Anwalt Jonet, ein kleiner, hagerer Mann.42 Nachdem der Dickwanst Peder

Tambur die Waffen hat strecken müssen, isst dieser ruhig weiter: «L'abold
Jonet manget quietamaing inavant sia purziun e quella da Peder e Iura dschet

el al signun: <Dà nan Una tazza!> El svödet in quella il grass chi eira amo

giö'l fuond dal test fin a Tultim guot e'l bavet cun gust. Cur ch'el avet fat giö
ils mustabs cun la rain dal man, dschet el a Peder: <[...] tü nu manglast da

quinderinvia drivir Una bocca tant granda, sch'ella tegn'aint uschè pac.>»43

Die Szene ist eine symbolische Verdichtung der Überlegenheit des «Mageren»
und Kargen, das nicht auf Not, sondern auf Verzicht gründet, auf Disziplin. Der

Magere schlägt den Fetten auch beim Fett-Essen. Interessant ist schliesslich
die Verknüpfung der metaphorischen Wendung «den Mund voll nehmen» mit
ihrem konkreten Ausgangspunkt. Der Nachweis von Esskapazität lässt sich

verschieden deuten; wichtig bleibt, dass der magere Sieger eine konkrete, vom

Körper zu leistende Deckung einer Prahlerei verlangt, die er selbst vermeidet,
obwohl oder gerade weil sie für ihn jederzeit einlösbar wäre.
Sehr häufig ist das Kargere allerdings nicht nur das Kräftigere und Gesündere,
sondern auch das Bessere. In Cla Bierts La müdada ist Karin, aristokratische
Dame und weise Bäuerin, erstmals im Haus ihres neuen Freundes zur marenda

eingeladen. Schon beim Brot muss die Weitgereiste zugeben: «Uschè bun pan
amo mâ nun haja mangià.»44 Zum Dessert gibt es fuatschas, Fladen, die ihr
ebenfalls schmecken: «Iis deserts dal Grand Hotel nu valan inguotta cunter

quist quia. Vus oters mangiaivat propcha be specialitats.»45

Die wirklichen Spezialitäten sind im Alltag verborgen; ein zentraler Punkt
realistischer Poetik. Das Essen der Bauern ist weit edler als dasjenige der

Herrschaften, es ist nur unscheinbarer, wie ihr Leben, wie sie selbst.

Riatsch: Der Magen der Alten 67



Der Hunger des Holzfällers

In Fastens (1961, Holzriesen) erzählt Andri Peer von einem kleinen Jungen,
der seinem Vater, der in abgelegenen Waldgebieten im Akkord Holz fällt, das

Mittagessen bringt. Früher hatte er das Essen selbst mitgenommen und
zubereitet: «Ant co's maridar, schi'ls taglialainas, bap e bapsegner, vaivan adüna

tut marenda e fat lur giantar dal test, da quellas pohnadas da pulenta e tatsch

chi faiva temma be a verer e chi nodaivan aint il grass da far tschüffer mal a

mincha stomiet medioker.»46

Für «Riesenportionen» braucht Peer das Lehnwortpohnada, dessen tirolerischer

Ursprung (Pochmues, Pochmuis: Schmarren) gut zum Stereotyp des Tirolers
als Kraftprotzes und manierenlosen Fresssacks passt.47 Der stomiet medioker,;

der mittelmässige, kleine Magen, ist offensichtlich derjenige der Zeitgenossen,
während die Alten über den stomi grischun, den Bündner Magen, verfügen, den

das Stereotyp als beliebig belastbar darstellt.
Wenn wir die Holzfäller-Erzählungen von Andri und Oscar Peer autobio-

grafisch lesen, wäre der Grossvater jener bazegner Andri, dem wir auch in
Oscar Peers (* 1928) Roman La rumur dalflüm (1999) begegnen. Von seinen

Akkordarbeiten heisst es hier: «Lavurar cun el nun es facil, id es da tgnair
dür, ün cumbat dasper ün gigant chi nu schanaja ne a tschels ne a sai svess.»48

Die Collage der beiden Texte ergibt die explizite Entsprechung von Körper,
Arbeit und Essen, alle drei von und für «Riesen».

In Andri Peers Fastens verbinden sich Verfahren realistischen Erzählens, welche

die einzelnen Techniken, die Werkzeuge, die Gefahren, die Schwierigkeiten der

Schwerarbeit des Holzfällers dokumentieren und fachsprachlich benennen, mit
poetischen Einsprengseln symbolistischer und expressionistischer
Dichtungstraditionen. So spielt die Sonne in den Ästen «cun sia dainta geig d'öv», mit
ihren eidottergelben Fingern, der Mittag geht durch den Wald «sco ün tiger chod

cun sias striblas cleras e s-chüras», wie ein brünstiger Tiger mit seinen hellen
und dunklen Streifen.49 Am engsten verbinden sich realistische Prosa und Poesie

im Motiv des «Arbeitsgesangs», in der Benennung und Imitation von Klängen
und Rhythmen der einzelnen Arbeitsgänge: «[...] il chant da la sgür svedaisa

chi chüsa mincha bun cuolp cun üna sclingida sonora. [...] Pro mincha cuolp
daiva'l ün pud, sco schi vess fat fadia, mo quai d'eira be seis chant da lavur. La

sgür tagliaiva plü bain accumpagnada da quels dschems ritmics.»50

Auffällig sind auch die lautmalerischen Sequenzen, welche die Geräusche, wie
dasjenige eines am Boden aufschlagenden gefällten Baums, zu imitieren ver-

68 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2008/13



suchen: «Un tun accumpagnà dal sfrachöz da romma e schuschuröz da dascha

e sfrischlöz da fruos-chas sechas giö per terra», ein Knall, begleitet von dem

Geräusch brechender Äste und dem Rauschen von Reisig und dem Zersplittern
trockener Zweige am Boden.51

Der Vater arbeitet «sco Una bes-cha», wie ein Tier, der Sohn vergisst das Essen

und hilft ihm, bis sich plötzlich «der gesegnete Hunger derjenigen, die im Wald

arbeiten», meldet, «quella banadida fom da quels chi stan aint il god».52 Was

folgt, ist nicht ein Festessen, sondern ein Essensfest; gefeiert werden einfache

Speisen, die von der schweren Arbeit, der elementaren Umgebung, dem

«gesegneten Appetit» desjenigen verklärt werden, der sein Essen mehr als verdient
hat. Zwischen Muoths Festessen und der Enthaltsamkeit von Bierts Tante Baua
haben wir hier eine realistische Mitte, eine direkte Proportion von Arbeit und

Essen, die in ihrer elementaren natürlichen Entsprechung verklärt werden: «El

nu vaiva da s'almantar per la marenda, il taglialaina. Üna bella pulenta gelgua
in cravuostinas bain brassadas e glüschaintas dal bun painch culà, o mingluns,
o ovatschs cun lur bellas spiralas brünas chi fan quaida da morder laint cha las

rinclas dan ourdaglioter, e dasper quai dal test ouvs cots a dür, chaschöl e pan-
zetta, magara üna liongia fümantada e duos mails. Meis bap mangiaiva plü plan
sch'eu d'eira pro. Tanteraint giaiva'l a verer dal fö ingio ch'el vaiva miss sura
la coma dal café, perche café bavaiva'l tschinch liters be sulet fin vers d'saira.

Il té cun vin da mamma tendschaiva güsta per giantar. El vaiva said, meis bap,
ed eu n'ha inclet bier plü tard, in servezzan militar, quant liquid ch'ün horn chi

schaschina po consümar in ün di. Lura, mangià il mail o il toc tuorta - eu vaiva

plü lönch - schi invüdaiv'el sia püppa ed eu sentiva cha quai d'eira per el il plü
bel mumaint dal giantar, [...] e's tschantaiva darcheu dasper mai, intant ch'eu

plajaiva aint ils vanzets in palperis, e'm quintaiva da sia lavur.»53

Die Essensszene schliesst mit der erzählenden Rückkehr zur Arbeit. Das von
der Erzählperspektive her betrachtete problematische Detail: «Mein Vater ass

langsamer, wenn ich dabei war», reflektiert die fiktionale und epische Dimension

der Szene.

Nahrung, Bildung, Herabsetzung

Von etwas Unverständlichem, einer Theorie etwa, kann man auf Italienisch

sagen, es sei «kein Brot für meine Zähne», «non è pane per i miei denti»,
auf Deutsch kann man sich an schwer Verständlichem «die Zähne ausbeis-

Riatsch: Der Magen der Alten 69



sen» oder es kann «unverdaulich» sein. Solche Metaphorik gründet auf einer

langen Tradition, die Wissen als einen Stoff anspricht, von dem sich Geist
und Seele «nähren». Entsprechend kann Wissensvermittlung als «Gastmahl»

apostrophiert werden, wie in Dante Alighieris Convivio (circa 1303-1308). In
der romanischen Literatur zeigt sich vor allem die komplementäre Seite dieser

Bildungsallegorie, die Herabsetzung des «Kopflastigen» durch metaphorische

Rückführung auf die bauchlastigen Bereiche des Kochens und Essens.

Zu den beliebtesten Volkserzählungen von Gudench Barblan gehören die

grotesken Episoden aus dem Leben des naiven Riesen Alesch d'Uina.54 Als
sein Vater auf die absurde Idee kommt, ihn zum Pfarrer ausbilden zu lassen,

denkt er an Hochzeiten, Festessen und palormas und hat nichts dagegen. Die
Bedenken des Pfarrers, es brauche einen guten Kopf, um Pfarrer zu werden,

entkräftigt der Vater mit dem Hinweis, der Kopf sei gut, Alesch sei letzthin
die Treppe hinunter und Kopf voran in die Mauer geflogen, ohne den geringsten

Schaden zu nehmen. Da gelingt es dem Pfarrer, sich mit einer grotesken

Lateinprobe aus der Affäre zu ziehen. Es müsse sich zeigen, ob Alesch «das

Latein halten könne».55 Als Latein wird ihm Kaffee mit Rizinusöl verabreicht,
der Versuch, dieses auf dem langen Heimweg in sich zu halten, misslingt,
Alesch bleibt Bauer und Jäger. Die bis heute gern an Gymnasiasten gerichtete
spöttische Frage, ob sie denn auch «das Latein hielten», zeigt die Beliebtheit
dieser Figur der Herabsetzung des Gebildeten durch das körperlich Elementare,
aber auch der Bildungsallegorie des «Stoffes», der verinnerlicht und «verdaut»

werden muss. Dem naiven Riesen Alesch, der unter anderem junge Kätzchen

frisst, die er in der Nacht für Suppenfleisch hält, ist der Lateinstoff zu wenig
elementar, zu dünn und im wörtlichen Sinn «überflüssig».56

Die Herabsetzung des Lateins als Bildungs-, Rechts- und Sakralsprache hat

eine lange Tradition in verschiedenen komischen, antiklassischen Gattungen.
Literarische Höhepunkte erlebt sie im latino macaronico der italienischen
Renaissance, ein Begriff, der wie sein deutsches Pendant Küchenlatein57

Kochen und Essen als symbolische Bereiche des Niederen und Elementaren

ausweist, die sich zur Herabsetzung des Abgehobenen und Kopflastigen
vorzüglich eignen. Mit dieser symbolischen Kraft muss auch die merkwürdige
Angewohnheit zusammenhängen, Nahrungsmittel, wie macarun oder salam,
auch erlesene wie strüzzel, im Deutschen Wurst, im Italienischen provolone,
als Metaphern zu gebrauchen, die, auf Menschen bezogen, auf Unfähigkeit
und Dummheit deuten.

70 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2008/13



Essen als symbolische Strafe

Am Anfang von Schimun Vonmoos' Las chotschas d'pel da Not Rasdür (1928,
Die Lederhosen des Not Rasdür) staunt ein ganzes Dorf über die von Reichtum

zeugende Habe, welche die Rückkehr des offensichtlich reich gewordenen

Emigranten ankündigt. Sonst erreicht das Dorf nur die Fuhre mit den Waren

für den Dorfladen von Peder Riola: «El tgnaiva be pacs geners. Per nus infants

pustüt nu daiva que tantas robas bunas sco hozindi, dimpersè sulamaing zücher

cot, ma da quel as survgniva per 5 raps ün struffel chi's pudaiva tschütschar

ün mez di landervia.»58

Dies ist eine minimale Variante der Erzählung «früherer Kargheit» und des

Vergleichs zwischen dem armen alten und dem neuen, reicheren Laden als

Indizien eines Wandels.59 Die auf Reichtum deutende Habe und die luxuriöse

Kleidung des Not Rasdür bilden einen krassen Kontrast zur bitteren Armut
seiner Jugend, das kommentierende Dorfkollektiv spricht von «bella müdada»

und «bella differenza», schöner Veränderung. Als armer Junge hatte Not
Rasdür aus der Mode geratene Lederhosen tragen müssen und war deswegen

ausgelacht und mit Übernamen verspottet worden. Er hatte sich damals gegen
diesen Hohn, «beffa»,60 mit allerhand «noschas sortidas»,61 «üblen Einfällen»,
zur Wehr gesetzt. Zum Erstaunen seiner Gastgeberin packt er jetzt auch diese

Hosen aus; sie erinnerten ihn an viel Ärger, aber auch an schöne Stunden der

Freude, «am algordan a biers disgusts, ma eir a bellas uras da plaschair».62 Da
Not Rasdür als Meisterkoch reich geworden ist, bitten ihn seine ehemaligen
Peiniger um eine Vorführung seiner Kochkunst und werden zu Kutteln und

Mailänder Risotto in die Dorfwirtschaft eingeladen. Die Kutteln schmecken

vorzüglich und werden von allen gelobt, nur einer leistet sich den Fauxpas, an

die berüchtigten Lederhosen zu erinnern. Zum Schluss muss der Koch selbst

zugeben, solche Kutteln seien ihm noch nie gelungen: «Perche - savais cha

ch'avaivat mangià? - Inguott'oter co mias renomnadas chotschas d'pel, e que
chi eira amo plü savuri co'l solit parmesan, n'ha eu gratà giö dal corn ch'eu
dovraiva a seis temp per clomar ils purschès.»63

Die Novelle folgt dem italienischen Genre der beffa, die ihr Opfer nicht nur
vorführt und verhöhnt, sondern ihm auch eine wohlverdiente Lektion erteilt.
Die Spötter hatten aus einem einfachen Indiz von Armut ein Symbol der

Ausgrenzung, ein Stigma gemacht. Der Ausgegrenzte hat in der Fremde seine Armut
überwunden, nun stopft er seinen Spöttern im wörtlichen Sinn das Maul mit dem

Gegenstand ihres Spotts. Im häufigen Motiv des Essens von Kleidungsstücken,

Riatsch: Der Magen der Alten 71



das in der romanischen Wendung mangiar s-charpas noschas, alte Schuhe essen

(für Hunger haben), idiomatisch geworden ist, wird hier das Essen zur
symbolischen Strafe. Diese folgt dem Prinzip des contrapasso aus Dantes Inferno,
das übrigens auch eine groteske Küche ist: Die Strafe ist die Umkehrung des

Vergehens, aus Mündern kam der Hohn, mit dem Gegenstand dieses Hohns

werden sie gestopft.

Schluss

Der zum Werbeslogan gewordene Spruch: «Der Mensch ist, was er isst», macht

es klar: Essen ist nicht nur Notwendigkeit, Genuss, alltägliche, individuell und

vor allem sozial ritualisierte Handlung, es ist auch die elementarste Form, in
der Lebewesen Teile ihrer Aussenwelt buchstäblich «verinnerlichen», «zu sich

nehmen». Die sich daraus ergebende symbolische Aufladung des Essens wird
literarisch genutzt zur direkten oder indirekten Verherrlichung eines intensiveren,
besseren Lebens, das gerne mit demjenigen der Ahnen identifiziert wird, aber

auch zur Herabsetzung und «Erdung» des Abgehobenen und Verstiegenen oder

zur symbolischen Strafe.

Anmerkungen

1 Text in: G. H. Muoth, «Poesias», in: I. Camartin, L. Tuor (Hg.), Ediziun da Breil, Bd. I, Chur 1997,
S. 53-67. Kommentar in: I. Camartin, L. Tuor, «Commentari 1», in: I. Camartin, L. Tuor (Hg.),
Ediziun da Breil, Bd. IV, Chur 1997, S. 95-111.

2 «Bin auch ein Freund der alten Art zu leben. / Milch und Brot und Käse, Küchlein und geräuchertes

Fleisch / Passen mir viel besser als unsere modernen Speisen.» Muoth (wie Anm. 1), Verse
331-333.

3 «tut in auter register». Ebd., Vers 364.
4 Ebd., Verse 365-397.
5 R. R. Bezzola, Litteratura dais Rumauntschs e Ladins, Chur 1979, S. 345 (Original romanisch);

Camartin/Tuor (wie Anm. 1), S. 105 (Original romanisch).
6 B. Vigne, Istorgias da Trantertemp, Zürich 2006, S. 33, wo auch der Berg aus Essen, «ina muntogna

da glatscha da vaniglia», ein klassisches Schlaraffenlandmotiv, vorkommt. Dazu: P. Camporesi,
IIpaese dellafame, 2. Aufl., Bologna 1985, S. 71-116.

7 Vgl. Muoth (wie Anm. 1), Vers 365.
8 Vgl. ebd., Verse 380, 395.
9 Vgl. ebd., Vers 397.

10 «ins ha bucc'adina earn frestga». Ebd., Vers 63.
11 Ebd., Vers 367.
12 Ebd., Vers 369.
13 Ebd., Vers 373.

72 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2008/13



14 Ebd., Vers 374.
15 Ebd., Vers 377.
16 Ebd., Vers 378.
17 Ebd., Vers 381.
18 Ebd., Vers 382.
19 Ebd., Vers 388.
20 Ebd., Vers 341.
21 Ebd., Verse 343-345.
22 Vgl. G. Gadola, «Enzacontas tratgas sursilvanas, che vegnevan aune cuschinadas da nossas tattas»,

II Glogn, 13, 1939, S. 20-26.
23 Camartin/Tuor (wie Anm. 1), S. 109 (Original romanisch).
24 «Das war bei mir die gewohnte Art zu leben, / Es ging mir gut, ich wurde fett und bin jetzt 80; / Auch

meine Leute blühten und hielten den Arzt aus dem Haus.» Muoth (wie Anm. 1), Verse 348-350.
25 Ebd., Verse 199 f.
26 Ebd., Verse 151 f.
27 Ebd., Verse 115 f.
28 «In dieses öde, verhexte Gesöff / Wird Schnaps gegossen, / Die wahre Essenz der Pest, / Die Milch

der Narren.» Ebd., Verse 119 f.

29 Ebd., Vers 347.
30 Ebd., S. 228 f., Verse 19 f.: «Der Veltliner Wein ist nachbereitet und kastriert; / sogar der Schnaps

ist gewaschen und gefirmt.»
31 «Mit den 25'000 Franken wird man viele Liter Kirsch kaufen können! Der Kirsch ist ein Freund

der Unglücklichen.» R. Caratsch, «II commissari da la cravatta verda», in: Ders., Ouvras, Zernez
1983 (1. Aufl. 1950), S. 121-182, hier S. 161.

32 «ein Junge mit roten Backen, einer, der Unmengen von Milch braucht». Ebd., S. 162.

33 Vgl. etwa: G. Fontana, «II Gioder dil Run», in: Ders., Poesias, Drama, Novellas, Chur 1971 (1. Aufl.
1926), S. 219-288.

34 C. Biert, «Duonnanda Baua», in: Ders., Las fluors dal desert, Zernez 1993, S. 15-20.
35 «Das war eine Frau, die noch in einem patriarchalischen Verständnis lebte, in jener Welt, in der

alle Verwandten sozusagen zum Haus gehören, ohne Geben und Nehmen abzurechnen.» Ebd.,
S. 17.

36 «Sie war eine gute Mäherin, so dass mein Vater Mühe hatte, ihr nachzukommen. Ich erinnere mich
noch an ihren Wetzstein, abgewetzt und dünn wie eine Stricknadel. In der Tasche ihres Schosses

hatte sie ein Schächtelchen, nicht grösser als ein Fingerhut, mit Salz drin. Den ganzen Tag über
trank sie kein Wasser, und wenn sie Durst hatte, nahm sie eine Prise Salz von einer Fingerbeere
und arbeitete weiter, wie eine Maschine. [...] Wenn wir über die Hitze klagten, lachte sie und sagte:
<Selbst gewobenes Tuch wärmt im Winter und kühlt im Sommer.>» Ebd.

37 S. Vonmoos, «Parmuoglias. Quatter painch, set chaschöl e tschinch tschigrun», in: Ders., Raquints
e meditaziuns, Samedan 1954, S. 107-127, hier S. 107.

38 Ebd., S. 115.

39 Ebd., S. 117.

40 Ebd., S. 120. Wörtlich: «dieses Schildbrot-und-Milch-Leben».
41 Ebd., S. 122.

42 Ebd.
43 «Der Anwalt Jonet ass ruhig weiter seine Portion und diejenige von Peder und sagte dann zum

Senn: <Gib mir eine Tasse !> In diese leerte er bis zum letzten Tropfen das Fett, das noch auf dem
Pfannenboden schwamm und trank es genussvoll aus. Als er mit dem Handrücken den Schnauz

abgewischt hatte, sagte er zu Peder: <[...] du musst künftig dein Maul nicht so weit aufsperren,
wenn es so wenig zu fassen vermag»» Ebd., S. 123.

44 «So gutes Brot habe ich noch nie gegessen.» C. Biert, La müdada, Thusis, 1962, S. 243.

Riatsch: Der Magen der Alten 73



45 «Die Desserts des Grand Hotel sind nichts wert im Vergleich zu diesem da. Ihr esst wirklich nur
Spezialitäten.») Ebd., S. 243.

46 «Vor ihrer Heirat hatten die Holzfäller, Vater und Grossvater, ihr Essen immer mitgenommen und
dann an Ort und Stelle zubereitet, Riesenportionen Polenta und Kaiserschmarren, die einem schon

nur vom Hinsehen Angst machten und die so sehr im Fett schwammen, dass jedem mittelmässigen
kleinen Magen schlecht geworden wäre.» A. Peer, «Fastens», Da nossas varts, Chasa Paterna,
78/79, 1961, S. 104.

47 Zum Wort vgl. R. Bernardi et dl., Handwörterbuch des Rätoromanischen, Zürich 1994. Als «Tiroler»
oder «Tavoscher» (Davoser) wird im Unterengadin jemand bezeichnet, der beim Essen übertreibt,
schmatzt oder rülpst.

48 «Mit ihm zu arbeiten ist nicht einfach, man muss dran bleiben, ein Kampf neben einem Riesen,
der weder andere, noch sich selbst schont.» O. Peer, La rumur dalflüm, Pontresina 1999, S. 233.

49 Peer (wie Anm. 46), S. 105.

50 «[...] der Gesang der schwedischen Axt, die jeden guten Schlag mit einem sonoren Klingen be¬

stätigt. [...] Bei jedem Schlag keuchte er, als hätte es ihm Mühe gemacht, das war aber nur sein

Arbeitsgesang. Die Axt schnitt besser von diesem rhythmischen Stöhnen begleitet.» Ebd.
51 Ebd., S. 106.

52 Ebd., S. 103, 106.

53 «Er konnte sich über das Essen nicht beklagen, der Holzfäller. Eine schöne, gelbe Polenta mit gut
gebratenen, von der guten Kochbutter glänzenden Krusten, oder Maluns oder Ovatschs mit ihren
schönen braunen Spiralen, die einen reizen, so hineinzubeissen, dass die Ringe auseinanderfallen,
zum Gekochten hartgesottene Eier, Käse, geräucherten Speck, manchmal eine Rauchwurst und
zwei Äpfel. Mein Vater ass langsamer, wenn ich dabei war. Zwischendurch sah er nach dem

Feuer, über dem er den Kaffeekessel hängen hatte; Kaffee trank er allein fünf Liter bis zum Abend.
Der Tee mit Wein der Mutter reichte gerade fürs Mittagessen. Er hatte Durst, mein Vater, und ich
habe erst viel später, im Militärdienst, verstanden, wie viel Flüssigkeit ein Mann, der krampft, in
einem Tag konsumieren kann. Dann, nachdem er den Apfel oder das Stück Kuchen gegessen hatte

- ich brauchte länger -, zündete er seine Pfeife an, und ich fühlte, dass dies für ihn der schönste

Augenblick des Mittagessens war [...], setzte sich neben mich, während ich die Reste in Papier
einwickelte, und erzählte mir von seiner Arbeit.» Ebd., S. 106 f.

54 G. Barblan, «Parablas, mitos religius, mitos eroics, legendas e da tuotta sort requints populars in
Engiadina bassa», ASR, XXIV, 1909, S. 307-316.

55 «scha Té bun da tegner al latin». Ebd., S. 310.
56 Ebd., S. 313.
57 Zur Sozialgeschichte des Küchenlateins vgl. P. Burke, Küchenlatein. Sprache und Umgangsspra¬

che in der frühen Neuzeit, Berlin 1989; zur literarischen Tradition des latino macaronico vgl.
C. Segre, «La tradizione macaronica da Folengo a Gadda (e oltre)», Semiotica filologica, Turin
1979, S. 169-183.

58 «Er führte nur wenige Waren. Vor allem für uns Kinder gab es nicht so viele feine Sachen wie
heutzutage, sondern lediglich Kandiszucker, von dem bekam man aber für 5 Rappen ein Riesenstück,

an dem man einen halben Tag zu lutschen hatte.» S. Vonmoos, «Las chotschas d'pel da Not
Rasdür», in: Ders., II com da puolvra dad Abraham, Zürich 1938, S. 27-37, hier S. 28.

59 Vgl. dazu das erste Kapitel «Pro'l butier» aus Biert (wie Anm. 44), S. 5-26. Dazu C. Riatsch, «Der
Laden und das Dorf. Zum ersten Kapitel von Cla Biert <La müdada> (1962)», ASR, 112, 1999,
S. 149-162.

60 Vonmoos (wie Anm. 58), S. 33.
61 Ebd., S. 32.
62 Ebd.
63 «Denn - Wisst ihr, was ihr gegessen habt? - Nichts anderes als meine berühmten Lederhosen, und

was noch schmackhafter als gewöhnlicher Parmesan war, habe ich vom Horn gekratzt, das ich
seinerzeit brauchte, um die Schweine zu rufen.» Ebd., S. 36.

74 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2008/13


	Der Magen der Alten : zur Symbolik des Essens in der bündnerromanischen Literatur

