Zeitschrift: Histoire des Alpes = Storia delle Alpi = Geschichte der Alpen
Herausgeber: Association Internationale pour I'Histoire des Alpes
Band: 13 (2008)

Artikel: Der Magen der Alten : zur Symbolik des Essens in der
buindnerromanischen Literatur

Autor: Riatsch, Cla

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-2252

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-2252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Magen der Alten
Zur Symbolik des Essens in der biindnerromanischen Literatur

Cla Riatsch

Résumé

L'estomac des ancétres. Le symbolisme des repas dans la littérature grisonne
romanche

La devise devenue slogan publicitaire «L’homme est ce qu’il mange» rend évi-
dent que manger est non seulement une nécessité, un plaisir et un comportement
quotidien ritualisé, mais aussi la forme la plus élémentaire dans laquelle les
étres humains «intériorisent» et «ingerent» des parties du monde externe. De
la ressort la valeur symbolique de la nourriture, utilisée sur le plan littéraire
pour glorifier une vie meilleure et plus intense, souvent identifiée avec celle
des ancétres; mais elle est aussi utilisée pour donner une dimension concrete
a ce qui est idéalisé ou encore est utilisé comme punition symbolique. L’article
illustre les différentes facettes du symbolisme nutritionnel sur la base des textes
de la littérature grisonne romanche des XIX¢ et XX¢ siecles.

Die Motive Ernahrung und Gesundheit werden in Texten der biindnerroma-
nischen Literatur stark von Vergangenheitsstereotypen bestimmt, die Wandel
mit Dekadenz identifizieren. Eine direkte Anwendung von Dekadenzstereotypen
zeigt sich im Lob des Essens der Alten. Dieses ist kréaftiger und iippiger, die
Esser sind robustere Vertreter besserer Zeiten (I). Eine symbolische Spitze
erreicht solche Stereotypie im Gegensatz zwischen Milch auf der einen,
Kaffee und Schnaps (II) auf der andern Seite. Eine indirekte Anwendung
von Dekadenzstereotypen zeigt sich im Lob der Vergangenheit in der Figur
des «Weniger-aber-Mehr»: kargere Nahrung und doch kréftigere, gesiindere

61



Menschen. In der Vollendung dieser Figur ist das Kargere auch das Bessere
(IIT). Eine vom literarischen Realismus bestimmte Variante beharrt auf der
direkten Relation zwischen Essen und Arbeit: Wer schwere korperliche Arbeit
verrichtet, und das sind die Alten eher als die Zeitgenossen, muss entspre-
chend essen und trinken (IV). Die indizielle und symbolische Dimension des
Essens greift iiberdies auf den inneren Menschen iiber: Nahrung und Essen
sind Bildspender fiir die geistige und seelische Bildung des Menschen, aber
auch fiir ihre groteske Herabsetzung (V). Das Essen kann schliesslich auch zur
symbolischen Strafe werden: Dem gefiihllosen Spotter wird damit «das Maul
gestopft», am besten gleich mit dem Gegenstand seines Spottes (VI).

Das grosse Essen der Alten

Das beriihmteste Beispiel eines poetischen Lobs der alten Bauernkiiche in der
biindnerromanischen Literatur ist das Versepos Il Gioder (1886) des surselvischen
Dichters G. H. Muoth (1844—-1906).! Die narrativen Sequenzen in Hexametern
erzihlen von der Brautschau des jungen Gioder (Theodor), der, da in Zeiten der
Dekadenz unterwegs, lange suchen muss, bis er auf zwei wiahrschafte Bauern-
tochter stosst, die altbewahrte Traditionen offensichtlich kennen und hochhalten.
In die Erzdhlung eingeschoben sind die Versichels dil Gioder (Verse 95—160), in
denen die moderne Dekadenz satirisch gegeisselt wird. Gioder trifft die beiden
Tochter am St.-Placidus-Fest im Wirtshaus, wo sie sich mit ihrem alten Vater
zum Festmabhl einfinden:

«Sundel eér’in amitg della veglia maniera de viver.
Latg e paun e caschiel, veschlems e carns ensaladas
Plaian ami bia meglier, che nossas spisas modernas.»?

Als der Braten aufgetischt wird, fir ihn viel zu frith, schimpft der Alte tiber
den Verfall der guten Essenssitten, an dem die Fremden schuld seien, und er-
innert dann an das «ganz andere Register»,” nach dem sich ein solches Essen
frither abgespielt habe. In der Evokation des lippigen Festmahls der guten
alten Zeit* zieht dann der Dichter alle Register, seine kulinarische Hymne
wurde als «eigentliche Apotheose der alten Kiiche» (Bezzola) gewiirdigt,
als «linguistisches, ethnographisches und poetisches Fest» (Camartin).> Das
poetische Menu feiert geniisslich und ausschweifend die Masslosigkeit des

62 Histoire des Alpes — Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2008/13



Schlaraffenlandmotivs, das in Benedetto Vignes Karikatur einer «perdunanza
gronda», einer grossen Kirmes, seine bisher letzte parodistische Uberhohung
gefunden hat.® Die realistische Erdung dieser poetischen Ausschweifung iiber-
nimmt der wiederholte Hinweis auf die Strapazen’ eines solchen Essens, auf
die Notwendigkeit, die Hosen zu 6ffnen und den Gurt weiter zu schnallen.®
Und doch kenne er keinen, so schliesst der Alte, «der ob einem solchen Essen
gestorben sei».” Ein weiteres realistisches Einsprengsel ist der Hinweis des
Alten, man habe das gerne gegessen, habe man doch «nicht immer frisches
Fleisch».!” Der Schlaraffenlandkatalog des Festessens ist denn auch viel
deutlicher auf Fleisch fixiert — Nieren,'' Ragout,'> gerduchertes Fleisch,"
Filets und Bruststiicke,'* Rindfleisch,'®> Ochsenzunge und Schweinsschulter,'®
Kalbsbraten oder Lammgigot,'” gefiilltes Hihnchen,'® wunderbarer Schinken
—,'” wihrend der Katalog seiner Alltagsspeisen, den der Alte vorausschickt,
weit eher aus Milch- und Mehlspeisen — Vollmilch mit Brotbrocken und fettes
Schmalzmus,? in Milch gekochte Klosschen, Maisknodel, Mehlklosschen, in
Butter schwimmende Krautknddel, Teigklosse, Hafenklosse, selbst gemachte
Nudeln, gebratene Teigknollen, Zigerschmarren, Rahmbrei, Ziger mit Mehl,
Ziger, Quark?' — besteht.?? In seinem &dsthetischen Kommentar zu Muoths
Schlaraffenlandmenu findet Iso Camartin, «es wére interessant, einmal den
Versuch zu machen, ob man auch heutzutage ein solches Programm bewiil-
tigen konnte»,” indem man wie Muoths alte Bauern einfach den Gurt weiter
schnallte. Die Frage verweist auf die irreale Uppigkeitsfantasie des Katalogs,
die als solche von einem Topos abgefedert ist: dem Topos des unverwiistlichen
Magens der Alten, die fiir Zeitgenossen unvorstellbare Mengen sehr kriaftiger
Speisen zu sich nehmen konnten. Damit ist aber nicht die Vergangenheit als
Epoche einer dauernden grande bouffe stilisiert, sondern nur die Ausnahme-
situation ihrer Feste, die im Extremfall in Fresswettkdmpfen gipfeln konnen.
Die Kapazitdaten der Alten sind im Topos namlich die Folge ihrer harten,
kargen und damit gesunden Lebensweise. Diese Verbindung zeigt sich in
Muoths Gioder vor allem im Kontrast zwischen dem Festmenu und den sati-
rischen Versichels. In einem von Schimun Vonmoos erzihlten Fresswettkampf
zeigt sie sich darin, dass nicht der Dickwanst, sondern der zdhe Schméchtige
gewinnt (dazu unten, S. 65 ff.).

Riatsch: Der Magen der Alten 63



Milch und Schnaps

Zum Abschluss der Auflistung seiner Alltagskiiche fasst Muoths alter Polterer
ihre Auswirkungen zusammen:

«Quei ei stau tier mei I’usitada maniera de viver,
Stevel bein, vegnevel grass e sundel otgonta;
Er mia glieut ha floriu e teniu il miedi ord casa.»**

Die Antithese zwischen der gesunden, alten und der krank machenden, neuen
Zeit findet vor allem in heimatliterarischen Traditionen ihren klarsten Aus-
druck im symbolischen Gegensatz zwischen Milch auf der einen, Kaffee und
Schnaps auf der andern Seite. Muoths Versichels geisseln die «Degenerada,
fetg lavagada / Naziun dad uss!»,* das degenerierte, hochst verdorbene
Geschlecht der Gegenwart, durch allgemeine Kritik am «Fortschritt», der den
Menschen nichts gebracht habe, durch insistente Hinweise auf die verlorene
Autarkie und die neue, totale Abhiangigkeit vom «herme», vom Kramer,? vor
allem aber durch die krude Illustration der Verluderung von Haushalt und
Kiiche. Zum Zvieri «quel tissi te», dieses Teegift, morgens und abends «la
broda nera / d’in trest caffé»,*” die schwarze Briihe eines traurigen Kaffees.
Damit nicht genug:

«En quei salvadi, striun bubradi
Vegn mess vinars,

La ver’essenza de pestilenza,

Il latg dils nars.»*

Die metaphorische Verdichtung, die Schnaps als spezielle «Milch» anspricht,
hebt den «nirrischen» Ubergang vom Natiirlichen zum Kiinstlichen und Giftigen
nur noch eindringlicher hervor. Der Ideendiskurs im Hintergrund ist im Fall von
Muoth nicht von Abstinenzlertum und Verzichtsmoral bestimmt, im Gegenteil.
Muoths Alter schliesst im Gioder die Liste seiner Alltagsspeisen mit einem «guten
Viertel Veltliner» ab,* das typische Weinlob der Trinklieder ist bei Muoth als Lob
des Veltliners mehrfach zu horen, mehr noch, die Verwasserung von Wein und
Schnaps figuriert unter den Ubeln, welche die moderne Fremdenindustrie nach
Graubiinden eingeschleppt habe. Im Gedicht Ina sbarrada din vegl conducteur
(Eine Tirade eines alten Kutschers) von 1908 heisst es:

64 Histoire des Alpes — Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2008/13



«Il vin de Valtrin’ei cuntschaus e castraus;
Perfin il vinars ei lavaus e cresmaus.»>"

Die unterschiedliche symbolische Aufladung desselben Stoffs ist abhingig
vom Fokus und von der Strategie der antimodernistischen Polemik. Wo diese
auf die Verwasserung des Eigenen durch Neues und Fremdes abzielt, kann
sogar der Schnaps das Eigene, Kriftige und Genuine reprisentieren, wo
dagegen die perverse Ersetzung des Eigenen hervorgehoben wird, ist Schnaps
«die Milch der Narren». Die Ersetzungsvariante ist hdufiger und symbolisch
starker, der Schnaps ersetzt die Milch auch im Sinne des fatalen Surrogats,
das demjenigen bleibt, der sein Eigenes unbedachterweise aufgegeben oder
fatalerweise verloren hat. In Reto Caratschs Il commissari da la cravatta
verda (1950) wird ein Engadiner Bauer vom Teufel in Versuchung gefiihrt,
sein drmliches Haus gegen Geld und ein besseres Leben zu tauschen. Dem
Bauern ist es, als hitte er Asche im Mund: «Culs vainchetschinchmilli francs
a’s pudaro cumprer bger liters kirsch! Il kirsch es iin amih dals disgrazchos.»?!
Die Asche — die Metapher basiert auch auf dem Feuer des Branntweins, des
«vinar», des «Feuerwassers» — ist das Indiz des Endes, die Milch dagegen
dasjenige von Neuanfang und Kontinuitit. In der Vision, die ihn und sein Haus
rettet, sieht der Bauer die alte Familienwiege, darin ein Kleinkind, «iin pop,
in cun massellas cotschnas, iin chi bsogna lat a tamfun».>* Die symbolische
Verbindung von Schnaps und Dekadenz wird verstidrkt durch die suggestive
Einbettung in historische Zusammenhange von Kolonisation, Vertreibung und
Ausrottung. Dies zeigt sich im Titel eines Kabarettprogramms von Linard
Bardill, Das Feuerwasser der Ritoromanen heisst Marenghin (1986). In der
heimatliterarischen Tradition ist die Milch das Getrdnk des gesunden Bauern,
der Schnaps dasjenige des dekadenten Reichtums, aber auch dasjenige des
verkommenen industriellen Proletariats.??

Die Kraft des Kargen

In Duonnanda Baua erziahlt Cla Biert (1920-1981) von einer Grosstante
mit einem archaischen Lebens- und Familienverstandnis:** «Quai d’eira iina
duonna chi vivaiva amo in quel mod patriarcal, in quel muond ingio cha tuot
ils paraints appartegnan per uschedir pro la chasa, sainza far quint siin dar
e tour.»* Ganz selbstverstandlich hilft Tante Baua auch bei der Feldarbeit,

Riatsch: Der Magen der Alten 65



beim Mihen etwa: «Ella vaiva iin bun giiz, tant cha meis bap vaiva fadia da
tgnair la botta cun sgiar. Eu m’algord amo da sia cut, iisada e stiglia sco lin
spaid. Aint illa gialoffa dal scussal vaiv’la adiina iina troclina na plii gronda co
iin dancler, cun aint sal. Tuottadi nu bavaiv’la ingiin’aua, e cur ch’ella vaiva
said, schi pigliaiv’la culla pivatella iina praisa sal e lavuraiva inavant, sco iina
maschina. |[...] Cur cha nus plondschaivan da las chaluors schi ella riaiva e
dschaiva: <Pon da chasa tegna chod d’inviern e frais-ch d’insta.»»>°

Tante Baua reprasentiert die Figur, die Kraft, Ausdauer und Zahigkeit bei der
Arbeit und im Leben aus ihrer Disziplin und Enthaltsamkeit bezieht, in ihrer
reinsten Form. Die einzige Abweichung, die der fiir Biert typischen, komischen
Gegenstimme entspringt, ist der Vergleich «wie eine Maschine».

Das Verhalten von Bierts Tante Baua entspricht einer dlteren Norm, die neueren
Forderungen nach offenbar lebenswichtigem Dauertrinken diametral wider-
spricht: Trinken macht nur noch mehr Durst, entkleiden macht die Hitze nur
noch unertriglicher. Die Moral dahinter ist evident: Die Lustsignale des Kor-
pers sind triigerisch, ihnen ist mit Disziplin, Selbstbeherrschung, Entsagung zu
begegnen. Das Salz, das sich die Tante gonnt, ersetzt nicht nur dasjenige, das
sie ausschwitzt, es ist auch Indiz der Kraft von Disziplin und Moral, es ist der
Gegenstoff zum «Zuckerschlecken» dekadenter Illusion.

In der Erzahlung Parmuoglias (Schlehen) von Schimun Vonmoos (1868—1940)
sind saure Schlehbeeren und siisse Trauben im Spiel.>” Der Bauer Jachen
Guitsch bietet die Schlehen seinem Freund Jon Duri an, der als reich gewordener
Emigrant zuriickgekehrt ist und in seiner neu erbauten Luxusvilla residiert.
Dieser lehnt die sauren Friichte der Heimat als «riizcha da I’impussibel», als
«unmogliches Zeugs», ab und bietet dem Freund dafiir frische Trauben an, die
er eben aus Meran erhalten hat. Der beleidigte Bauer lehnt diese wiederum
ab, erinnert den stolzen Schnosel daran, dass er als armer Junge die Schlehen
nicht verachtet habe und dass ein steinreicher Mann aus Sent diese ebenfalls
pfliicke und schitze. Die Schlehen werden dann zum «segn da la simplicita»,
zum «Zeichen der Einfachheit», stilisiert, sie erinnern an die Ahnen, «chi
eiran usche ferms e furtiinats in lur simplicita», die in ihrer Einfachheit so
stark und gliicklich waren, aber auch an siegreiche Feldherren der romischen
Republik, die, von der Schlacht heimgekehrt, pfliigen gingen.*® Damit sind
Alter und Herkunft des Stereotyps im Text selbst ausgewiesen. Zum Schluss
werden die Schlehen zum Emblem der kargen romanischen Literatur: Leser,
die Trauben bevorzugen, miissen sich sonst wo umsehen, romanische Texte
bieten nur die Friichte der Gegend, Schlehen: «Quels chi tscherchan iijas,

66 Histoire des Alpes — Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2008/13



ston tour qualchosa oter per mans; quia nun als vain sport oter co’l friit dal
pajais: parmuoglias!»*

In der niachsten Erzdhlung mit denselben Figuren wird der Villenbesitzer
wieder zum Bauern, da ihn dieses Luxusleben, «quaista vita da michelat»,
umbringe.* Er erinnert sich an eine Fresskonkurrenz auf der Alp am Tag des
Abzugs, der schelpcha. Peder Tambur wird beim Erstellen der Alprechnung
ausgelacht, weil er nicht rechnen kann. Er wehrt sich und fordert die Spotter
zum Fressduell, was zihle, sei ein guter Magen und der zeige sich «cun mangiar
putingramma», beim Essen von Rahmmuses.*' Der Einzige, der es wagt, die
Herausforderung anzunehmen, ist «I’abold Jonet, iin hom pitschen e sech»,
der Anwalt Jonet, ein kleiner, hagerer Mann.* Nachdem der Dickwanst Peder
Tambur die Waffen hat strecken miissen, isst dieser ruhig weiter: «I.’abold
Jonet manget quietamaing inavant sia purziun e quella da Peder e lura dschet
el al signun: <Da nan iina tazza!> El svodet in quella il grass chi eira amo
gi0’l fuond dal test fin a I'ultim guot €’l bavet cun gust. Cur ch’el avet fat gio
ils mustabs cun la rain dal man, dschet el a Peder: «[...] tii nu manglast da
quinderinvia drivir iina bocca tant granda, sch’ella tegn’aint usch¢ pac.>»*
Die Szene ist eine symbolische Verdichtung der Uberlegenheit des «Mageren»
und Kargen, das nicht auf Not, sondern auf Verzicht griindet, auf Disziplin. Der
Magere schlidgt den Fetten auch beim Fett-Essen. Interessant ist schliesslich
die Verkniipfung der metaphorischen Wendung «den Mund voll nehmen» mit
ihrem konkreten Ausgangspunkt. Der Nachweis von Esskapazitit lasst sich
verschieden deuten; wichtig bleibt, dass der magere Sieger eine konkrete, vom
Korper zu leistende Deckung einer Prahlerei verlangt, die er selbst vermeidet,
obwohl oder gerade weil sie fiir ihn jederzeit einlosbar wire.

Sehr hiufig ist das Kargere allerdings nicht nur das Kréftigere und Gesiindere,
sondern auch das Bessere. In Cla Bierts La miidada ist Karin, aristokratische
Dame und weise Béuerin, erstmals im Haus ihres neuen Freundes zur marenda
eingeladen. Schon beim Brot muss die Weitgereiste zugeben: «Usche bun pan
amo ma nun haja mangia.»* Zum Dessert gibt es fuatschas, Fladen, die ihr
ebenfalls schmecken: «Ils deserts dal Grand Hotel nu valan inguotta cunter
quist quia. Vus oters mangiaivat propcha be specialitats.»*

Die wirklichen Spezialitidten sind im Alltag verborgen; ein zentraler Punkt
realistischer Poetik. Das Essen der Bauern ist weit edler als dasjenige der Herr-
schaften, es ist nur unscheinbarer, wie ihr Leben, wie sie selbst.

Riatsch: Der Magen der Alten 67



Der Hunger des Holzfallers

In Fastens (1961, Holzriesen) erzidhlt Andri Peer von einem kleinen Jungen,
der seinem Vater, der in abgelegenen Waldgebieten im Akkord Holz fillt, das
Mittagessen bringt. Frither hatte er das Essen selbst mitgenommen und zu-
bereitet: «Ant co’s maridar, schi’ls taglialainas, bap € bapsegner, vaivan adiina
tut marenda e fat lur giantar dal test, da quellas pohnadas da pulenta e tatsch
chi faiva temma be a verer e chi nodaivan aint il grass da far tschiiffer mal a
mincha stomiet medioker.»*

Fiir «Riesenportionen» braucht Peer das L.ehnwort pohnada, dessen tirolerischer
Ursprung (Pochmues, Pochmuis: Schmarren) gut zum Stereotyp des Tirolers
als Kraftprotzes und manierenlosen Fresssacks passt.*” Der stomiet medioker,
der mittelmassige, kleine Magen, ist offensichtlich derjenige der Zeitgenossen,
wihrend die Alten tiber den stomi grischun, den Biindner Magen, verfiigen, den
das Stereotyp als beliebig belastbar darstellt.

Wenn wir die Holzfiller-Erzahlungen von Andri und Oscar Peer autobio-
grafisch lesen, wire der Grossvater jener bazegner Andri, dem wir auch in
Oscar Peers (* 1928) Roman La rumur dal fliim (1999) begegnen. Von seinen
Akkordarbeiten heisst es hier: «Lavurar cun el nun es facil, id es da tgnair
diir, tin cumbat dasper iin gigant chi nu schanaja ne a tschels ne a sai svess.»*
Die Collage der beiden Texte ergibt die explizite Entsprechung von Korper,
Arbeit und Essen, alle drei von und fiir «Riesen».

In Andri Peers Fastens verbinden sich Verfahren realistischen Erzahlens, welche
die einzelnen Techniken, die Werkzeuge, die Gefahren, die Schwierigkeiten der
Schwerarbeit des HolzfZllers dokumentieren und fachsprachlich benennen, mit
poetischen Einsprengseln symbolistischer und expressionistischer Dichtungs-
traditionen. So spielt die Sonne in den Asten «cun sia dainta gelg d’6v», mit
ihren eidottergelben Fingern, der Mittag geht durch den Wald «sco iin tiger chod
cun sias striblas cleras e s-chiiras», wie ein briinstiger Tiger mit seinen hellen
und dunklen Streifen.*” Am engsten verbinden sich realistische Prosa und Poesie
im Motiv des «Arbeitsgesangs», in der Benennung und Imitation von Kldngen
und Rhythmen der einzelnen Arbeitsginge: «|...| il chant da la sgiir svedaisa
chi chiisa mincha bun cuolp cun iina sclingida sonora. [...] Pro mincha cuolp
daiva’l iin pud, sco schi vess fat fadia, mo quai d’eira be seis chant da lavur. La
sgiir tagliaiva plii bain accumpagnada da quels dschems ritmics.»>

Auffallig sind auch die lautmalerischen Sequenzen, welche die Gerdusche, wie
dasjenige eines am Boden aufschlagenden gefillten Baums, zu imitieren ver-

68 Histoire des Alpes — Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2008/13



suchen: «iin tun accumpagna dal sfrach6z da romma e schuschurdz da dascha
e sfrischloz da fruos-chas sechas gio per terra», ein Knall, begleitet von dem
Geridusch brechender Aste und dem Rauschen von Reisig und dem Zersplittern
trockener Zweige am Boden.>!

Der Vater arbeitet «sco lina bes-cha», wie ein Tier, der Sohn vergisst das Essen
und hilft ithm, bis sich plotzlich «der gesegnete Hunger derjenigen, die im Wald
arbeiten», meldet, «quella banadida fom da quels chi stan aint il god».>> Was
folgt, ist nicht ein Festessen, sondern ein Essensfest; gefeiert werden einfache
Speisen, die von der schweren Arbeit, der elementaren Umgebung, dem «ge-
segneten Appetit» desjenigen verklart werden, der sein Essen mehr als verdient
hat. Zwischen Muoths Festessen und der Enthaltsamkeit von Bierts Tante Baua
haben wir hier eine realistische Mitte, eine direkte Proportion von Arbeit und
Essen, die in ihrer elementaren natiirlichen Entsprechung verklart werden: «El
nu vaiva da s’almantar per la marenda, il taglialaina. Una bella pulenta gelgua
in cravuostinas bain brassadas e gliischaintas dal bun painch cula, o mingluns,
o ovatschs cun lur bellas spiralas briinas chi fan quaida da morder laint cha las
rinclas dan ourdaglioter, e dasper quai dal test ouvs cots a diir, chaschdl e pan-
zetta, magara iina liongia fiimantada e duos mails. Meis bap mangiaiva plii plan
sch’eu d’eira pro. Tanteraint giaiva’l a verer dal fo ingio ch’el vaiva miss sura
la coma dal cafe, perche cafe bavaiva’l tschinch liters be sulet fin vers d’saira.
Il t¢ cun vin da mamma tendschaiva giista per giantar. El vaiva said, meis bap,
ed eu n’ha inclet bler plii tard, in servezzan militar, quant liquid ch’iin hom chi
schaschina po consiimar in iin di. Lura, mangia il mail o il toc tuorta — eu vaiva
plii [6nch — schi inviidaiv’el sia piippa ed eu sentiva cha quai d’eira per el il pli
bel mumaint dal giantar, [...] €’s tschantaiva darcheu dasper mai, intant ch’eu
plajaiva aint ils vanzets in palperis, ¢’m quintaiva da sia lavur.»>

Die Essensszene schliesst mit der erzdhlenden Riickkehr zur Arbeit. Das von
der Erzahlperspektive her betrachtete problematische Detail: «Mein Vater ass
langsamer, wenn ich dabei war», reflektiert die fiktionale und epische Dimen-
sion der Szene.

Nahrung, Bildung, Herabsetzung

Von etwas Unverstdndlichem, einer Theorie etwa, kann man auf Italienisch
sagen, es sei «kein Brot fiir meine Zahne», «non ¢ pane per i miei denti»,
auf Deutsch kann man sich an schwer Verstandlichem «die Zdahne ausbeis-

Riatsch: Der Magen der Alten 69



sen» oder es kann «unverdaulich» sein. Solche Metaphorik griindet auf einer
langen Tradition, die Wissen als einen Stoff anspricht, von dem sich Geist
und Seele «ndhren». Entsprechend kann Wissensvermittlung als «Gastmahl»
apostrophiert werden, wie in Dante Alighieris Convivio (circa 1303—1308). In
der romanischen Literatur zeigt sich vor allem die komplementire Seite dieser
Bildungsallegorie, die Herabsetzung des «Kopflastigen» durch metaphorische
Riickfiithrung auf die bauchlastigen Bereiche des Kochens und Essens.

Zu den beliebtesten Volkserzahlungen von Gudench Barblan gehoren die
grotesken Episoden aus dem Leben des naiven Riesen Alesch d’Uina.>* Als
sein Vater auf die absurde Idee kommt, ihn zum Pfarrer ausbilden zu lassen,
denkt er an Hochzeiten, Festessen und palormas und hat nichts dagegen. Die
Bedenken des Pfarrers, es brauche einen guten Kopf, um Pfarrer zu werden,
entkraftigt der Vater mit dem Hinweis, der Kopf sei gut, Alesch sei letzthin
die Treppe hinunter und Kopf voran in die Mauer geflogen, ohne den gerings-
ten Schaden zu nehmen. Da gelingt es dem Pfarrer, sich mit einer grotesken
Lateinprobe aus der Affire zu ziehen. Es miisse sich zeigen, ob Alesch «das
Latein halten konne».> Als Latein wird ihm Kaffee mit Rizinusol verabreicht,
der Versuch, dieses auf dem langen Heimweg in sich zu halten, misslingt,
Alesch bleibt Bauer und Jager. Die bis heute gern an Gymnasiasten gerichtete
spottische Frage, ob sie denn auch «das Latein hielten», zeigt die Beliebtheit
dieser Figur der Herabsetzung des Gebildeten durch das korperlich Elementare,
aber auch der Bildungsallegorie des «Stoffes», der verinnerlicht und «verdaut»
werden muss. Dem naiven Riesen Alesch, der unter anderem junge Kétzchen
frisst, die er in der Nacht fiir Suppenfleisch hilt, ist der Lateinstoff zu wenig
elementar, zu diinn und im wortlichen Sinn «iiberfliissig».>

Die Herabsetzung des Lateins als Bildungs-, Rechts- und Sakralsprache hat
eine lange Tradition in verschiedenen komischen, antiklassischen Gattungen.
Literarische Hohepunkte erlebt sie im latino macaronico der italienischen
Renaissance, ein Begriff, der wie sein deutsches Pendant Kiichenlatein®
Kochen und Essen als symbolische Bereiche des Niederen und Elementaren
ausweist, die sich zur Herabsetzung des Abgehobenen und Kopflastigen vor-
ziiglich eignen. Mit dieser symbolischen Kraft muss auch die merkwiirdige
Angewohnheit zusammenhangen, Nahrungsmittel, wie macarun oder salam,
auch erlesene wie striizzel, im Deutschen Wurst, im Italienischen provolone,
als Metaphern zu gebrauchen, die, auf Menschen bezogen, auf Unfdhigkeit
und Dummbheit deuten.

70 Histoire des Alpes — Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2008/13



Essen als symbolische Strafe

Am Anfang von Schimun Vonmoos’ Las chotschas d’pel da Not Rasdiir (1928,
Die Lederhosen des Not Rasdiir) staunt ein ganzes Dorf iiber die von Reichtum
zeugende Habe, welche die Riickkehr des offensichtlich reich gewordenen
Emigranten ankiindigt. Sonst erreicht das Dorf nur die Fuhre mit den Waren
fir den Dorfladen von Peder Riola: «El tgnaiva be pacs geners. Per nus infants
pustiit nu daiva que tantas robas bunas sco hozindi, dimperse sulamaing ziicher
cot, ma da quel as survgniva per 5 raps iin struffel chi’s pudaiva tschiitschar
in mez di landervia.»™®

Dies ist eine minimale Variante der Erzdhlung «fritherer Kargheit» und des
Vergleichs zwischen dem armen alten und dem neuen, reicheren Laden als
Indizien eines Wandels.” Die auf Reichtum deutende Habe und die luxuriose
Kleidung des Not Rasdiir bilden einen krassen Kontrast zur bitteren Armut
seiner Jugend, das kommentierende Dorfkollektiv spricht von «bella miidada»
und «bella differenza», schoner Verdnderung. Als armer Junge hatte Not
Rasdiir aus der Mode geratene Lederhosen tragen miissen und war deswegen
ausgelacht und mit Ubernamen verspottet worden. Er hatte sich damals gegen
diesen Hohn, «beffa»,*® mit allerhand «noschas sortidas»,! «iiblen Einfallen»,
zur Wehr gesetzt. Zum Erstaunen seiner Gastgeberin packt er jetzt auch diese
Hosen aus; sie erinnerten ihn an viel Arger, aber auch an schone Stunden der
Freude, «am algordan a blers disgusts, ma eir a bellas uras da plaschair».®> Da
Not Rasdiir als Meisterkoch reich geworden ist, bitten ihn seine ehemaligen
Peiniger um eine Vorfiihrung seiner Kochkunst und werden zu Kutteln und
Mailander Risotto in die Dorfwirtschaft eingeladen. Die Kutteln schmecken
vorziiglich und werden von allen gelobt, nur einer leistet sich den Fauxpas, an
die beriichtigten Lederhosen zu erinnern. Zum Schluss muss der Koch selbst
zugeben, solche Kutteln seien ihm noch nie gelungen: «Perche — savais cha
ch’avaivat mangia? — Inguott’oter co mias renomnadas chotschas d’pel, e que
chi eira amo plii savuri co’l solit parmesan, n’ha eu grata gio dal corn ch’eu
dovraiva a seis temp per clomar ils pursches.»*

Die Novelle folgt dem italienischen Genre der beffa, die ihr Opfer nicht nur
vorfiihrt und verhohnt, sondern thm auch eine wohlverdiente Lektion erteilt.
Die Spotter hatten aus einem einfachen Indiz von Armut ein Symbol der Aus-
grenzung, ein Stigma gemacht. Der Ausgegrenzte hat in der Fremde seine Armut
tiberwunden, nun stopft er seinen Spottern im wortlichen Sinn das Maul mit dem
Gegenstand ihres Spotts. Im haufigen Motiv des Essens von Kleidungsstiicken,

Riatsch: Der Magen der Alten 71



das in der romanischen Wendung mangiar s-charpas noschas, alte Schuhe essen
(fiir Hunger haben), idiomatisch geworden ist, wird hier das Essen zur sym-
bolischen Strafe. Diese folgt dem Prinzip des contrapasso aus Dantes Inferno,
das librigens auch eine groteske Kiiche ist: Die Strafe ist die Umkehrung des
Vergehens, aus Miindern kam der Hohn, mit dem Gegenstand dieses Hohns
werden sie gestopft.

Schluss

Der zum Werbeslogan gewordene Spruch: «Der Mensch ist, was er isst», macht
es klar: Essen ist nicht nur Notwendigkeit, Genuss, alltdgliche, individuell und
vor allem sozial ritualisierte Handlung, es ist auch die elementarste Form, in
der Lebewesen Teile ihrer Aussenwelt buchstdblich «verinnerlichen», «zu sich
nehmen». Die sich daraus ergebende symbolische Aufladung des Essens wird
literarisch genutzt zur direkten oder indirekten Verherrlichung eines intensiveren,
besseren Lebens, das gerne mit demjenigen der Ahnen identifiziert wird, aber
auch zur Herabsetzung und «Erdung» des Abgehobenen und Verstiegenen oder
zur symbolischen Strafe.

Anmerkungen

1 Textin: G. H. Muoth, «Poesias», in: I. Camartin, L. Tuor (Hg.), Ediziun da Breil, Bd. 1, Chur 1997,
S. 53-67. Kommentar in: I. Camartin, L. Tuor, «Commentari 1», in: I. Camartin, L. Tuor (Hg.),
Ediziun da Breil, Bd. IV, Chur 1997, S. 95-111.

2 «Bin auch ein Freund der alten Art zu leben. / Milch und Brot und Kase, Kiichlein und gerdaucher-

tes Fleisch / Passen mir viel besser als unsere modernen Speisen.» Muoth (wie Anm. 1), Verse

331-333.

«tut in auter register». Ebd., Vers 364.

Ebd., Verse 365-397.

5 R. R. Bezzola, Litteratura dals Rumauntschs e Ladins, Chur 1979, S. 345 (Original romanisch);
Camartin/Tuor (wie Anm. 1), S. 105 (Original romanisch).

6 B. Vigne, Istorgias da Trantertemp, Ziirich 2006, S. 33, wo auch der Berg aus Essen, «ina muntogna
da glatscha da vaniglia», ein klassisches Schlaraffenlandmotiv, vorkommt. Dazu: P. Camporesi,
1l paese della fame, 2. Aufl., Bologna 1985, S. 71-116.

7 Vgl. Muoth (wie Anm. 1), Vers 365.

8 Vgl. ebd., Verse 380, 395.

9 Vgl. ebd., Vers 397.

10 «ins ha bucc’adina carn frestga». Ebd., Vers 63.

11 Ebd., Vers 367.

12 Ebd., Vers 369.

13 Ebd., Vers 373.

A~ W

72 Histoire des Alpes — Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2008/13



14
15
16
17
18
19
20
21
22

23
24

25
26
27
28

29
30

31

32
33

34
35

36

38
39
40
41
42
43

44

Ebd., Vers 374.

Ebd., Vers 377.

Ebd., Vers 378.

Ebd., Vers 381.

Ebd., Vers 382.

Ebd., Vers 388.

Ebd., Vers 341.

Ebd., Verse 343-345.

V¢l. G. Gadola, «Enzacontas tratgas sursilvanas, che vegnevan aunc cuschinadas da nossas tattas»,
1l Glogn, 13, 1939, S. 20-26.

Camartin/Tuor (wie Anm. 1), S. 109 (Original romanisch).

«Das war bei mir die gewohnte Art zu leben, / Es ging mir gut, ich wurde fett und bin jetzt 80; / Auch
meine Leute blithten und hielten den Arzt aus dem Haus.» Muoth (wie Anm. 1), Verse 348-350.
Ebd., Verse 199 f.

Ebd., Verse 151 f.

Ebd., Verse 115f1.

«In dieses 6de, verhexte Gesoff / Wird Schnaps gegossen, / Die wahre Essenz der Pest, / Die Milch
der Narren.» Ebd., Verse 119 f.

Ebd., Vers 347.

Ebd., S. 228 1., Verse 19 f.: «Der Veltliner Wein ist nachbereitet und kastriert; / sogar der Schnaps
ist gewaschen und gefirmt.»

«Mit den 25’000 Franken wird man viele Liter Kirsch kaufen konnen! Der Kirsch ist ein Freund
der Ungliicklichen.» R. Caratsch, «Il commissari da la cravatta verda», in: Ders., Ouvras, Zernez
1983 (1. Aufl. 1950), S. 121-182, hier S. 161.

«ein Junge mit roten Backen, einer, der Unmengen von Milch braucht». Ebd., S. 162.

Vgl. etwa: G. Fontana, «Il Gioder dil Run», in: Ders., Poesias, Drama, Novellas, Chur 1971 (1. Aufl.
1926), S. 219-288.

C. Biert, «Duonnanda Baua», in: Ders., Las fluors dal desert, Zernez 1993, S. 15-20.

«Das war eine Frau, die noch in einem patriarchalischen Verstandnis lebte, in jener Welt, in der
alle Verwandten sozusagen zum Haus gehoren, ohne Geben und Nehmen abzurechnen.» Ebd.,
S. 17.

«Sie war eine gute Maherin, so dass mein Vater Miihe hatte, ihr nachzukommen. Ich erinnere mich
noch an ihren Wetzstein, abgewetzt und diinn wie eine Stricknadel. In der Tasche ihres Schosses
hatte sie ein Schichtelchen, nicht grosser als ein Fingerhut, mit Salz drin. Den ganzen Tag iiber
trank sie kein Wasser, und wenn sie Durst hatte, nahm sie eine Prise Salz von einer Fingerbeere
und arbeitete weiter, wie eine Maschine. [...| Wenn wir iiber die Hitze klagten, lachte sie und sagte:
«Selbst gewobenes Tuch wiarmt im Winter und kiithlt im Sommer.>» Ebd.

S. Vonmoos, «Parmuoglias. Quatter painch, set chaschol e tschinch tschigrun», in: Ders., Raquints
e meditaziuns, Samedan 1954, S. 107-127, hier S. 107.

Ebd., S. 115.

Ebd., S. 117.

Ebd., S. 120. Wortlich: «dieses Schildbrot-und-Milch-Leben».

Ebd., S. 122.

Ebd.

«Der Anwalt Jonet ass ruhig weiter seine Portion und diejenige von Peder und sagte dann zum
Senn: <«Gib mir eine Tasse!> In diese leerte er bis zum letzten Tropfen das Fett, das noch auf dem
Pfannenboden schwamm und trank es genussvoll aus. Als er mit dem Handriicken den Schnauz
abgewischt hatte, sagte er zu Peder: <[...] du musst kiinftig dein Maul nicht so weit aufsperren,
wenn es so wenig zu fassen vermag.>» Ebd., S. 123.

«So gutes Brot habe ich noch nie gegessen.» C. Biert, La miidada, Thusis, 1962, S. 243.

Riatsch: Der Magen der Alten 73



45

46

47

48

49
50

51
52
53

54

55
56
57

59

60
61
62
63

74

«Die Desserts des Grand Hotel sind nichts wert im Vergleich zu diesem da. Thr esst wirklich nur
Spezialititen.») Ebd., S. 243.

«Vor ihrer Heirat hatten die Holzf#ller, Vater und Grossvater, ihr Essen immer mitgenommen und
dann an Ort und Stelle zubereitet, Riesenportionen Polenta und Kaiserschmarren, die einem schon
nur vom Hinsehen Angst machten und die so sehr im Fett schwammen, dass jedem mittelméssigen
kleinen Magen schlecht geworden wire.» A. Peer, «Fastens», Da nossas varts, Chasa Paterna,
78/79, 1961, S. 104.

Zum Wort vgl. R. Bernardi et al., Handwdorterbuch des Réiitoromanischen, Ziirich 1994. Als «Tiroler»
oder «Tavoscher» (Davoser) wird im Unterengadin jemand bezeichnet, der beim Essen iibertreibt,
schmatzt oder riilpst.

«Mit ihm zu arbeiten ist nicht einfach, man muss dran bleiben, ein Kampf neben einem Riesen,
der weder andere, noch sich selbst schont.» O. Peer, La rumur dal fliim, Pontresina 1999, S. 233.
Peer (wie Anm. 46), S. 105.

«[...] der Gesang der schwedischen Axt, die jeden guten Schlag mit einem sonoren Klingen be-
statigt. [...] Bei jedem Schlag keuchte er, als hitte es ihm Miihe gemacht, das war aber nur sein
Arbeitsgesang. Die Axt schnitt besser von diesem rhythmischen Stohnen begleitet.» Ebd.

Ebd., S. 106.

Ebd., S. 103, 106.

«Er konnte sich iiber das Essen nicht beklagen, der Holzfaller. Eine schone, gelbe Polenta mit gut
gebratenen, von der guten Kochbutter glinzenden Krusten, oder Maluns oder Ovatschs mit ihren
schonen braunen Spiralen, die einen reizen, so hineinzubeissen, dass die Ringe auseinanderfallen,
zum Gekochten hartgesottene Eier, Kédse, gerducherten Speck, manchmal eine Rauchwurst und
zwei Apfel. Mein Vater ass langsamer, wenn ich dabei war. Zwischendurch sah er nach dem
Feuer, iiber dem er den Kaffeekessel hiangen hatte; Kaffee trank er allein fiinf Liter bis zum Abend.
Der Tee mit Wein der Mutter reichte gerade fiirs Mittagessen. Er hatte Durst, mein Vater, und ich
habe erst viel spiter, im Militdrdienst, verstanden, wie viel Fliissigkeit ein Mann, der krampft, in
einem Tag konsumieren kann. Dann, nachdem er den Apfel oder das Stiick Kuchen gegessen hatte
— ich brauchte langer —, ziindete er seine Pfeife an, und ich fiihlte, dass dies fiir ihn der schonste
Augenblick des Mittagessens war [...], setzte sich neben mich, wiahrend ich die Reste in Papier
einwickelte, und erzdhlte mir von seiner Arbeit.» Ebd., S. 106 f.

G. Barblan, «Parablas, mitos religius, mitos eroics, legendas e da tuotta sort requints populars in
Engiadina bassa», ASR, XXIV, 1909, S. 307-316.

«scha1’é bun da tegner al latin». Ebd., S. 310.

Ebd., S. 313.

Zur Sozialgeschichte des Kiichenlateins vgl. P. Burke, Kiichenlatein. Sprache und Umgangsspra-
che in der frithen Neuzeit, Berlin 1989; zur literarischen Tradition des latino macaronico vgl.
C. Segre, «La tradizione macaronica da Folengo a Gadda (e oltre)», Semiotica filologica, Turin
1979, S. 169-183.

«Er fithrte nur wenige Waren. Vor allem fiir uns Kinder gab es nicht so viele feine Sachen wie
heutzutage, sondern lediglich Kandiszucker, von dem bekam man aber fiir 5 Rappen ein Riesen-
stiick, an dem man einen halben Tag zu lutschen hatte.» S. Vonmoos, «Las chotschas d’pel da Not
Rasdiir», in: Ders., Il corn da puolvra dad Abraham, Ziirich 1938, S. 27-37, hier S. 28.

Vel. dazu das erste Kapitel «Pro’l butier» aus Biert (wie Anm. 44), S. 5-26. Dazu C. Riatsch, «Der
Laden und das Dorf. Zum ersten Kapitel von Cla Biert <La miidada> (1962)», ASR, 112, 1999,
S. 149-162.

Vonmoos (wie Anm. 58), S. 33.

Ebd., S. 32.

Ebd.

«Denn — Wisst ihr, was ihr gegessen habt? — Nichts anderes als meine berithmten Lederhosen, und
was noch schmackhafter als gewohnlicher Parmesan war, habe ich vom Horn gekratzt, das ich
seinerzeit brauchte, um die Schweine zu rufen.» Ebd., S. 36.

Histoire des Alpes — Storia delle Alpi — Geschichte der Alpen 2008/13



	Der Magen der Alten : zur Symbolik des Essens in der bündnerromanischen Literatur

