
Zeitschrift: Histoire des Alpes = Storia delle Alpi = Geschichte der Alpen

Herausgeber: Association Internationale pour l'Histoire des Alpes

Band: 11 (2006)

Artikel: La leggenda dell’auricorno e la mitologia delle Alpi slovene

Autor: Kropej, Monika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-11837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-11837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La leggenda dell'auricorno
e la mitologia delle Alpi Slovene

Monika Kropej

Zusammenfassung

Die Sage vom Goldkrikel und die Mythologie in den slowenischen Alpen

Die vorliegende Untersuchung analysiert Vergangenheit und Gegenwart der

Erzähltradition in den slowenischen Alpen sowie deren Rolle in der regionalen
Kultur und Identität. Die slowenische Bergwelt war schon immer reich an lokalen

Mythen. Besonders prominent ist dabei jene vom Goldkrikel oder «Zlatorog»,
einer weissen Gämse mit goldenen Hörnern. Die Sagen stehen oft in einem

Zusammenhang mit Goldbergwerken und Schätzen, so auch jene von Zwergen
und Kobolden, die nach wertvollen Metallen graben. Viele Geschichten erzählen

ferner von «Pehtra baba», einer weiblichen Gestalt in der indoeuropäischen

Mythologie, und anderen weiblichen und männlichen Wesen der Wildnis. Nach
diesen sind sodann auch viele Berge benannt. Untersuchungen haben gezeigt,
dass mit diesen Bergregionen oft frühe Siedlungen und archäologische Funde

in einem Zusammenhang stehen. Da es sich um eine Region mit Vieh- und

Milchwirtschaft handelt, berichten viele Geschichten vom Leben und von der
Arbeit in den entlegenen Gebieten und darüber, wie die Wesen der Wildnis,
die «wilden» Männer und Frauen, der ansässigen Bevölkerung das Käsen und

andere Tätigkeiten beibrachten. Diese Sagentradition wird heute im lokalen
Rahmen oftmals durch den aufkommenden Tourismus wiederbelebt.

Le Alpi Slovene sono alquanto remote e isolate. Proprio per questo motivo sono
riuscite più di altre regioni a preservare le loro peculiari tradizioni. La suddetta

area è stata colonizzata da diversi popoli, le cui culture hanno lasciato il segno
sullo stile di vita alpino e sul suo folclore. Nella narrativa popolare tradizionale

203



del posto sono ancora visibili gli elementi della cultura slava antica. Numerose

montagne, vette e pareti rocciose hanno preso il nome dai suoi antichi abitanti,
come per esempio il monte Ajdna, da Ajdi (dérivante da Heide pagano). Anche

le montagne dal nome Baba, nel significato di vecchia donna, per esempio

Divje Babe (Donna selvatica), Babji zob (Il dente della donna) oppure Dedec

(Vecchietto), Igla (Ago) ecc., hanno preso il nome dai presunti abitanti autoctoni
di al ta statura. Spesso in questi luoghi sono stati scoperti siti archeologici. Sul

monte Ajdna sono state trovate tracce di templi precristiani del periodo tardo
antico. Con l'avvento del cristianesimo le divinità degli antichi abitanti hanno

assunto le sembianze e il ruolo di uno stregone o del diavolo. Tracce di taie

metamorfosi sono riscontrabili naturalmente anche nella zona alpina slovena. In

questo modo si è conservato anche il culto celtico di Belenus e Belena, in onore
dei quali si costruivano altari nella provincia celtica di Norick. Uno di questi
altari si trova presso la vecchia strada sul passo del monte Ljubelj nelle Kara-

vanke, al confine tra TAustria e la Slovenia. Simon Rutar riporta che, secondo

la tradizione popolare delTarea di Tolmin, San Belin rappresenta un guaritore
che con una chiave magica è in grado di curare la cecità.1

Quest'area montuosa ha prodotto una vasta tradizione mitologica. Tra le leggende
locali quella delTAuricorno o Zlatorog, il camoscio bianco dalle corna d'oro,
è la più importante. Fin dalTantichità i tesori alpini hanno stimolato Timma-

ginazione della gente, tanto che nell'area sono presenti numerosi racconti del

monte Bogatin e di grotte colme di oro e pietre preziose.
Dato che le Alpi erano note per la pastorizia, nonché vi si producevano molti
prodotti caseari, diverse leggende parlano della vita remota sulle colline e di

incontri con lupi, orsi e altre creature, come per esempio l'uomo e la donna

selvatici, ma anche il Gorni moz, Silvan e Diuji moz, da cui la gente avrebbe

appreso non solo come fare il burro e il formaggio, ma anche scoperto dove

scavare per trovare i minerali. Tanto gli uomini selvatici quanto le fate, zalik
zene, krivopete,2 bele zene (Dame bianche) insegnarono a pastori o a viandanti
Tarte della guarigione, mostrando loro le piante curative. Queste creature mi-
tologiche potevano inoltre impartire consigli alla gente e suggerire il periodo

migliore per la semina o per il raccolto, poiché esse possedevano il dono della

chiaroveggenza. I racconti di nani e gnomi che scavano gallerie sotterranee alla
ricerca di metalli preziosi, nascosti sotto le montagne, spopolano invece specie
nelle regioni minerarie.

Lo Zlatorog!Auricorno, assurto pressoché a simbolo del mondo alpino sloveno,
si è conservato nella tradizione popolare fino ai nostri giorni in forma fram-

204 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2006/11



Fig. 1: Lo Zlatorog/Auricorno di Bohinj. Scultore Stojan Batic.

mentaria. Questo insolito animale alpino dalle corna d'oro viene citato da fonti
antiche, soprattutto in connessione con le miniere d'oro delle Alpi Giulie, delle

quali ne parlano già lo storico greco Polybius e l'esperto di geografia e storia
Strabo.3 La trascrizione della leggenda dei fiori dai poteri medicinali e dell'uni-
corno è stata trovata addirittura da Joza Glonar che la cito nel suo articolo sul

Monoceros e Diptamus.4
Nella Laibacher Zeitung, Karel Dezman ha pubblicato un racconto sullo Zla-

torog in una variante tardo romantica.5 La leggenda narra di un cacciatore di

Trenta, la cui ragazza, sedotta dai preziosi regali di un commerciante italiano,
aveva rifiutato un ballo. Disperato e offeso il cacciatore si diresse verso le

pareti rocciose del Triglav, dove il cacciatore verde lo persuase a sparare alio

Zlatorog. Ma quest'ultimo mangiö un höre dai poteri magici che era spuntato
nel punto in cui le gocce del suo sangue eran cadute a terra e fece precipitare
il cacciatore in un burrone, dopodiché cominciö a scavare il giardino magico e

lasciö le montagne assieme al branco di camosci e alle dame bianche.

La versione di Dezman non è Tunica esistente riguardo alio Zlatorog. Del
camoscio bianco, che puö provocare la morte dei cacciatori, narra anche una

Kropej: La leggenda dell'auricorno e la mitologia delle Alpi Slovene 205



leggenda della Carinzia slovena, riportata da Georg Graber,6 Vernaleken7 e

Jegerlehrner.8
Simile a questa leggenda, ma in parte contaminata da quella di San Eustachio

(ovvero San Herbert, San Feliks Valeski e San Julijan Hospitalit), che insegue

il cervo finché esso non si volta e tra le sue corna mostra la croce dalla quale
si esprime Gesù, sono anche i miti popolari del Cervo bianco della Stiria
slovena,9 nonché il racconto del Cervo bianco;10 il Cavallo bianco sul monte
Vrsac,11 il Camoscio dallo zoccolo d'oro presso la Zijalka;12 la leggenda dei

camosci dagli zoccoli d'oro delle Alpi di Kamnik,13 e il racconto del caprone
con la croce sul muso dall'area di Bovec14 e le leggende della Resia.15

Numerose sono inoltre le leggende sul monte Bogatin, sui suoi tesori e sulle

sue miniere d'oro, trattate in maniera più approfondita da Joze Abram nel libro
di Julius Kugy Tricorno: Cinquecento anni di storia.16

Fin dalla pubblicazione di Dezman, la leggenda dello Zlatorog e del monte

Bogatin ha ispirato numerosi poeti, tra cui Rudolf Baumbach, Anton Funtk e

Anton Askerc. Sono inoltre basate su questo tema anche le opere di A.
Thierfelder, V. Gluth, H. Schmitt, G. Rauchnecker e V. Parme come pure il balletto
di E. Wolf e la cantata di Avgust Ipavec. Anche un gruppo musicale locale, i

Tminski madrigalisti ossia i Madrigalisti di Tolmin, che rielaborano musiche

popolari, hanno composto negli ultimi anni una canzone sul monte Bogatin
e sul cacciatore che voleva impadronirsi delle ricchezze e del tesoro che vi
erano nascosti.

Mentre nella tradizione popolare la leggenda dello Zlatorog si è conservata
solamente in parte, il turismo e le comunità locali hanno attinto ad essa, trasfor-
mandola in un ottimo materiale pubblicitario. Per questo motivo lo Zlatorog è

assurto quasi a simbolo della tutela del Bohinjski kot e del Parco Nazionale dello

Triglav. Tuttavia lo Zlatorog non è l'unico a essere decantato dalla tradizione

popolare. Infatti già all'inizio del XX secolo a Martuljek, presso Kranjska gora,
si narrava del Srebrnokrilec, un camoscio nero dalle ali argentee che volava

sopra le vette alpine. Fa sua compagna sarebbe la capra selvatica bianca che

portava sulla testa una corona d'oro. Tale leggenda, raccolta da Josip Vandot,17

è stata riscritta in forma letteraria da Ivan Bucer.18

Fa divja jaga (caccia selvaggia), crudele creatura mitologica che secondo le

credenze popolari Slovene appariva di notte, soprattutto nei dodici giorni di

Natale, era comandata da Perta, Perhrta, Pehtra baba. Chiunque incontrava la
terribile corsa notturna del branco di cani, cavalli, mostri, anime dei defunti e

altri fantasmi, doveva distendersi sulla traccia sinistra e il cacciatore selvatico

206 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2006/11



lo lasciava illeso. Invece, a colui che veniva trovato senza alcuna protezione, la

divja jaga piantava l'accetta nelle spalle e lo sventurato era obbligato a ritornare

dopo un anno esatto nello stesso posto, affinché essa gli venisse rimossa e fosse

liberato dalla spossatezza che l'aveva accompagnato tutto Tanno. Se qualcuno
la derideva o la imitava, la divja jaga spargeva davanti ai suoi occhi membra o

cosce umane dicendogli: «Hai cacciato con noi, quindi mangerai con noi!»
La divja jaga donava fertilità e rigenerava la natura, mentre le creature mitolo-
giche femminili del folclore sloveno che acquisirono il ruolo délia Zlata baba o

Pehtra, erano legate alla filatura, al filato e al gomitolo, nonché ad altre faccende

domestiche tipicamente femminili, come per esempio il bucato, la cottura del

pane ecc. Dato che in certi giorni era proibito tessere e filare, tali creature mi-
tologiche venivano chiamate Torka (Martedî), Petka (Venerdï) e Kvatra (giorno
delle quattro tempora).
Secondo gli studi condotti da Niko Kuret, la Pehtra baba sarebbe una creatura

mitologica indoeuropea, discendente dalla progenitrice eurasiana (Magna mater)
che migliaia di anni fa sarebbe nata in strutture sociali dominate dalla donna19

(Kuret, 1994). Sotto Tinflusso di nuovi contesti sociali la sua natura si sarebbe

trasformata nel corso del tempo nella figura di Santa Lucia, secolarizzandosi e

diventando quindi una figura fiabesca. Nella tradizione popolare slovena il ruolo
di grande madré è ricoperto anche dalla figura di Zlata baba (Donna dorata) o

semplicemente Baba che, com'è già stato ribadito, ha dato il nome ad alcune

montagne, strapiombi rocciosi, altipiani e grotte. È proprio nell'area alpina che

questa antica tradizione popolare si è conservata meglio.
Anche il piffero più antico mai rinvenuto, risalente a 45'000 anni fa, ossia alla
fine del paleolitico medio e fabbricato da un frammento di femore di orso, è stato

trovato nella grotta sotterranea sul monte Divje babe vicino a Serbelje presso il
fiume Idrijca. La gente del posto racconta che le divje babe spesso aiutavano i

contadini durante la mietitura e in altre faccende, se in cambio ottenevano del

cibo. Questo veniva lasciato la sera sul campo ed esse lo recuperavano calandosi

dalle loro cavità. Se ricevevano un dono, potevano scongiurare la grandine,
mentre in caso contrario potevano evocarla. Il racconto è stato pubblicato nella
rivista Idrijski razgledi da Ivan Turk20 che guidava gli scavi sul monte Divje
babe.

Nella Alpi di Kamnik per esempio si è preservata invece la leggenda sulla
Pehtra baba e sulla Baba sotto la Pasja Pec, trascritta a Zupanje njive da Tone

Cevc nel 1970. Essa è collegata alTusanza, a cui ogni pastore doveva attenersi

quando per la prima volta conduceva il bestiame al pascolo.

Kropej: La leggenda dell'auricorno e la mitologia delle Alpi Slovene 207



Sulla strada davanti al monte Pasja Pec si trova un pianoro, chiamato Babji
trebuh. In quel punto il pastore che per la prima volta conduceva il bestiame

al pascolo doveva regalare alla Baba del danaro o una pagnotta di pane. Tone

Jerist ha descritto la vicenda sul Babji trebuh come segue:

«La Baba sotto la Pasja pec
Una volta si conduceva il bestiame fino alla malga sopra il Babji trebuh.

All'epoca chiunque vi andasse per la prima volta doveva portare con sé una

pagnotta di pane, poiché lassù sotto una parete c'era la Baba. Se qualcuno non

portava la pagnotta, la Baba afferrava all'istante il primo délia fila e lo gettava
sotto una frana. Tutti i bambini ne avevano paura.
Anch'io, quando vi andai per la prima volta, portai una pagnotta di pane.
Mio padre mi chiese: <Hai la pagnotta?>
<CeTho!>

Ne avevo una piccola. L'aveva cucinata la mamma.
Bene. Arrivammo sul posto, camminando sempre dritto.
E io dissi: <A1 momento non vedo la baba! Allora come faccio a sapere dove

sono le Pasje pecineb
Scagliai il bastone nei cespugli e mio zio che era con me. [...] Disse: <No, no,
di lavoro ce ne sarà, tra breve! Ti mostrerö cosa vuol dire lavorareb

Quando arrivammo lï, lo zio disse: <Oggi non c'è! Ti conviene mangiare il
pane!>»21

I poteri magici e curativi di Pehtra sono stati acquisiti da San Valpurgo, che si

festeggia il 1 maggio «quando i poteri delle streghe si fanno più forti che mai».

Questo potere magico è stato attribuito anche alla divinità slava Mokoska, alla

Strega Mokos o alla strega Pehtra. A Geiltal in Austria, per esempio, la gente

parla del crimine di Pehtra baba, compiuto da una donna che praticava la

stregoneria.
Marica Globocnik di Kranjska gora ancor oggi inscena la Pehtra baba cosï

corne la descrisse il suo defunto padre Jaka Smerinjakov a Milko Maticetov e

com'era stata immortalata nella letteratura da Josip Vandot nei libri di bambini
sul ragazzo Kekec.

L'uomo selvatico, il Divji moz, nonché il Gorni moz, Silvan e Kanih che, se-

condo la tradizione folclorica alpina, insegnarono alla gente a fare il formaggio
e il burro e consigliarono dove scavare per trovare metalli preziosi, vengono
tutt'oggi menzionati dagli abitanti locali délia zona alpina slovena. Ivan Grafen-

208 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2006/11



auer attribuiva a tale tradizione popolare un significo storico-culturale, ovvero
che esso serbava il ricordo su come i popoli, che si stanziarono nell'area alpina,
avessero imparato a fare il formaggio dagli abitanti autoctoni, poiché si suppone
che i Celti, i Germani e i popoli Slavi conoscessero solamente il formaggio a

pasta molle. I greci avrebbero imparato a fare il formaggio dagli abitanti
autoctoni dei Balcani, mentre i Germani da quelli retoromani nel V e VI secolo.22

Tra le numerose altre varianti scoperte nell'area alpina, il racconto dell'uomo
selvatico-formaggiaio, è stata raccontata in dialetto a Milko Maticetov daAndrej
Hosner di Trenta nel 1952:

«Hanno catturato l'uomo selvatico [sul ceppo mentre stava aiutando a fare la

legna]. Gli dissero che sarebbe rimasto loro prigioniero. Lui cominciö a sup-

plicarli e a piangere di lasciarlo andare. Ma gli altri non volevano liberarlo.
Allora l'uomo selvatico promise che avrebbe insegnato loro a fare una buona

cosa con il formaggio. Gli uomini gli promisero che lo avrebbero liberato, se

avesse insegnato loro quella cosa.

E l'uomo selvatico disse: <Non dovete fare altro che metterci dentro del caglio
di pecora e di capra, quello conservato nella sacca ricavata dallo stomaco.>

Cosï ha insegnato loro a fare il formaggio e infine lo liberarono. Quando l'uomo
selvatico si fu allontanato un po', disse loro che nel siero del latte c'era qual-
cosa di ancora più gustoso. Ma non rivelö, che cosa fosse. Noi pensiamo che si

riferisse alia ricotta che a quei tempi non sapevamo ancora preparare.»

Sia gli uomini selvatici che le fate, zalik zene, krivopete, bele zene, mostrarono
ai pastori e ai viandanti le erbe medicinali, insegnando loro le propriété curative
di queste piante. Questi esseri mitologici potevano inoltre impartire consigli alia

gente e suggerire loro il periodo migliore per la semina e il raccolto, poiché

possedevano il dono della chiaroveggenza.
L'uomo e la donna selvatici spesso pretendevano dalla gente dei doni, mentre a

volte li pregavano di dare loro del pane o del latte. Questa tradizione popolare
si è conservata soprattutto sulle malghe, quale la Velika Planina. Attorno al

1970 Micka Jovudova racconto a Tone Cevc la leggenda delle dame bianche
che chiedevano il latte ai pastori:

«Le dame bianche

Esistevano l'uomo selvatico e le dame bianche. Queste creature perseguitavano
i pastori che si recavano al pascolo sui monti e vivevano nei luoghi più nascosti.

Kropej: La leggenda dell'auricorno e la mitologia delle Alpi Slovene 209



Ancor oggi infatti si è conservato il nome <Tombe dei selvatici>. Le dame bian-
che a volte pregavano i pastori di dare loro del latte. Coloro che permettevano
alla dama bianca di mungere direttamente la mucca (le dame distendevano per
terra il fazzoletto che portavano sul capo), si ritrovavano, dopo la mungitura,
la stessa quantité di latte e la mucca ne portava a casa altrettanto. Chi invece

non le permetteva di mungere la mucca, veniva perseguitato dalla sfortuna,

perché le mucche non gli portavano a casa il latte. Si racconta che le dame

erano vestite di bianco.

E sapevano cantare bene! Cantavano al tramonto; e la gente le andava ad

ascoltare.»23

Moite leggende raccontano di nani e gnomi che scavavano i metalli preziosi
nelle miniere, nascoste sotto le montagne, oppure lavavano l'oro nei ruscelli,
corne narra il racconto recentemente registrato nell'area di Bovec:

«I perlmandelci24 e il ruscello Slatenik

[...] poiché avevano visto due perlmandelci che avevano un caldaio in cui vi
scioglievano l'oro. Proseguirono avanti, tanto che i perlmandelci urlarono, quando
Ii videro. Per questo motivo il nome del ruscello Slatenik dériva da zlato (oro).
Si chiama Zlatenik proprio perché vi scioglievano l'oro. [...]»25

Nani e gnomi, creature alpine e al tri esseri mitologici che abitano il sottosuolo,
le cavità alpine e le grotte sono i protettori di tesori nascosti e per questo motivo

non appare strano che i due gnomi di Bovec, chiamati Perlmandelci e intravisti

presso il ruscello, stessero sciogliendo dell'oro. Già daU'antichità i tesori nascosti

del mondo alpino stimolavano l'immaginazione degli abitanti del posto. Anche
il racconto, tra i rari di origine slovena, introdotti da Theodor Vernaleken nella

sua raccolta Alpensagen (1858), narra del tesoro nascosto nelle Alpi Giulie,
sotto il Triglav, da un misterioso barone rapinatore. Il barone fu punito per i

suoi peccati, tanto che dovette errare per il mondo per 300 anni. Infine rivélo
il segreto del suo tesoro nascosto a una vecchia coppia molto ospitale. Essa lo
trovo e venne cosî ripagata délia bontà dimostratagli.26
Antiche leggende e miti sono sopravissuti fino ai giorni nostri non tanto in forma

orale, attraverso il tradizionale racconto serale o in altre occasioni, quanto per
mezzo délia segnaletica turistica, attraverso cartelli, simboli, immagini votive,
cappelle ricordo e croci recanti scritte e raffigurazioni di avvenimenti délia vita

umana, nonché immagini di diversi racconti, legati a determinati luoghi. Anche

210 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2006/11



Fig. 2: Ponte del Diavolo dal libro di J. W. Valvasor, Topographia archiducatus Ca-
rinthiae antiquae et modernae compléta, 1688.

i musei locali, spesso frutto delle fatiche di singoli individui o creati su inizia-
tiva di comunità locali o da circoli culturali e turistici del posto, come pure le

rappresentazioni folcloriche, contribuiscono alla conservazione della tradizione

popolare e del patrimonio narrativo.
Cito come esempio il racconto sul Hudicev most (Ponte del Diavolo) che so-

vrasta la cascata Sum sul monte Ljubelj, trascritta da Valvasor già nel 1689.27 A
ricordarla oggi è un cartello posto accanto alla strada, recante una raffigurazione
e una sintesi di questo racconto. Gli operatori turistici hanno inoltre allestito un
sentiero marcato per gli escursionisti e i turisti che conduce lungo la gola fino
al Ponte del diavolo.
Non lontano da qui, sempre nelle Karavanke, invita a visitare Poden/Bodentall il
racconto sul lago Jezerce/ Meerauge o Das blaue Auge, che cattura l'attenzione

per il suo intenso colore azzurro. Il laghetto molto profondo si è formato in una
dolina carsica. Si narra che un tempo il contadino Podnar lasciö i buoi attaccati

al carro vicino il lago durante Fora di pranzo. In qualche modo i buoi riuscirono

a liberarsi e annegarono nel lago. Dopo lunghi anni lo stesso giogo fu trovato

Kropej: La leggenda dell'auricorno e la mitologia delle Alpi Slovene 211



Fig. 3: II Ponte del Diavolo presso la strada attraverso il monte Ljubelj. II cartello
riporta la leggenda che il diavolo aveva aiutato a costruire il ponte, esigendo come
ricompensa la prima anima che lo avrebbe attraversato. Ottenne una capra che la gente

aveva lasdato attraversare per prima.

nel lago di Bled, poiché i due laghi sono collegati tra loro da sorgend sotterra-

nee. Gli abitanti locali raccontano inoltre ai turisti che guardando attentamente
nel laghetto si possono vedere i nuotatori e le barche del Lago di Bled. E cosî

che la tradizione popolare e i miti del mondo alpino, seppur in forma diversa e

attualizzad, vivono ancora oggi.

Note

1 J. Kelemina, Bajke in pripovedke slovenskega ljudstva, Celje 1930, no. 12.

2 II nome sta a significare «quelle dalle calcagna störte».
3 M. Sasel Kos, «From the Tauriscan Gold Mine to the Goldenhorn and the Unusual Alpine Animal»,

Studia mythological Slavica, 1, 1998, pp. 169-182.
4 J. Glonar, «Monoceros in Diptamus», Casopis za zgodovino in narodopisje, 7, 1910, pp. 34—106.

5 K. Deschmann, «Beiträge zur Landeskunde Krains II. Der Triglaugletscher und die Spuren einstiger
Gletscher in Ober Krain: Die Sage vom Goldkrikel (Zlatorog)», Laibacher Zeitung, 43, 21. 2. 1868,

pp. 325-327.

212 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2006/11



6 G. Graber, Sagen aus Kärnten, Graz 1941, no. 227.

7 T. Vernaleken, Alpensagen, Wien 1858, p. 402.
8 J. Jegerlehrner, «Sagen und Märchen aus dem Oberwallis», Schriften der Schweizerischen

Gesellschaftfür Volkskunde, 9, 1913, p. 30; M. Maticetov, Anton von Mailly, Leggende del Friuli e

delle Alpi Giulie. Edizione critica a cura di Milko Maticetov, Gorizia 1993, pp. 210-213, no. 61,
lo Zlatorog (nota).

9 J. Krainz, Mythen und Sagen aus dem Steirischen Hochlande, Bruck a. d. Mur 1880, no. 4.7,

p. 82.

10 R. Dapit, M. Kropej (et al.), Zlatorogovi cudezni vrtovi, Radovljica 2004, no. 6, p. 21.
11 M. Tonejc, Samostal, Dunajski zvon 1879, p. 363; Kelemina (vedi nota 1), no. 76.
12 A. Hintner, Laibacher Schulzeitung, 1901; Dapit/Kropej (vedi nota 10), no. 3, p. 18.

13 T. Cevc, Velika planina, 3. ed., Ljubljana 1993.

14 B. Ivancic Kutin, «Pripovedovalci in njihove pripovedi na Bovskem». Bovski zbornik, Tolmin
2004, pp. 32-34; Dapit/Kropej (vedi nota 10), no. 5, p. 19.

15 Dapit/Kropej (vedi nota 10), no. 2, p. 17

16 J. Kugy, Pet stoletij Triglava, Maribor 1979, pp. 245-258.
17 J. Vandot, «Od divje koze do Zlatoroga», Planinski vestnik, 2, 1941, p. 42.
18 I. Bucer, Koca na robu, Ljubljana 1941, p. 147.

19 N. Kuret, «Beseda <baba> v narodopisju». Traditiones, 23, 1994, pp. 15-18.
20 Cfr. I. Turk, Mousterienska «koscenapiscal» in druge najdbe iz Divjih bablv Sloveniji / Mousterian

«Bone Flute» and Other Finds from Divje babe I Cave Site in Slovenia, Ljubljana 1997.

21 T. Cevc, «Pripovedno izrocilo iz Kamniskega kota», Traditiones, 28/1, 1999, pp. 89-100.
22 I. Grafenauer, «Zveza slovenskih ljudskih pripovedk z retijskimi - B: Divji moz sirar - ujeti divji

moz», Slovenski etnograf, 11, 1958, pp. 49-68.
23 Cevc (vedi nota 13), p. 65.

24 N. d. T.: forma dialettale di Perkmandelj.
25 Ivancic Kutin (vedi nota 14), p. 191, raccontato da Lina Kavs a Cezsoca, documentato tra il 1997

e il 2004.
26 Th. Vernaleken, Alpensagen, Salzburg, Leipzig 1938, pp. 230-232: Die Kraft der Mistel.
27 J. W. Valvasor, Die Ehre des Herzogthums Krain, Nürnberg 1689.

Kropej: La leggenda dell'auricorno e la mitologia delle Alpi Slovene 213



Leere Seite
Blank page
Page vide


	La leggenda dell’auricorno e la mitologia delle Alpi slovene

