
Zeitschrift: Histoire des Alpes = Storia delle Alpi = Geschichte der Alpen

Herausgeber: Association Internationale pour l'Histoire des Alpes

Band: 10 (2005)

Artikel: Die Christianisierung Karantaniens in den Augen der Historiker des 15.-
18. Jahrhunderts

Autor: Miheli, Darja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-10941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-10941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Christianisierung Karantaniens in den Augen
der Historiker des 15.-18. Jahrhunderts

Darja Mihelic

Valhun, Sohn Kajtimars, kämpft nun zur Ehre
Der Christenlehre lang schon unverdrossen,
Droch steht ihm nicht mehr mit Aurel zur Wehre;
Ihr Leben und so manches ist beschlossen
In Krain und Karantanien entrannen
Blutbäche, ward ein See von Blut vergossen.
France Preseren, Eingang

Résumé

La christianisation de la Carantanie vue par les historiens
des XVe-XVIIIe siècles

À partir de Salzbourg et de la Bavière, le christianisme s'est répandu et installé,
à la fin du Ville siècle, dans la Principauté de Carantanie, correspondant
approximativement aux provinces de Carinthie, de Styrie et de Carniole. Cette

expansion a été jalonnée par trois soulèvements. Ces insurrections sont
documentées dans la Conversio de l'Eglise de Salzbourg, qui a été rédigée

vers 870 environ. L'historiographie de la période moderne a livré différentes
versions de ces événements. Au milieu du XVIe siècle, on les a situés sur un

arrière-fond religieux. Au XVIIe, deux interprétations divergentes ont été

développées. Alors que la première reprenait les faits tels que les rapportait
la Conversio, la seconde livrait une description effroyables des événements:

les Slaves païens auraient maltraité de façon bestiale les chrétiens et, après
leur défaite, les rebelles impies auraient été cruellement punis. A l'époque
moderne déjà, quelques historiens se sont distanciés de ce sensationnalisme.

En Slovénie, le sujet a rencontré par la suite un énorme écho après que le

poète France Preseren en eût livré une version patriotique dans la première
moitié du XIXe siècle: il s'est focalisé sur la violence sanglante avec laquelle
les souverains chrétiens ont imposé leur croyance au peuple slave.

39



Einleitung

Die Christianisierung von Karantanien, dem polyethnischen, gentilen
Fürstentum im Ostalpenraum, in der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts, wurde

(und wird) von der neueren Historiografie wiederholt und eingehend
behandelt.1 Der vorliegende Beitrag befasst sich nicht mit den neusten
Ansichten der Forschung. Er geht von dem Standpunkt aus, dass unsere Kenntnisse

auf dem Wissen der Vorgänger beruhen, und dass es sich lohnt, die

Weiterentwicklung des historischen Wissens im Laufe der Generationen zu
untersuchen. Daher gibt er eine Übersicht über Auffassungen und Deutungen

der Christianisierung der Karantanen vom Standpunkt der führenden
Geschichtsschreiber des 15.-18. Jahrhunderts.

Der karantanische Raum lag im 8. Jahrhundert im Schnittpunkt der

Missionstätigkeit der Kirchensitze von Aquileia und Salzburg, von denen Salzburg

den Vorrang innehatte. Die Mission intensivierte sich in der zweiten
Hälfte des 8. Jahrhunderts, nachdem die Karantaner um 745 der bayerischen
und damit indirekt der fränkischen Herrschaft unterworfen worden waren.
Sie wurden von einer einheimischen Fürstendynastie regiert, die in Bayern
im christlichen Glauben erzogen wurde. Das Salzburger Bistum entsandte

Missionare, deren Bestrebungen nur langsam Früchte trugen. Die Bevölkerung

des Landes war unruhig und heterogen. Die Neuerungen, welche die

Fürsten einführen wollten, stiessen auf Widerstand. Es kam zu drei
Aufständen.2 Der letzte wurde mit Hilfe des bayerischen Herzogs Tassilo
unterdrückt. Sein Eingriff stabilisierte die Verhältnisse und beseitigte die Hindernisse

zur Ausbreitung des Christentums.

Die karantanischen Aufstände erfuhren in der Geschichtsschreibung
verschiedene Deutungen. Die meisten waren gegen den expandierenden christlichen

Glauben gerichtet, der in dem Raum zwischen den Ostalpen und der

Adria gewaltsam durchgesetzt werden sollte. In der slowenischen Öffentlichkeit

fand der Problemkreis nicht zuletzt deshalb so viel Widerhall, weil er

vom berühmten slowenischen Dichter France Preseren (1800-1849) als Motiv

für den als Eingang bezeichneten Teil seiner Dichtung Die Taufe an der

Savica aufgegriffen wurde. Als Patriot wählte der Dichter wiederholt Motive

aus der Geschichte und suchte nach den Eigenheiten des slawischen «Ur-
volkes». Diese fand er im Heidentum seiner Vorfahren, von dem er sich

inspirieren liess. Im Eingang verwendete er das Thema der Christianisierung

40 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2005/10



der Ostalpenslawen und schilderte die blutige Gewalt, mit der ihm die Herrscher

den neuen Glauben aufgezwungen haben sollen. Um die aufgebrachte
katholische Öffentlichkeit zu beruhigen, schuf er noch Die Taufe. Beide

Dichtungen regen die Vorstellungskraft an und vergrössern bei vernünftiger Deutung

die historischen Kenntnisse und das Interesse an der Geschichte.

Die Quellen

Die Hauptquelle zur Christianisierung der Karantanen stellt das lateinische

(Libellus) de conversione Bagoariorum et Carantanorum3 (im Folgenden:

Conversio) aus der Zeit um 870 dar. Darin wird berichtet, dass die Karantanen

(um 745) von den Hunnen4 bedrängt wurden. Ihr heidnischer Fürst Boruth
wandte sich an die Bayern um Hilfe. Diese kamen seiner Bitte nach, vertrieben

die Feinde und nahmen die Karantanen unter ihren und dadurch mittelbar

auch unter fränkischen Schutz. Die karantanische Treue sollte durch Geiseln

vornehmer Abkunft gesichert werden, welche die Bayern mit sich

nahmen. Darunter befanden sich auch die karantanischen Thronfolger, Boruths
Sohn Carastus und sein Neffe Cheitmar. In Bayern wurden sie laut Conversio

auf Boruths Bitte christlich erzogen. Nach Boruths Tod (748) herrschte

Carastus, der bereits Christ war, drei Jahre lang in Karantanien (bis 751).

Ihm folgte Cheitmar (bis um 770), der den Salzburger Missionaren Tür und
Tor öffnete. Karantanien erhielt seinen Chorbischof, Modestus. Nach dessen

Tod bat Cheitmar den Salzburger Bischof Virgilius, persönlich zur Mission
nach Karantanien zu kommen. Da es aber zu einem Aufstand - der so

genannten carmula5 - kam, entschloss er sich, nur den Priester Latinus dorthin
zu entsenden. Beim wenig später einsetzenden Ausbruch des zweiten
Aufstands verliess dieser das Land. Nach der Niederschlagung des Aufstandes

entsandte der Bischof den Priester Madalhochus und nachher den Priester
Warmannus. Als nach Cheitmars Tod wieder ein Aufstand ausbrach, gab es

dort einige Jahre lang keine Priester, bis sich Fürst Waltunc wieder an Virgil
wandte mit der Bitte, Priester nach Karantanien zu entsenden.6

Die Conversio berichtet nur spärlich über die zwei Aufstände gegen Cheitmar
den dritten nach seinem Tod. Sie werden nicht als antichristlich bezeichnet.

Zweifelsohne war aber der Glaube ein wichtiger Bestandteil der gesellschaftlichen,

wirtschaftlichen und herrschaftlichen Neuerungen, die auf Ablehnung

Mihelic: Die Christianisierung Karantaniens 41



stiessen. Unter diesen Umständen zogen sich die Missionare zurück. Der
dritte Aufstand der Karantanen wurde vom bayerischen Herzog Tassilo

unterdrückt. Die Annales Iuvavenses Maximi und später noch andere Quellen
berichten für das Jahr 772, dass Tassilo die Karantanen besiegte. («Tassilo
Carentanos vicit; Tassilo Carenthiam subiugavit; Tassilo Karinthiam subicit.»)7

In der Historigrafie herrschte die Überzeugung vor, dass sich die Karanta-
nenaufstände hauptsächlich gegen das Christentum gerichtet hätten. Diese

Interpretation beruht unter anderem auf der Tatsache, dass Tassilo ein eifriger

Befürworter der Missionstätigkeit war. 769 verlieh er dem Abt der Kirche

St. Peter in Scharnitz in Nordtirol den Ort Innichen an der karantanischen

Grenze, damit er dort ein Kloster gründen und gottlose Slawen auf den Weg
der Wahrheit führen könne («propter incredulam generationem Sclauano-

rum ad tramitem ueritatis deducendam»).8 Eine zeitgenössische Quelle, der

Brief eines gewissen Klement, berichtet, dass der Herzog Tassilo, die
bayerischen Bischöfe und Adeligen gegen die Heiden kämpften, die nicht Gott
sondern Götzen anbeteten («qui sunt autem pagani atque gentiles, qui non
credunt Deum vestrum, sed adorant idula»).9

Die historiografische Deutung der Aufstände:
Ende des 15. bis Mitte des 17. Jahrhunderts

Die Geschichtswerke des 15.-18. Jahrhunderts, die über die Aufstände in
Karantanien berichten, sind im zeitgenössischen Latein, Deutsch und Italienisch

verfasst. Die Systematik ihrer Stoffverteilung ist schwer fassbar. Viele
Autoren reihen die Ereignisse ohne Zeitbestimmung aneinander, nicht selten

in einer ungeordneten Reihenfolge. Sie greifen gern zu den Quellen oder

zu vorangegangenen Autoren und geben ihre Texte wörtlich wider. Es stört
sie nicht, wenn verschiedene Angaben untereinander oder von ihren eigenen

Erklärung abweichen. Trockene Ereignisse werden oft durch Sagen,
erfundene Geschichten oder auch durch bewusst gefälschte Einschöbe belebt.

Die Autoren schliessen Lücken in Genealogien mehrmals auf willkürliche
Weise. Es wimmelt in ihren Werken ganz allgemein von Ungenauigkeiten,
die von der späteren Geschichtsschreibung nur schrittweise beseitigt werden.

Wie wurde das Wissen über die Karantanenaufstände von den
prominenten Autoren der frühen Neuzeit tradiert?

42 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2005/10



- Iacobus Vnrestus berichtet im letzten Jahrzehnt des 15. Jahrhunderts im
Chronicon Carinthiacvm,10 dass nach Cheitmars Tod Karantanien erneut
von den Hunnen, genannt Ungarn,11 angegriffen wurde. Die Priester waren

bereits vor ihnen für mehrere Jahre aus dem Land geflüchtet, bis der

christliche Herzog Malchmut die Herrschaft des Landes übernahm (es handelt

sich um Waltunc; in der damaligen Buchstabenschrift kann sein Name
Uualthunc als Malchmut gelesen werden). Virgil schickte ihm auf seine

Bitte Priesterlehrer, was als Wiederbelebung des Glaubens aufgefasst werden

kann. («Inn solcher Zeit starb aber kristenlich Hertzog Cotmarus,
da huebn die Hewn, yetzt Vngern genant, das Landt Quarantein aber

zu den andernmall an zu khriegen. Do fluchen die Priester aus dem Landt
dass ettlich Jar khain Priester inn dem Landt was, als lang, dass ein an
der Hertzog des Landes wart. Der was genant Malchmut, der was auch

ein krist.»)

- Ioannes Auentinus erwähnt in seinem Werk Annalium Boiorum libri Septem

(Ingolstadii 1554, S. 304), dass sich nach dem Tod des Bischofs Modestus der

Kärntner Fürst Cheitmar mit der Bitte an Virgil wandte, zum Missionieren
nach Karantanien zu kommen. Dieser schickte zwei Priester ins Land;
wegen des Aufstandes und der Unruhen bei den Slawen kam er nicht selbst.

(«Modesto defuncto, D. Vergilius à Chitomaro Charinorum duce inuitatus,
illuc Madoldum, & Variomanum sacerdotes proficisci iubet. Ipse venire noluit
ob seditionem et discordias Venedorum».)
Aventinus legt dar, dass sich die slawischen Führer gegen Cheitmar auflehnten,

weil dieser den Glauben der Vorfahren aufgab und das neue
Glaubensbekenntnis annahm. («Quorum primores Chitomaro principi rebellabant,
quod explosa auita religione, quam féliciter maiores fectati fuissent nouum
ritum colendi Deum accepisset.») Cheitmar soll zur Unterdrückung der
Aufständischen Unterstützung bei Fürst Tassilo gefunden haben. Nach Cheitmars

Tod schüttelten die slawischen Führer «das Joch des christlichen Glaubens»
ab und vertrieben die Priester. Der bayerische Königssohn Tassilo griff Kärnten

militärisch an und setzte den Fürsten Waltunc bei den Slawen ein.12 Zu
diesem entsandte Virgil Priester, die dem slawischen Volk die Geheimnisse
des Christentums offenbaren sollten.

- Wolfgang Lazius spricht in seinem Werk De gentium aliquot migrationibus,
sedibus fixis, reliquiis, liguarumque initiis et immutationibus dialectis libri XII
(Basileae 1557) über die salzburgische Missionstätigkeit unter den Karan-

Mihelic: Die Christianisierung Karantaniens 43



tanen. Die Aufstände zu Lebzeiten und nach dem Tod Cheitmars beschreibt

er jedoch nicht.

- Mathias Flacius Illyricus war der erste, der die Conversio veröffentlichte,13
ohne die Quelle inhaltlich zu deuten. Mit der Veröffentlichung der Schrift
wollte er darauf hinweisen, dass bei der Bekehrung einer so grossen Zahl

von Völkern der Papst wenig oder gar nicht erwähnt wird.

- Mavro Orbini Ravseo berichtet in seinem Werk II Regno de gli Slavi (Pesaro

1601, S. 37 f.) über den Aufstand gegen den Fürsten Cheitmar, wobei er
Aventinus in italienischer Sprache wiedergibt: Die slawischen Adeligen
erhoben sich gegen Fürst Cheitmar, weil dieser die Religion seiner Väter
aufgab, der er und seine Vorfahren so lange Zeit glücklich treu geblieben
waren, und einen anderen, neuen Glauben annahm. («Li Baroni Slaui ribella-

rono da Chitomir loro Principe, per hauere egli posposta la religione antica,
la quale i suoi maggiori lungo tempo felicemente seruarono et abbracciata

vn'altra nuoua.») Der bayerische Fürst Tassilo soll Cheitmar Hilfe geleistet
und seine Untertanen zum Gehorsam gebracht haben. Nach Cheitmars Tod

gaben die slawischen Adeligen den christlichen Glauben auf und vertrieben
die Priester («i Baroni Slaui lasciarono la religione Christiana, et scaccia-

rono Ii Sacerdoti in Boioaria»). Tassilo schritt erneut ein und verhalf Wal-

tunc zur Macht. («Ora dunque hauendo gli Slaui (come s'e detto) abbando-

nata la religione Christiana,Tessalone rinforzando l'essercito, di nuouo entrö
nel paese di quelli, et dopo alcuni fatti d'arme gli superö, constituendo loro
vn Duca, che fù Valdungo.») Orbini erwähnt die Ankunft neuer Missionare,
die Namen übernimmt er von Aventinus.

- Marx Welser erwähnt in seinem Werk Bayrische Geschieht (Augspurg 1605,

S. 324 f.), dass sich Herzog Cheitmar (Ketmar) wiederholt an Virgil mit der

Bitte wandte, zur Mission nach Karantanien zu kommen. Dieser entsandte

an seiner Stelle wegen der «vielfaltig einfallende Kriegßslauff» Priester und

Geistliche, die den christlichen Glauben im Land verbreiteten. «Als aber

nach deß Ketmars tod / der Krieg im Land wieder oberhand genommen / ist
die Clerisey vertrieben worden / vnd das Land etlich Jar ohne Christlichen
Gottsdienst gewest / biß auff begern deß Waltuncks» habe Virgil dann
Missionare entsandt, welche die «Abgôterey» vertilgten und den richtigen Glauben

festigten. Zu dieser Zeit soll sich auch Virgil selbst auf den Weg gemacht
und das Land bis zur ungarischen Grenze, wo die Drau in die Donau mündet,

bereist haben.

44 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2005/10



- Auf unheimliche Weise behandelt Michael Gothard Christalnick die
Aufstände in der Chronica des Loeblichen Ertzhertzogthumbs Khaerndten (Leipzig

1612, S. 433-436, 448-458), die Hieronymus Megiser, stellenweise
verkürzt oder ergänzt, unter seinem Namen veröffentlicht hat. Einige Ausschnitte:

Zwei Jahre waren vergangen, seit Kärnten den christlichen Glauben
angenommen hatte; viele Landleute, vor allem im Draugebiet um Villach wandten

sich von Herzog Cheitmar (Chitomarus) ab. Die Heiden hassten den

christlichen Glauben. Sie misshandelten die Christen, «war ihnen keine Schande

zu viel / schendeten Frawen vnnd Jungfrawen / begiengen vnsâglich viel
vbels / waren vnsinnige Leut / vergossen viel Christliches vnschuldiges Blut».
Die Christen ordneten eine Gesandtschaft an Cheitmar ab, die von Antonius

angeführt wurde. Cheitmar besiegte die Gegner mit Hilfe des friula-
nischen Herzogs Peter Muniches.

Der Autor berichtet, dass sich der Adel mehrmals gegen den bayerischen
Hof und gegen den von ihm eingesetzten, getauften Fürsten Cheitmar
auflehnte. Die Landesherren und Fürsten wollten das Christentum nicht
annehmen, sondern hielten am Glauben ihrer Urväter fest. Die slawischen

Herren in Krain, Kärnten, Steiermark und in der Windischen Mark waren
zum Grossteil ungläubig und vertrieben die Priester und Christen nach Bayern.
Einfälle gab es auch in die italienischen Länder, wo die Slawen das

Christentum verfolgten. «Die Winden rissen den Weibern die seugenden Kinder
von den Brüsten / legtens vber einen hauffen / darzu die alten vnd schwachen

Kinder / zuntens an / verbrenntens / binden die Frawen vnd Weiber an

die Baume / schnitten ihnen den Bauch auff / zogen ihn die Darm vnd
Eingeweide heraus / schössen mit Pfeilen zu ihnen / vnd erschlugen viel Volcks /

fiengen sie / vnd fuhrtens hinweg.» König Desiderius aus Italien setzte sich

erfolglos zur Wehr. Der bayerische Herzog Tassilo griff mit drei Heeren in
Kärnten und in der Windischen Mark ein, besiegte an drei Orten die Feinde,
eroberte das Land und nahm die slawischen Herren gefangen. In Kärnten
und in der Windischen Mark setzte er Waltunc (Valdungus) als Fürst ein.

Zur Zeit der Unruhen gab es im Land keine Priester mehr, darum wandte
sich Waltunc an den Salzburger Bischof Virgil mit der Bitte, ihm Missionare

zu entsenden, was dieser auch tat.

Der fromme Fürst Waltunc versuchte im zweiten Jahr seiner Herrschaft, die
Landsleute und den Adel im christlichen Glauben zu unterweisen. Dabei
wurde er von den kärntnerischen Slawen unterstützt, die den heidnischen

Mihelic: Die Christianisierung Karantaniens 45



Glauben bereits abgelegt hatten. Ein Teil des Adels widersetzte sich ihnen,
namentlich fünf Herren: Drochus, Hermannus Aurelius, Samo, Theodorus
und Henricus. Der Anführer war Hermannus Aurelius, der die Gegner des

Fürsten an sich band. Das Land war gespalten. Waltunc zog mit 12'000

bewaffneten Knechten von Julia aus, das Aventinus mit Villach gleichsetzt,

gegen Sisak (der Verfasser meinte, das sei Agram/Zagreb). Unterwegs stieg
die Zahl seiner Soldaten auf 18'000 Mann an. In der Nähe von Sisak

besiegte er Aurelius und und sein 4000 Mann starkes Heer: 600 Soldaten wurden

getötet, 400 gefangen genommen. Bei Metlika (Mottling) rechnete er
auch mit Drochus ab. Mit den gefangen genommenen Verrätern kehrte er
nach Villach zurück. Am nächsten Tag liess er sie «auff den Platz führen /

vnnd denen die Hände abhawen / an dem Drocho anfangend /darnach die
anderen Glieder alle / als Ohren / Nasen / die Schenckel zerstimmeln / die

Schienbein zerbrechen / vnd also mit dem Strumpff in ein Pfützen vnd Gruben

werffen lassen / vnd solches nach der alten Deutschen Ordnung vnd
Gesetze». Infolge der grausamen Strafen lehnten sich die Gegner des

Christentums nicht mehr gegen die Fürsten auf. Als Quelle für diese Ereignisse
führt der Autor Ammonius Salassus an, einen nicht existierenden Autor,14

der aus Klagenfurt stammen sollte.

- Andreas Brunner ist Verfasser der Annales virtutis et fortunae Boiorum
(München 1626-1637). Die Neuauflage dieses Werkes Annalium Boicorum

partes III (Francofurti ad Moenum 1710, pars I, Kolumne 175 f.) berichtet,
dass Cheitmar (Chetimarus) den Salzburger Bischof Virgil einlud, das Land

zu besuchen. Dieser konnte der Einladung jedoch nicht folgen, sondern
entsandte seine Priester. Nach Cheitmars Tod brachen erneut Kriege aus,

die Hüter der Heiligkeit wurden vertrieben. Als die Unruhen unterdrückt
wurden und Waltunc (Valtuncus) die Herrschaft übernahm, entsandte Virgil
Priester in das Land und besuchte es später auch selbst.

Die historiografische Deutung der Aufstände:
Mitte des 17. bis Ende des 18. Jahrhunderts

- Martinus Bauzer schildert in seiner handschriftlichen Historia verum
Noricarum et Foroiuliensium (1657-1663, liber III, Abschnitte 59,61,62,63)
die Ereignisse bei der Christianisierung der Kärntner. Es handelt sich um

46 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2005/10



eine gekürzte Fassung der Beschreibung von Christalnick-Megiser: Der
heidnische Kärntner Adel lehnte sich in der Gegend von Villach 757 gegen
Cheitmar (Chitomarus) auf. Er brachte viele Christen um, quälte sie und

vergewaltigte die Frauen. Cheitmar besiegte mit Hilfe des friulanischen
Fürsten Peter die aufständischen Adeligen, tötete 6000 davon, viele nahm

er gefangen. Letztere begnadigte er, nachdem sie den christlichen Glauben

angenommen hatten. Er regierte 57 Jahre und starb beinahe 100 Jahre alt in

Aguntum.15 Ihm folgte sein Sohn Waltunc (Valdungo). Da drangen die
slawischen heidnischen Adeligen aus Kärnten und Krain in Friaul ein, folterten

die Priester, assen die den Müttern aus dem Leib gerissenen Kinder auf
oder verbrannten sie, Frauen wurden an die Bäume gebunden, ihre Bäuche

aufgeschlitzt, ihr Gedärme herausgerissen, das Land ausgeraubt und
zahlreiche Gefangene verschleppt. Der Langobardenkönig Desiderius
versuchte, sich zur Wehr zu setzten, wurde jedoch besiegt.
Im Jahr 769 kam der bayerische Herzog Tassilo nach Kärnten und besiegte
die Slawen dreimal. Viele Slawen wurden gefangen genommen und nach

Bayern verschleppt, die friulanischen Gefangenen wurden jedoch befreit.
Da die Missionare aus dem Land vertrieben worden waren, wandte sich der

Kärntner Fürst Waltunc an den Salzburger Bischof Virgil mit der Bitte, ihm

neue zu entsenden. Die Adeligen Hermanus, Dragus, Samon, Theodorus,
Henricus und andere lehnten sich gegen den Fürsten auf. Dieser brach mit
seinem Heer gegen die bei Sisak versammelten Aufständischen auf. Er
besiegte Aurelius und seine 4000 Soldaten, viele wurden getötet, Aurelius und
400 Adelige gefangen genommen. Auf seinem Rückweg griff er Drochus,
den zweiten Anführer des Aufstandes, an, besiegte ihn, nahm ihn gefangen
und brachte ihn mit anderen Gefangenen nach Villach. Dort wurden sie vor
einem Militärgericht nach militärischen Gesetzen zum Tode verurteilt. Auf
dem Marktplatz wurden ihnen die Arme, Beine, Nasen und Ohren
abgeschnitten. Dann wurden sie in Gruben geworfen.

- Johannes Vervaux nimmt im ersten Teil seiner Boicae gentis annales

(Monachii 1662, S. 178 f.) die Überlieferung wieder auf, nach der Cheitmar

(Chetimarus) mehrmals Virgil «in Carantanos» einlud, um diese für das

Christentum zu gewinnen. Militärische Auseinandersetzungen, die aufeinander

folgten («nascentibus aliis super alias bellorum turbis»), hinderten Virgil
daran, Salzburg zu verlassen, darum entsandte er tugendhafte Männer in das

Land, die dieses in kurzer Zeit im christlichen Glauben unterwiesen. Als

Mihelic: Die Christianisierung Karantaniens 47



Cheitmar starb, wurden die Gegner wieder dreister, der Glaube der Karan-

tanen erschüttert. Es brach ein grausamer Krieg aus, die Priester wurden

vertrieben, religiöse Bräuche für mehrere Jahre unterbrochen - bis zur
Einsetzung Waltuncs (Vatinius). Virgil sandte Priester ins Land, denen er auch

selbst bis zu den «hunnischen» (awarischen) Grenzen an der Mündung der

Drau in die Donau gefolgt sein soll soll. Die Neuausgabe des Werkes von
Vervaux erschien 1710 unter der Autorenschaft von Joannes Adlzreitter
(Annalium Boicae gentis partes III, Francofurti ad Moenum; zu den
Aufständen vgl. Kolumnen 173 f.).

- Joannes Ludovicus Schönleben erwähnt in seinem Werk Carniola anti-

qua et nova sive Inclyti ducatus Carnioliae Annales sacroprophani (Labaci
1681, III. Teil, S. 378-384), dass sich das Christentum unter Cheitmar unter
dem Volk ausgebreitet hätte. Doch der Adel hasste im Geheimen den Fürsten

und hielt am alten Glauben fest. Für die Zeit nach Cheitmars Tod führt
der Autor Angaben aus der Vita S. Virgilii (einer Version der Conversio aus

dem 12. Jahrhundert) an und fügt den Bericht über den dritten Aufstand
hinzu, weshalb es einige Jahre lang keine Priester im Land gab, bis sich

Waltunc wiederholt an den Salzburger Bischof Virgil mit der Bitte wandte,
Priester ins Land zu entsenden. («Mortuo autem Chetimaro, & ortâ tertiâ
seditione, aliquot annis nullus Presbyter ibi erat vsque dum Waltunc Dux
eorum misit iterum ad Virgilium.») Schönleben meinte, dass sich der Adel
vielleicht den Missionaren widersetzte, oder er lehnte sich auf gegen die
Herrschaft der fränkischen Herren - würden sie diese abschütteln, so könnten
sie auch das Christentum abschaffen. («Seditio ista vel fuerit nobilium con-
trâ sacerdotes fidei praedicatores, vel certè contrà Francorum Regum
Dominium, quo excusso, facilè erat etiam Christianas leges contemnere, &
abrogare.»)
Schönleben fügt auch hinzu, dass «Megiser» (es handelt sich um Christal-

nick-Megiser) den Aufstand nach «seinem Ammonius Salassus» als Erhebung

des Adels gegen Cheitmar bezeichnet, der den christlichen Glauben
verbreitete. Er meint, dass es nicht sicher sei, ob auf Cheitmars Tod sofort
Waltunc folgte, wenn dieser überhaupt sein Sohn war. Es ist wahrscheinlicher,

dass der Adel damals das bayerische Joch abschütteln und keinen

abgeordneten Fürsten annehmen wollte. Als er jedoch den minderjährigen
Waltunc als seinen Fürsten annahm, widersetzte er sich umso heftiger gegen
die religiösen Lehren. Die Priester wurden vertrieben. Tassilo, der baye-

48 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2005/10



rische Herzog, zog nach Karantanien und unterwarf sich die Kärntner und

Krainer. («Thassilo Bavariae Dux in Carantanum expeditione susceptâ

coegerit Carinthos, & Carniolos in sua verba jurare.») Die Ursache für
seinen Eingriff lag vielleicht darin, dass Waltunc adeligen Vormündern
überlassen wurde und den Hass gegenüber den Christen und Priestern heucheln

musste. («Valdungus [...] relictus sub tutorum directione, nobilium ergà
Christianos, & sacerdotes odium dissimulare debuit.») Darauf wandte er
sich, vielleicht mit Unterstützung der bayerischen Herzöge, erneut an Virgil
mit der Bitte, Missionare ins Land zu schicken.

- Johann Weichard Valvasor schöpfte beim Verfassen der historischen Teile
seines Werkes Die Ehre des Hertzogthums Crain (Laybach, Nuernberg 1689)

aus dem Buch Schönlebens, die Beschreibungen der Kärntner Aufstände

(Buch VII, S. 386-390) «entlieh» er, wahrscheinlich um die Aufmerksamkeit
der Leser zu wecken, bei Christalnick-Megiser. Um 760 wandten sich Herzog

Cheitmar (Chetimarus) und sein bekehrtes Volk durch den Priester Latin
an den BischofVirgil mit der Bitte, persönlich zur Mission zu ihnen zu kommen.

Durch wichtige Angelegenheiten wurde Virgil zwar daran gehindert,
aber er gab dem Latin zwei geistliche Begleiter, «die in dem Weinberge des

Herrn bey den Kärndtern und Crainern nebenst denen übrigen Lehrern sollten

arbeiten».

Als Cheitmar starb, übernahm sein Sohn Waltunc (Valdungus, Walchunus)
die Herrschaft. Die Adeligen wollten das bayerische Joch abschütteln (denn
die Kärntner und Krainer Herzöge wurden damals durch das bayerische
Herrscherhaus gestellt), hielten am Glauben der Vorväter fest und wollten
sich den christlichen Fürsten nicht mehr unterordnen. «Sie verjagten
dieselbe [die Christen, op. a.] samt den priestern, und weil gleichfalls die Herren

in Steyr und in der Windischen Marek sich zu ihnen schlugen, thaten sie

auch einen starcken Einfall in Welschland. [...] Sie rissen den Weibern die

Säuglinge von den Brüsten, warffen dieselbe zu den entwehnten Kindern
auf einen Hauffen, und verbrannten sie miteinander. Frauen und
Jungfrauen wurden von ihnen an die Bäume gebunden, denen sie die Bäuche

aufgeschnitten, und das Gedärm samt dem eingeweide heraus rissen, oder
mit Pfeilen auf sie zielten.» Der Langobardenkönig Desiderius wollte sich

gegen die Heiden zur Wehr setzen, doch er scheiterte. Der bayerische Herzog

Tassilo brach um Weihnachten mit drei Heeren nach Kärnten, Krain
und in die Windische Mark auf. An drei Orten griff er die Feinde an und

Mihelic: Die Christianisierung Karantaniens 49



bemächtigte sich des Landes. Er nahm eine grosse Zahl der Slawen gefangen,

rettete viele gefangen gehaltene Christen und setzte den vertriebenen

jungen Herzog Waltunc wieder auf den Thron. Dieser wandte sich an den

Salzburger Bischof Virgil mit der Bitte, ihm Priester zu entsenden, der
leistete seiner Bitte Folge.
Die christlichen Boten bekehrten mit der Zeit viele Menschen, Personen

vornehmer Herkunft gaben sich lediglich als Christen aus. Waltunc versuchte

im zweiten und dritten Jahr seiner Herrschaft die Landesherren und Adeligen

zu bekehren. «Es kann seyn, daß vielleicht hiebey einiger Zwang sey
mit untergeloffen, der gemeinlich Verbitterung nach sich ziehet.» Es kam zu
einer gewalttätigen Erhebung gegen Waltunc und die bekehrten Slawen.

Waltunc trat einem Teil des Adels entgegen, vor allem fünf vornehmen Herren.

Der Anführer war Hermannus Aurelius, der viele Christen tötete. Im
Lande kam es zur Spaltung. Waltunc zog mit seinem Heer von Julia aus, das

Aventin für Villach hält, mit 12'000 bewaffneten Soldaten in Richtung Sisak;

unterwegs stieg die Zahl seiner Soldaten auf 18'000 an. In der Nähe von Sisak

kämpften sie gegen die 4000 Soldaten von Hermann Aurelius. 600 Soldaten

von Aurelius fielen auf dem Schlachtfeld, Aurelius selbst wurde mit 400 Mann

gefangen genommen. Drochus bezog bei Metlika (Mottling) Stellung und

wartete auf den Angriff. Waltunc besiegte auch ihn. Die Gefangenen wurden
nach Julia mitgeschleppt, wo ihnen der Prozess gemacht und sie brutal
bestraft wurden. «Man hieb ihnen zuvorderst die meineydige Hände ab, womit
sie wider ihren rechtmässigen Herrn treuloser und aufrührischer Weise die

Waffen ergriffen hatten, und ward am Drocho der Anfang gemacht.
Hernach wurden ihnen Nasen und Ohren abgeschnitten, die Schenckel zer-

stümmelt, die Schienbeine zerbrochen. Den Rumpff warff man in eine Pfützen

oder Gruben, wie das damalige alte Teutsche Gesetz und Ordnung
vermogte.» Dadurch sollten die Gegner des Christentums abgeschreckt werden.

Nachdem Waltunc mit den Heiden abgerechnet hatte, wandte er sich an

Virgil mit der Bitte, ihm neue Priester und Lehrer zu entsenden. Bischof Virgil

soll auch persönlich das Land besucht haben.

- Gottfried Philipp(us) Span(n)agel(us) erwähnt in seinem Werk Carinthia
vetus et media (Österreichische Nationalbibliothek, Handschriftenabteilung,
Cod. 8436, S. 24 f.) nur den dritten Aufstand der Karantanen nach Cheitmars

(Chetimarus) Tod. Das war auch der Grund dafür, dass es mehrere Jahre

lang keine Priester im Land gab, bis Waltunc wieder Virgil bat, ihm Priester

50 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2005/10



zu entsenden. Diese Ereignisse datiert er um das Jahr 642 und beruft sich

auf die Vita Virgilii.

- Joannes Christophorus de Jordan berichtet in seinem Buch De originibus
Slavicis opus chronologico-geographico-historicum (Vindobonae 1745, IV.,
S. 250) über beide Aufstände (Carunula) unter Cheitmar (Chetamarus) und
über den dritten Aufstand nach seinem Tod.

-Aquilinus Julius Caesar übernahm und adaptierte in seiner Staat- und

Kirchengeschichte des Herzogthums Steyermarks (1, II, III, IV, Graz 1768, V, Graz,

1787, VI, VII, Graz, 1788; zu den Aufständen vgl. I, S. 261-264) über Valva-

sor die Christalnick-Megiser-Tradition zu den Aufständen. Unter Cheitmars

(Chetumar) Herrschaft verbreitete sich der christliche Glaube unter den

Slawen. Der Salzburger Bischof Virgil entsandte Bischof Modestus mit Priestern

zur Slawenmission. Nach Cheitmars Tod ernannten die fränkischen

Könige seinen Sohn Waltunc (Waldung) zum Herzog. Er übernahm die
Herrschaft drei Jahre später wegen der Unruhen, die bereits unter Cheitmar
ausgebrochen waren. Der Aufstand soll sich vor allem um Maribor (Marburg)
und Celje (Cilli) sowie in der Windischen Mark ausgebreitet haben. Cheitmar

und der friulanische Herzog schützten die christlichen Untertanen. Im
Kampf wurden 6000 Slawen getötet, 900 gefangen genommen. Als Waltunc
die Herrschaft übernahm, brachen neue Unruhen aus, die von Tassilo

niedergeschlagen wurden. Die Priester kehrten ins Land zurück. Erneut
brachen Unruhen aus: die aufständischen Adeligen Deoder, Drochus, Samo

Aurelius aus Slovenj Gradée (Windischgraz) und aus anderen Orten wurden

bei Villach besiegt.

- Marcus Hansizius blieb in seiner Analecta seu Collectanea pro historia
Carinthiae concinnanda (I, Clagenfurti 1782; I, II, Norimbergae 1793; zu den

Aufständen vgl. II, S. 244-250) bei der Beschreibung der Aufstände sachlich.

Er zitiert den anonymen Autor der Conversio. Als Bischof Modestus

starb, wandte sich Fürst Cheitmar (Chettumarus) an Virgil mit der Bitte, ihn

zu besuchen. Dieser tat es nicht, weil ein Aufstand im Land ausgebrochen

war, sondern er entsandte den Geistlichen Latin zu Cheitmar. Bald darauf
brach ein zweiter Aufstand aus, und Latin verliess das Land. Hansizius weist
darauf hin, dass die Stelle, die beim anonymen Autor der Conversio so spärlich

beschrieben wurde, von «Megiser» (es handelt sich um Christalnick-
Megiser) um eine ausführliche Beschreibung des grausamen Gemetzels
erweitert wird. («Verum quod Anonymus adstricte, hoc per amplam paraphra-

Mihelic: Die Christianisierung Karantaniens 51



sim supplet Megiserus, spectaculumque edit lanionae atrocissimae [...]•») Er
erwähnt auch, dass «Megiser» so über Cheitmars Schlachten und Siege

berichtet, als ob er diese selbst gesehen hätte. Zur Veranschaulichung gibt er
die Beschreibung des Aufstandes von Christalnick-Megister wieder: Der
karantanische Adel, der seinen Besitz bei Villach hatte, hielt an der

Götzenverehrung fest. Im Hass gegen den Fürsten und das Christentum griff er um
757 zu den Waffen. Durch seine Brutalität und Lüsternheit bedrängte er
Jungfrauen und Frauen und brachte Kinder auf bestialische Weise um.16

Hansiz erwähnt, dass der Fürst nach diesen Ereignissen mit Hilfe des friu-
lanischen Fürsten Peter Munich siegreich den Glauben gefestigt habe. Mit
Ironie weist er darauf hin, dass «Megiser» die Geschichte «seinem Ammo-
nius» entnommen habe und meint, die Beschreibung sei gut erfunden und
die Ereignisse könnten einen solchen Verlauf genommen haben. («Haec ipse

ex Ammonio suo: quae vt accommode ad tempus excogitata sunt, sie magis
fieri potuisse, quam ita facta esse probantur.») Cheitmar starb um 768. In
den Ansichten des einfachen Volkes wich die verwurzelte Brutalität dem

heiligen Gesetz noch nicht. Die Verkündiger des Gotteswortes wurden für
einige Jahre verbannt. Als die Franken Waltunc zum Fürsten eingesetzt hatten,

wurde er vom Volk mit Waffengewalt niedergeworfen. Das Volk schüttelte

die fränkische Herrschaft ab und strebte mit allen Kräften nach königlicher

Freiheit.17

Es folgte ein Eingriff Tassilos in Karantanien (772), das er sich unterwarf;
erneut setzte er Waltunc ein. Der Glaube sei wieder erstarkt. Hansiz erwähnt,
dass «Megiser» dies auf seine Weise ausführlicher geschildert und sich dabei

nur auf einen Berichterstatter, «seinen Ammonius», gestützt habe. Die
Bestialität des tobenden Volkes war unbeschreiblich: Kinder wurden aufgehäuft
und verbrannt, Frauen an Bäumen befestigt, ihnen die Bäuche aufgeschlitzt
und die Gedärme herausgerissen, andere Opfer mit Speeren beworfen. Der
langobardische König Desiderius, der mit seinem Heer gegen diese Brutalität

vorgegangen sein soll, wurde besiegt. Endlich soll Tassilo mit drei Heeren

die Aufständischen unterworfen und Waltunc erneut eingesetzt haben.

Wie dem auch gewesen sei, so Hansiz, der Ausgang der Geschehnisse sei

bekannt, der Verlauf jedoch nicht: Waltunc wurde mit Waffengewalt wieder

eingesetzt, und fortan erstarkte der Glaube wieder.18

- Anton Linhart macht aus den drei karantanischen Aufstände keine
Sensationen. In seinem Buch Versuch einer Geschichte von Krain und der übri-

52 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2005/10



gen (Länder der) suedlichen Slaven Oesterreichs (I, Laibach 1788, II, Laibach

1791; zu den Aufständen vgl. II, S. 162,163,165) schreibt er ihnen keine
besondere Bedeutung zu, in den Anmerkungen zitiert er Ausschnitte aus

der Conversio: Damals «war Virgil Bischof zu Salzburg. Er kam nie selbst

nach Karantanien, so sehr auch Ketumar in ihn drang. Er schickte aber

eifrige Missionäre in's Land, welche Priester und Kirchen weihen sollten. [...]
Die Slawen sträubten sich hartnäkig dagegen; dreimal brachen sogar
Empörungen aus. Als Ketumar starb - es war im J. 769 - mussten diese Heiden-
bekehrer vollends das Land räumen; und durch einige Jahre, bis Herzog
Valdung neue Unterstüzzung aus Baiern erhielt, befand sich kein Priester in
Karantanien [...].»

Schlusswort

Die Geschichtsschreiber des 15.-18. Jahrhunderts behandelten die
Christianisierung der Karantanen und die in der Conversio erwähnten Aufstände in
der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts auf unterschiedliche Weise. Im
ausgehenden 15. Jahrhundert wurden die Aufstände von Jakob Unrest nicht
erwähnt. Johannes Aventinus war der erste, der ihnen 1554 einen religiösen
Hintergrund zuschrieb: die slawischen Führer hätten sich gegen Fürst
Cheitmar erhoben, weil der den Glauben der Vorfahren verworfen habe.

Mauro Orbini folgte 1601 dieser Fassung in italienischer Sprache.

In der späteren Historiografie setzten sich zwei Deutungen durch. Die
bayerischen Historiker Marcus Welser 1605, Andreas Brunner 1626-1637 und
Johannes Vervaux beziehungsweise Johannes Adelzreitter 1662/1710

erwähnten sachlich und in Übereinstimmung mit der Conversio, dass Cheitmar

Virgil wiederholt dazu einlud, Karantanien zu besuchen; dieser kam

wegen der Kriegshandlungen nicht selber, sondern entsandte andere Geistliche.

Nach Cheitmars Tod brach der Krieg erneut aus; die Geistlichkeit wurde

verbannt, bis Waltunc die Herrschaft übernahm, dem Virgil wieder Missionare

sandte. Parallel dazu setzte sich in der Geschichtsschreibung eine

phantasievolle, unheimlich grausame Beschreibung der Geschehnisse durch, in
der die heidnischen Slawen die Christen bestialisch misshandeln. Sie werden

zunächst vom bayerischen Herzog Tassilo und dann noch von Waltunc

besiegt. Letzterer soll die gefangen genommenen Rebellen auf dem Markt-

Mihelic: Die Christianisierung Karantaniens 53



platz zu Villach auf eine unchristlich bestialische Weise bestraft haben.

Hieronymus Megiser veröffentlichte diese von Michael Gothard Christalnick
erfundene Beschreibung 1612 unter seinem Namen. Übernommen und

«ergänzt» wurde sie von Martinus Bauzer 1657-1663, Johann Weichard Valvasor
1689 und Aquilinus Julius Caesar 1768. Das Werk von Christalnick-Megiser
verlegte den Mittelpunkt des Aufstands in die Umgebung von Villach, am
Heidentum sollen auch die slawischen Herren in Krain, Steiermark und in
der Windischen Mark19 festgehalten haben. Bauzer siedelte die Geschehnisse

in Kärnten und Krain an, Valvasor in Kärnten, Krain und in der
Windische Mark. Nach Caesar befand sich der Mittelpunkt des Aufstandes
in der Steiermark in der Umgebung von Maribor (Marburg) und Celje (Cilli)
sowie in der Windischen Mark.
Andere Beschreibungen vermieden die Sensationen. Joannes Ludovicus
Schönleben (1681) und Marcus Hansiz (1793) kannten das Werk von
Christalnick und Megister, standen ihm aber kritisch gegenüber und
zweifelten an der Objektivität des Autors. Keiner von ihnen schrieb den
Aufständen ausschliesslich religiösen Ursachen zu. Mehrere Historiker widmeten

den Ereignissen schliesslich keine besondere Aufmerksamkeit und hielten

bewusst oder unbewusst an der Tradition der bayerischen Geschichtsschreiber

fest. So Gottfried Philipp Spannagel, Joannes Christophor de

Jordan (1745) und Anton Linhart (1791).
In der slowenischen Öffentlichkeit fand das Thema später so viel Echo, weil
der berühmte Dichter France Preseren in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts

eine patriotische Version davon schuf: Er konzentrierte sich auf die

blutige Gewalt, mit der die christlichen Herrscher dem slawischen Volk den

neuen Glauben aufgezwungen haben sollen. Wer die historiografische
Tradition überblickt, kann sich am ehesten ein Bild machen, was an dieser
Geschichte Dichtung und was Wahrheit ist.

Anmerkungen

1 Neuerscheinung mit einem umfangreichen Literaturverzeichnis: H.-D. Kahl, Der Staat der
Karantanen, Fakten, Thesen und Fragen zu einer frühen slawischen Machtbildung im
Ostalpenraum (7.-9. Jh.), Ljubljana 2002.

2 D. Mihelic, «Vstaja imenovana <carmula> (Karantanija, druga polovica 8. stoletja)» (Der
Aufstand genannt «carmula», Karantanien, zweite Hälfte des 8. Jahrhunderts), in: Melikov
zbornik, Slovenci v zgodovini in njihovi srednjeevropski sosedje, Ljubljana 2001.

54 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2005/10



3 Veröffentlichungen: Milko Kos, Conversio Bagoariorum et Carantanorum, Razprave
znanstvenega drustva v Ljubljani, 11, Ljubljana 1936; H.Wolfram, Conversio Bagoariorum
et Carantanorum, Das Weissbuch der Salzburger Kirche über die erfolgreiche Mission in
Karantanien und Pannonien, Wien u. a. 1979; F. Losek, Die Conversio Bagoariorum et
Carantanorum und der Briefdes Erzbischofs Theotmar von Salzburg, Monumenta Germaniae
Historica, Studien und Texte, 15, Hannover u. a. 1997.

4 Es handelt sich um die Awaren, die die Conversio und die hier behandelten Autoren mit
den Hunnen gleichsetzen.

5 Zur Bedeutung des Wortes vgl. J. F. Niermeyer, Mediae latinitatis lexicon minus, Leiden
u. a. 1997, S. 145.

6 Im Wortlaut der Conversio: Eo igitur defuncto episcopo, postulavit iterum idem Cheit-
mar dux Virgilium episcopum, si fieri posset ut ad se veniret. Quod ille rennuit orta seditione
quod carmula dicimus. Sed inito consilio misit ibidem Latinum presbyterum, et non multo
post orta alia seditione exivit inde ipse Latinus presbyter. Sedata autem carmula misit
iterum Virgilius episcopus ibidem Madalhohum presbyterum, et post eum Warmannum
presbyterum. Mortuo autem Cheitmaro et orta seditione aliquot annis nullus presbyter ibi
erat, usque dum Waltunc dux eorum misit iterum ad Virgilium episcopum, et petiit ibidem
presbyteros mittere.

7 F. Kos, Gradivo za zgodovino Slovencev v srednjem veku (Quellen zur Geschichte der
Slowenen im Mittelalter), 1, Ljubljana 1902, Nr. 244.

8 Kos (wie Anm. 7), Nr. 239.
9 Ebd., Nr. 245.

10 In: Simonis Friderici Hahnii Collectio monvmentorvm vetervm et recentivm ineditorvm, /,
Brvnsvigae 1724, S. 479-536, zu den Aufständen S. 481-482.

11 Zur Zeit der Christianisierung in der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts wurde Pannonien
durch die Awaren beherrscht, die mit den Auftständischen in Karantanien nichts gemein
hatten; die Hunnen bedrohten den Raum seit dem letzten Viertel des 4. bis zur Mitte des
5. Jahrhunderts, die Ungarn vom ausgehenden 9. Jahrhundert bis 955.

12 Im Wortlaut von Aventinus: Thessalonus dux in Venedos arma mouet, parere Chitomaro
cogit. Quo mortuo, Venedorum proceres iugum religionis Christianae excutiunt, sacerdo-
tes in Boiariam exigunt. Thessalonus Boiorum Regulus in Charionum regionem infesto,
intentoque exercitu procedit, Valdungum ducem Venedis imponit.

13 In: Catalogus testium ueritatis, qui ante nostram aetatem Pontifici Romano, eiüsque erroribus
reclamarunt: iam denuo longe quam antea, & emendatior & auctior editus, Argentinae 1562,
S. 121-127, zu den Aufständen S. 124; Flacius nennt den Aufstand Carinula.

14 Vgl. M. Doblinger, «Hieronymus Megisers Leben und Werke», in: Mitteilungen des Insti¬
tuts für Österreichische Geschichtsforschung, 26, Innsbruck 1909, S. 460-461.

15 Die Conversio erwähnt, dass «nicht lange» nach Samos Tod (658/9) «die Hunnen» Boruth
bedrängten; die Autoren meinten, Boruth sei unmittelbar auf Samo gefolgt (tatsächlich
lag ungefähr ein Jahrhundert zwischen den beiden).

16 Im Wortlaut von Hansizius: Nobilitatem Carentanam, quae proximum Villaco oppido agrum
possidebat, idolis tenacius addictam, ira in ducem, et christianae religionis odio corripuisse
arma circa annum 757; saeuitiae et libidine miscuisse omnia: virgines, matronas, pueros
inauditis caedium modis contrucidasse.

17 Im Wortlaut: [...] indociles popularium animi pars magna nondum feritatem insitam
sacrosanctae legi submiserant: pulsis adeo coelestis disciplinae praeceptoribus aditum iis
omnem annos aliquot interclusere: quem Franci iis imposuerant ducem Valtinchum, seu
Waltcunonem, expeditis armis respuebant: clientelam Francicam abiicere, libertatem regiam
sustinere omni studio moliebantur.

18 Im Wortlaut: Megiserus haec more suo longe vberius enarrare nouit, verum haud alia quam
Ammonii sui fide: saeuitiam tumultuantis populi, ait, fuisse tantam, vt infantes in aceruum

Mihelic: Die Christianisierung Karantaniens 55



congestos igni supposito absumerent, alligatas arboribus mulieres exsectis intestinis, alias
libratis velut in scopum iaculis conficerent; Desiderium Langobardorum regem ea
immanitate prouocatum cum exercitu venisse, sed ingenti strage reiectum: postremo
Tassilonem tribus accinctum agminibus peruicaces ad officium redegisse, restituto in
principatum Walcuno. Vtut haec sint, effectus certus est, licet modus incertus: restitutus
armis Walcunus: ex quo rursus erigere caput religio.

19 Die Erwähnung der Länder und der Windischen Mark für die zweite Hälfte des 8. Jahr¬

hunderts ist ein Anachronismus; die Länder beginnen sich in diesem Raum erst seit dem
13. Jahrhundert herauszubilden.

56 Histoire des Alpes - Storia delle Alpi - Geschichte der Alpen 2005/10


	Die Christianisierung Karantaniens in den Augen der Historiker des 15.-18. Jahrhunderts

