Zeitschrift: Histoire des Alpes = Storia delle Alpi = Geschichte der Alpen
Herausgeber: Association Internationale pour I'Histoire des Alpes
Band: 9 (2004)

Artikel: Von den schrecklichen zu den schéonen und erhabenen Bergen
Autor: Groh, Ruth / Groh, Dieter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-10110

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-10110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VON DEN SCHRECKLICHEN ZU DEN SCHONEN
UND ERHABENEN BERGEN'

RUTH GROH, DIETER GROH

Résumé
De la montagne effrayante a la montagne belle et sublime

La présente contribution s’interroge sur la facon dont s’est opéré, des le
XVIe siecle, le changement de perspective par lequel une nature percue
comme sauvage, stérile et inhospitaliere — telle que nous la rencontrons
en haute montagne — a fini par exercer une fascination sensuelle sur celui
qui la contemple. De nos jours, il semble aller de soi que la montagne est
belle, a telle enseigne du reste qu’on pourrait croire qu’il en a été ainsi
depuis la nuit des temps. Mais il n’en est rien! Jusqu’a I’époque moderne,
I’homme a di chasser ou cultiver ses moyens d’existence en empiétant
sur la nature inhospitaliere. Pour cette raison, seule la nature qui avait
perdu son caractere sauvage, soit la nature utile,domptée et cultivée était
considérée comme belle. De nombreux facteurs ont contribué a ce
changement d’optique entre le XVI¢ et le XVIII¢ siecle. En guise de
sources, les auteurs ont travaillé notamment sur les récits de voyage et
les belles lettres en se focalisant sur des textes suisses et anglais.

«Das landschaftliche Auge wurde dem Menschen nicht in die Wiege gelegt.»
— Mit diesen Worten leitete ein Konstanzer Kollege seinen Beitrag zur Ent-
stehung &sthetischer Naturerfahrung ein. Er hatte recht: Was fiir beliebige
Landschaften gilt, fiir die schwermiitige Moorlandschaft Worpswedes eben-
so wie fiir die lieblichen Rhein- und Neckarauen, gilt erst recht fiir eine Land-
schaft von solch herausforderndem Format wie die Alpen. Der folgende Bei-

31



trag sucht eine Antwort auf die Frage, wie es denn dazu kam, dass die sinn-
liche Faszination der wilden, unfruchtbaren, ja lebensfeindlichen Natur, wie
sie uns im Hochgebirge begegnet, erst relativ spat, namlich seit dem 16. Jahr-
hundert entdeckt wurde. Wir heutigen empfinden die Bergnatur so selbst-
verstandlich als schone Natur, dass mancher vermuten mag, seit Vorzeiten
hitten sich die Menschen diesem Eindruck nicht verschliessen konnen. Aber
dem ist nicht so! In seiner Gattungsgeschichte musste der Mensch bis weit in
die Neuzeit hinein der wilden Natur die Mittel zum Leben abjagen oder durch
Kultivierung abringen. Traditionell galt deshalb nur diejenige Natur als schon,
die den Schrecken der Wildnis verloren hatte, also die niitzliche, die ge-
ziahmte, die kultivierte Natur. Es ist deshalb wohl nicht allzu kiithn zu be-
haupten, dass die beriihmteste Mumie Europas, der «Otzi», zu seinen Leb-
zeiten vor rund 5500 Jahren am Hochlabjoch, wo ihn das Schicksal traf, et-
was anderes suchte als das Erleben erhabener oder schoner Bergnatur.

In der bildenden Kunst 6ffnete sich das «landschaftliche Auge» erst im
15. Jahrhundert. Jan van Eycks Rolin-Madonna von 1436 gilt als das erste
Tafelbild, das durch die Offnung des Innenraums religioser Meditation die
Aussicht auf eine Uberblickslandschaft freigibt, die am Horizont durch eine
schnee- und eisbedeckte Gebirgskette, naturgemaiss die Alpen, abgeschlos-
sen wird. Was hier als dsthetischer Grenzwert in schimmernder Bldue zu
geniessen war, hitte dem damaligen Betrachter des Bildes aus dichter Nidhe
nichts als Furcht und Schrecken eingejagt. Das Rauhe, Schroffe, Unkultivier-
bare war eben auf Grund der Gattungsgeschichte bis weit in die frithe Neu-
zeit negativ besetzt. Um den Wandel von einer negativen zu einer positiven
Sicht der Landschaft und Natur des Hochgebirges zu verstehen, miissen wir
zunichst fragen, welche Barrieren es denn genau waren, die einer dsthetischen
Wahrnehmung der wilden Natur im Allgemeinen und der Bergwelt im Be-
sonderen im Wege standen. Die lebensweltlich, gattungsgeschichtlich begriin-
dete haben wir schon identifiziert. Daneben gab es, wie literarische Zeug-
nisse seit dem 16. Jahrhundert bezeugen, metaphysische und dsthetische Wi-
derstédnde, und zwar vor allem unter den Bewohnern flacherer Weltgegenden,
jenen Aristokraten und Biirgern, die spéter begannen, im Zuge ihrer Reisen
in die Bergwelt der Alpen auszuschwiarmen. Widersténde, die zum Gegen-
stand heftiger Kontroversen wurden. Ein wesentliches Ergebnis unserer For-
schungen zum Thema ist: Ein Wandel grundlegender Denkmuster war of-
fenbar notwendig, bevor Berge als dsthetisches Faszinosum erfahren werden

32 HISTOIRE DES ALPES — STORIA DELLE ALPI - GESCHICHTE DER ALPEN 2004/9



konnten. Denn entscheidend ist die jeweilige «Natur im Kopf», das durch
vielféltige kulturelle Traditionen geprédgte Naturbild. Das jeweils dominante
Deutungsmuster bestimmte die Wahrnehmung, genauer: wie wahrgenommen
wurde, was man mit Augen sah.

Historisch konnen wir zwei divergente Deutungsmuster unterscheiden, ein
optimistisches und ein pessimistisches. Um dies begreiflich zu machen, ldsst
sich ein kleiner Exkurs in die Geschichte des philosophischen und theolo-
gischen Denkens der Antike und Spatantike nicht umgehen. Denn hier ha-
ben die zwei Deutungsmuster ihren Ursprung. Griechische Philosophen und
die meisten der frithen Kirchenviter — Letztere hatten in den Schulen das
griechische Denken fleissig rezipiert — sprachen vom «schonen Kosmos», von
der herrlichen gottlichen Weltordnung. Beide hatten ihre Ursprungsmythen,
die tiber den Baumeister beziehungsweise den Schopfer der Welt Auskunft
gaben. Ausserdem, und das ist besonders wichtig fiir das Thema, hatten die
Griechen mit ihrem Begriff der theoria thou kosmou eine Form der Natur-
betrachtung konzipiert, die zum Modell der von uns so genannten «theore-
tischen» Naturerfahrung wurde und die so eine bestimmte Form Z#stheti-
scher Wahrnehmung wilder Bergnatur allererst ermdglichte. Der griechische
Begriff theoria bedeutet: anschauende, zweckfreie Betrachtung, und zwar kein
beliebiges Anschauen, sondern eines, das sich beim Anblick der konkreten
Dinge tiber das sinnlich Wahrnehmbare hinaus dem Gottlichen zuwendet.
Theoretische Naturerfahrung bleibt nicht stehen bei dem, was man mit den
Augen wahrnimmt, vollzieht also einen Transzensus vom Sichtbaren zum
Unsichtbaren, einen Sprung vom Sinnlichen zum Ubersinnlichen, im christ-
lichen Bereich: zu Gott. Obwohl der Akzent in der Antike wie bei den Kir-
chenvitern mehr auf dem Unsichtbaren, dem Gottlichen als Ziel der Be-
trachtung lag als auf den konkreten Anschauungsgegenstdnden, ist hier be-
reits das in der frithen Neuzeit sich ausbildende Programm des doppelten
Sehens - sinnlich und tibersinnlich — angelegt, das nach einer Akzentver-
schiebung zu Gunsten der sichtbaren Natur zu einer Aufwertung der sinn-
lichen Erfahrung fiihrte.

Die meisten Kirchenviter bildeten also quasi eine christliche Version der
theoria thou kosmou aus, die in der Tradition der Schopfungstheologie stand,
wie sie vom Alten Testament und den jiidischen Apokalypsen iiber das Neue
Testament iiberliefert worden war. Ihre stdrkste Formulierung erfuhr sie
im Hexaemeron von Basilius von Cédsarea und Ambrosius von Mailand im

GROH, GROH: VON DEN SCHRECKLICHEN ZU DEN ERHABENEN BERGEN 33



4. Jahrhundert,ihrem Kommentar zum Siebentagewerk Gottes bei der Schop-
fung. Im Gegensatz zu den Griechen hatten die Kirchenviter freilich ein
Problem. Erzéhlte nicht die Schopfungsgeschichte davon, dass die Strafe
fiir den Stindenfall ausser den Menschen auch die dussere Natur getroffen
habe? Und gab es nicht tatsdchlich iibergenug Naturphdnomene, die das
bestédtigten? Von wilden Tieren, giftigen Pflanzen bis zu Steinwiisten und
Bergen? Deshalb benétigten die Kirchenviter, anders als die Griechen, ein
Argument, um ihre positive Einschitzung der dusseren Natur zu begriin-
den und gegen manche ideologische Gegner wie Atheisten und Héaretiker
zu verteidigen. Das Argument hiess: «Nichts ist ohne Nutzen geschaffen!»
(so Basilius).? Bei richtiger Betrachtung offenbare sich die Niitzlichkeit al-
les Geschaffenen, auch der tiblen, dem Menschen nicht zutrdglichen Dinge.
Sie alle hitten einen festen Platz in Gottes Schopfungsordnung und dien-
ten bestimmten Zwecken zum Wohl des Ganzen. Berge, die uns hier be-
sonders interessieren, waren im Positivierungsdiskurs der Viterliteratur Teil
des «schonen Kosmos». Sie galten als niitzlich und schon. Hier zeichnete
sich der erste christliche Entwurf des Konzepts der oeconomia naturae ab,
das alle Schopfungsdinge ohne Ausnahme als Positivposten der gottlichen
Heilsokonomie verbuchte. Dieses Deutungsmuster, mit Unterbrechungen
tradiert tiber die mittelalterliche Rede vom Buch der Natur, in dem jedes
Geschopf ein mit dem Finger Gottes geschriebener Buchstabe sei, sollte
sich in der frithen Neuzeit als Grundlage fiir die Entstehung der dstheti-
schen Wahrnehmung wilder Natur, zumal der Berge bewédhren.

Den ersten und tiefen Bruch in der Tradition dieser positiven, optimistischen
Naturauffassung leitete Augustin im letzten Jahrzehnt des 4. Jahrhunderts
ein. Er setzte jeder Zuwendung zur dusseren Natur, sei sie nun von wissen-
schaftlichem Interesse oder der Lust an sinnlicher Anschauung motiviert,
ein Verbot entgegen, das bis zum Beginn der Neuzeit weitreichende Folgen
haben sollte: das Neugierverbot in bezug auf die vana curiositas, die sich auf
das «Verborgene der Natur, die ausser uns ist», richtet mittels der voluptas
oder concupiscentia oculorum, der Begehrlichkeit der Augen im weitesten
Sinn.? Theologisch eingebettet war diese Formel in eine negative Anthro-
pologie und eine negative Sicht auf Natur: Der Siindenfall hat Mensch und
Natur in eine natura lapsa verwandelt.* Fiir die Wirkungsmacht Augustins
gibt es viele Zeugnisse. Das prominenteste ist der Bericht Petrarcas von der
Besteigung des Mont Ventoux. Als er den Blick vom Gipfel genossen und

34 HISTOIRE DES ALPES — STORIA DELLE ALPI - GESCHICHTE DER ALPEN 2004/9



«Irdisches» bewundert hatte, stellte er erschrocken fest, dass er gegen das
Augustin’sche Verbot der voluptas oculorum verstossen hatte.’ Eine spéite
Augustin’sche Reminiszens spiegeln die Verse von Giinther Kleiner aus dem
Jahr 1749:¢

«Da gafft der Mensch nach Berg und Baumen
Pflegt eitler Lust sein Herz zu rdumen

Und muss bei solchen eitlen Traumen

Aus eigner Schuld sein Heil versdumen».

Bemerkenswert ist, dass es hier wie schon bei Petrarca gar nicht um Natur-
erfahrung im Sinne der theoria geht, sondern um eine atheoretische Wahr-
nehmung ohne Bezug auf Hoheres. Hier kommt es nur auf das «Irdische» an,
das sich den Sinnen darbietet. Atheoretische dsthetische Naturerfahrung ist
mithin eine ganz profane Angelegenheit: die pure Augenlust. Die radikalen
Vertreter christlicher Weltverneinung liessen jedoch wie Augustin selbst das
theoria-Konzept links liegen. Stattdessen bildete die pessimistische Vorstel-
lung der natura lapsa, der gefallenen Natur, den Dreh- und Angelpunkt ihres
Denkens. Mit der Denkfigur der oeconomia naturae und der natura lapsa
sind die beiden kontraren Deutungsmuster benannt, die im Wandel der Natur-
erfahrung zur Debatte standen. Wir nennen sie mit Rolf Peter Sieferle sym-
bolische Felder, das heisst Orientierungsrahmen, die als unhinterfragte Basis
von Theorien in verschiedensten Wissensgebieten fungieren.’

Luther, der fixiert auf die Stinden- und Heilstheologie in der Nachfolge Au-
gustins gelehrt hatte, die gesamte Natur sei durch den Siindenfall mit ins
Verderben gerissen worden, verstiarkte noch die im Mittelalter dominante
pessimistische Sicht der Natur und des Menschen. Alle Ubel dieser Welt,
Naturkatastrophen, Seuchen, Kriegsziige, Hungersnoéte, unerklérliche Pha-
nomene wie Sonnenflecken und Kometen galten als Zeichen fiir ein Fort-
schreiten des Verfalls der Natur und damit auch als Zeichen fiir das Nahen
der Endzeit, des Jiingsten Gerichts. Das konnte natiirlich nicht ohne Wir-
kung vor allem auf jene Reisenden bleiben, die aus der Ferne kamen und
sich ins Hochgebirge wagten.

Allerdings regte sich in der Schweiz schon frith Einspruch gegen ein derar-
tig negatives Naturbild. Huldrych Zwingli und sein Nachfolger in Ziirich,
Heinrich Bullinger, waren es, welche die Schopfungstheologie der frithen
Kirchenviter inklusive des Nutzenarguments wieder aufnahmen, was ihnen

GROH, GROH: VON DEN SCHRECKLICHEN ZU DEN ERHABENEN BERGEN 35



durch die Editionstitigkeit der Bibelhumanisten ermoglicht wurde. Konse-
quent belebten sie auch die Denkfigur der Positivierung des Negativen wie-
der. Weil Zwinglis negative Anthropologie durch seine Schopfungstheologie
abgemildert wurde, gelang es seinen Schiilern, die dussere Natur im sym-
bolischen Feld der oeconomia naturae zu verorten und nach tiber 1100 Jah-
ren die Moglichkeit zu einer theoretischen édsthetischen Naturerfahrung wie-
der zu eroffnen, die Augustin mit seinem Verdikt der vana curiositas und
der concupiscentia oculorum negiert hatte. Implikat der Leistung der Ziir-
cher war ihre Lehre, menschliches Erkenntnisvermdgen sei ein Gnaden-
geschenk des gottlichen Geistes.

Als erster zog die Konsequenz aus dieser theologischen Revolution im Be-
reich der Naturerfahrung der Schiiler Zwinglis und Schiitzling Bullingers,
Conrad Gesner, Ziircher Stadtmedikus und einer der grossten Universal-
gelehrten seiner Zeit. 1541 sprach er vom «grossen Schauspiel des Weltalls»,
aus dessen Wundern der Mensch «etwas Hoheres, ja das hochste Wesen selbst
begreifen» konne. Mit «ergriffenem Geist» bewunderte er das «Schauspiel»
des Gebirges: «Ich weiss nicht, wie es zugeht, dass durch diese unbegreifli-
chen Hohen das Gemiit erschiittert und hingerissen wird zur Betrachtung
des erhabenen Baumeisters.»® Kein Zweifel, dass bereits der Humanist Gesner
in frei geniessender Betrachtung der Berge sich zur Anschauung des Gan-
zen erhebt.

Er und seine Humanistenfreunde bahnten in den néchsten Jahrzehnten durch
zahlreiche Besteigungen und Beschreibungen den Weg fiir eine Schweizer
Tradition, die dann in Johann Jakob Scheuchzer (1672-1733) ihren Hohe-
punkt fand. Er war theologisch von den Schweizer Reformatoren beein-
flusst und, was seine Erfahrung der Bergnatur betraf, von Conrad Gesner.
Nur entwickelte er im Unterschied zu seinen Vorgidngern eine explizite Natur-
theologie, namlich die Lehre, Gott habe sich in der Natur so offenbart, dass
man sein Dasein und sein ganzes Wesen auch unabhingig von der Heiligen
Schrift aus der Natur selbst erkennen konne. Er argumentierte im Rahmen
des von den Kirchenvitern vorgezeichneten Deutungsmusters der oecono-
mia naturae: Die Berglandschaft ist schon, weil sie niitzlich ist. Damit war
die Voraussetzung fiir eine dsthetische Hochschidtzung der Berge geschaf-
fen. Scheuchzer selbst bezeugt, dass man sich von einer niitzlichen Einrich-
tung Gottes nicht in Furcht und Grausen abwendet, sondern Augen und Sinne
offnet. Mit «grosster Lust» habe er, so sein Bericht von 1716, die wilden und

36 HISTOIRE DES ALPES — STORIA DELLE ALPI - GESCHICHTE DER ALPEN 2004/9



steilen Felsen, den ewigen Schnee und himmelragende Eisberge inmitten
des heissesten Sommers betrachtet, «mit einem Wort ein Theatrum oder
Schauplatz der unendlichen Macht, Weisheit und Giite Gottes». Damit reali-
sierte er das Programm des doppelten Sehens: Der Anblick des Hochgebir-
ges fiillte seine «ausseren und inneren Sinne».” Scheuchzer, wie Gesner
Universalgelehrter und Arzt in Ziirich, wurde der Pionier der Alpenforschung.
Seine Reiseberichte dienten sowohl Naturforschern als auch den ersten Alpen-
touristen als «Reisefiihrer». Sie wurden zu einem wichtigen Multiplikator
und damit zu einem Propagator der ab Mitte des 18. Jahrhunderts einset-
zenden Alpenbegeisterung. Seine erste Alpenreise unternahm er 1694, wo-
bei er mehrere Gipfel bestieg.

Wie allein die Beispiele Gesner und Scheuchzer zeigen, hatte der Schwei-
zer Alpendiskurs — vermutlich auch auf Grund der geografischen Lage —
weniger Widerstdnde zu iiberwinden als etwa der englische. Scheuchzer wurde
jedoch alsbald in England rezipiert. Es entstand ein Netzwerk von Bezie-
hungen. Die Briicke der Anglo-Swiss-Connection bildeten die 1708 in Eng-
land erschienenen [Itinera Alpina Scheuchzers. Als Resonanzboden fun-
gierte die Royal Society, deren Mitglied er war. Die Englidnder hatten die
Kontroverse um die beiden Deutungsmuster mit grosser Heftigkeit aus-
getragen. Ausldser war ein Buch mit dem programmatischen Titel The Fall
of Man, or the Corruption of Nature (Geoffrey Goodman, 1616) gewesen.
Design versus decay hiess der Schlachtruf der Gegenseite, also oeconomia
naturae gegen natura lapsa. Um die Mitte des 17. Jahrhunderts hatte das
optimistische Naturbild jedenfalls in dieser Debatte den Sieg davongetra-
gen, die Auffassung, die dussere Natur sei keineswegs durch den Stindenfall
mit ins Verderben gezogen worden. Bei eingehender, richtiger Betrachtung
lasse sich an jedem Naturgegenstand nachweisen, dass der weisen und
zweckmadssigen Einrichtung der Welt Gottes Schopfungsplan, sein Design
zu Grunde lage.

Wie wirkte sich dieser Wandel des Deutungsmusters im Denken der fiihren-
den Kopfe Englands auf das dsthetische Schicksal der Berge aus? Im Rah-
men des symbolischen Feldes der natura lapsa hatte man die Berge als Rui-
nen angesehen, verwiistet durch das Strafgericht der Stindflut, als stindige
Mahnung an das nahe Ende der Welt. Der Umschwung zu einem optimis-
tischen Naturbild half, das metaphysische Grauen beim Anblick unersteigba-
rer Winde, rauher, zackiger Felsklippen und dunkler Abgriinde abzubauen.

GROH, GROH: VON DEN SCHRECKLICHEN ZU DEN ERHABENEN BERGEN 37



Daran beteiligten sich zahlreiche Theologen, Philosophen, Naturforscher und
Literaten.

Auch die in England entstandene physikotheologische Bewegung, die das aus
der theologischen und philosophischen Tradition (Kirchenviter; Cicero, De
natura deorum) iibernommene Nutzenargument bisweilen auf die Spitze trieb,
machte die Bergapologie zu ihrer Aufgabe: Die grauenerregenden Berge sind
nicht nur die grossen Wasserwerke der Natur, sie liefern auch Heilwasser und
Mineralien, sie sind ein Schutzwall gegen Winde, Bollwerk gegen Feinde usw.
Noch 1752 erschien ein Buch mit dem Titel Essai sur les usages des montagnes,
in dem sein Verfasser Elie Bertrand gegen das Hauptwerk eines englischen
Autors polemisierte, das wegen einer vehement negativen Sicht der Berge
bekannt war und offenbar immer noch gelesen wurde: Thomas Burnets Theo-
ria sacra telluris («Heilige Theorie der Erde») von 1681. Stets ging es um die
«Rechtfertigung der Berge aus der Darlegung ihres Nutzens», wie der Ber-
ner Geograf Gottlieb Gruner 1760 formulierte. Der Autor wendet sich gegen
die Klagen iiber die «Gefdhrlichkeiten» und «Nachteile» der «Eisgebirge des
Schweizerlandes», also tiber ihre Unfruchtbarkeit wegen der dicken Schnee-
und Eisdecke, iiber die Lawinen und die Gletscherspalten, die steilen Fels-
winde und tiefen Tiler. Er weist «naturwissenschaftlich» nach, dass diese
Erscheinungen, nach den «wahren Absichten» betrachtet, «in der Ordnung
der Natur allerdings notig und in Absicht auf den Zusammenhang der Dinge
meistens ungemein niitzlich sind». «<Nur der Unweise», schliesst er, kime auf
den Gedanken, es wire besser gewesen, fruchtbare Tdler und Wiesen statt
Eis, kahle Felsen und entsetzliche Wildnisse an diesen Orten zu schaffen: «Je
mehr wir also die geheimen Wege der Natur einsehen und ihren Grundgeset-
zen nachforschen, desto mehr werden wir auch die unendliche Weisheit und
unaussprechliche Giite ihres grossen Urhebers erkennen.»!?

In England zeigte sich jedoch, dass das Nutzenargument nur eine — aller-
dings notwendige — Vorstufe des Wandels zu einer dsthetischen Natur-
erfahrung war. Die Berge wurden eben nicht nur als nutzlos und lebens-
feindlich empfunden, sondern auch als abstossend hissliche Gesteinsmas-
sen, gewaltige Kehrichthaufen, in ihrer Unordnung fiir jeden &sthetischen
Feinsinn ein Greuel. Evidenterweise waren hier neben metaphysischen auch
asthetische Widerstdande am Werk. Letztere orientierten sich am klassischen
Schonheitsideal: In der traditionellen Asthetik des Masses und der Propor-
tionen hatte wilde Natur, also Vielfiltiges, Unregelmassiges und Gegen-

38 HISTOIRE DES ALPES — STORIA DELLE ALPI - GESCHICHTE DER ALPEN 2004/9



sétzliches keinen Platz. Notwendig war also unbedingt ein Wandel der dsthe-
tischen Normen. Henry More, der fithrende Kopf der Cambridger Platonisten,
leitete diesen Wandel ein.

Ein kleiner Blick zuriick: Die so genannte kopernikanische Revolution
hatte das traditionelle Weltbild schwer erschiittert, denn nun war die Erde
ihrer Sonderstellung im Zentrum des Universums beraubt, und zudem hat-
te Galileis Blick durchs Fernrohr dem spekulativen Gedanken einer Viel-
zahl von Welten im unendlichen Raum neuen Auftrieb gegeben. Pascal be-
kannte sich offen zu seinem Schrecken vor dem «ewigen Schweigen dieser
unendlichen Raume».!! Henry More jedoch antwortete 1671 auf die Erkennt-
nisse der Astronomen mit der theologischen Besetzung des Universums,
indem er dem unendlichen Raum die Pridikate des unendlichen Gottes
zuschrieb. Durch diese Identifikation konnte der Begriff der Unendlichkeit
den Status einer #sthetischen Kategorie gewinnen, die Asthetik des Unend-
lichen zum Ursprung einer Asthetik des Erhabenen werden. Das Ubersinn-
liche, identifiziert mit der Allgegenwart des Gottlichen, ist der Sache nach
seit je das Erhabene, das durch seine metaphysische Grosse den Geist des
Menschen herausfordert, indem es ihn zugleich tiberwaltigt und erhebt. Die
am Ubersinnlichen gewonnene Erfahrung wird von Henry More zum er-
sten Mal auf die grossen Gegenstiande der dusseren Natur iibertragen. Nun
konnte er auf den Anblick dieser Gegenstinde mit jenem ambivalenten
Gefiihl antworten, das typisch geworden ist fiir die Erfahrung des Erhabe-
nen, mit «pleasing Horror and Chillness»."? Jetzt vermochte er, sich den
Bergen mit Herz und Auge zuzuwenden, als Teil der Schopfung ihnen
Liebe, Furcht und Verehrung entgegenzubringen.

Im Schulzusammenhang des Cambridger Platonismus entstand um die Wen-
de zum 18. Jahrhundert, also lange vor Kant und Schiller, die erste auf das
Hochgebirge bezogene Theorie des Erhabenen. Nach der Riickkehr von ih-
ren Alpenreisen brachten Schriftsteller wie Dennis, Addison und Shaftes-
bury auf den Begriff, was sie am Rand von Abgriinden, unter iiberhéngen-
den Felsen und angesichts schroffer Bergflanken erlebt hatten. Es waren die
enthusiastischen und zugleich widerspriichlichen Empfindungen einer mit
Schrecken vermischten Lust: «terrible joy», «delightful horror», «stupor and
admiration»."

Mit der Entdeckung des Naturerhabenen wandelte sich auch der Begriff des
Schonen. Hatte das fest gefiigte Spharenhaus des Ptoleméus als unwandel-

GROH, GROH: VON DEN SCHRECKLICHEN ZU DEN ERHABENEN BERGEN 39



barer Garant von Mass, Ordnung und Begrenztheit gelten konnen, so war
nun nach der Entdeckung der Milchstrasse, der Mondberge und der Phasen
der Venus die Moglichkeit einer Menge von Welten, von Varianten und Va-
riabilitat offen: Der klassische Kanon des Schonen geriet ins Wanken. Mo-
res Reaktion auf diese Verunsicherung der traditionellen Basis dsthetischer
Urteile entsprang einem spontanen Gefiihl. Hatte er in seinen frithen Schrif-
ten Gefallen nur an Symmetrie und Regelmass gefunden, so empfand er nun
«delight in disorder».!* Damit bahnte sich ein entscheidender Wandel der
asthetischen Normen an: vom Typischen, Konstanten und Regelmissigen zum
Individuellen, Verdnderlichen und Unregelmassigen.

Richard Bentley bestitigte diesen Wandel. Er hielt jenen, welche die Berge
als das grosste und abstossendste Beispiel von Unordnung in der gesamten
Natur bezeichnet hatten, 1693 entgegen: “There is no Universal Reason, that
a Figure by us called Regular is absolutely more beautiful than any irregu-
lar one. [...] This objected Deformity is in our Imagination only, and not really
in the things themselves.”"> Berge, sagt er damit, sind nicht an sich schon
oder hisslich; das sind keine Pridikate, die ihnen ontologisch zukommen,
sondern solche, die wir ihnen zuschreiben. Und wir konnen hinzufiigen:
Man braucht nur die Perspektive zu wechseln, dann sieht die Sache anders
aus. Unser &dsthetisches Verhiltnis zur Natur ist kulturell gepragt; sie erscheint
jeweils als eine andere, je nach Pradispositionen unseres Wahrnehmens. Prin-
zipiell stand nun einer dsthetischen Erfahrung des zuvor weit gehend Aus-
gegrenzten nichts mehr im Wege, zumal diese Schriftsteller in einflussreichen
Zeitschriften veroffentlichten und ihre Leser genau der Schicht angehdrten,
aus der sich die Alpenreisenden rekrutierten.

Der norddeutsche Naturpoet und Hamburger Ratsherr Barthold Hinrich
Brockes, der 1703 die Alpen durchquerte, hatte die Englander eifrig rezi-
piert, was sich in seinem Gedicht Die Berge (ca. 1720) spiegelt, deren «Bau»
er besingt. Er schreibt vom «lustvermischten Grausen», das uns iiberkommt,
bedenkt aber auch ausfiihrlich die Niitzlichkeit der Berge.!® Die zentralen
Verse lauten:

«Ob nun gleich der Berge Spitzen
Od und grausam anzusehn,

Sind sie doch, indem sie niitzen,
Und in ihrer Grosse, schon.»

40 HISTOIRE DES ALPES — STORIA DELLE ALPI - GESCHICHTE DER ALPEN 2004/9



In der Praxis zeigte sich jedoch, dass es weiterer Anreize bedurfte, nimlich
der vorgédngigen Lektiire von Texten oder der Aneignung von Sichtweisen,
die durch die Landschaftsmalerei vermittelt wurden. Von kulturellen Vor-
pragungen dieser Art zeugen zahlreiche Quellen. Die englischen Aristokra-
ten sahen seit dem 17. Jahrhundert auf der Grand Tour die Landschaften
Italiens nicht nur mit den Bildern Salvator Rosas, Claude Lorrains und Nicolas
Poussins im Kopf, sondern betrachteten sie auch noch durch so genannte
Claude-glasses, durch in der farblichen Stimmung der Bilder Claudes ein-
gefiarbte Glaser."

Um die Mitte des 18. Jahrhunderts zogen die Bergreisenden in der Schweiz
mit Albrecht von Hallers Gedicht Die Alpen in die Tiler, iiber Passe und auf
Almen und sahen die Berge und ihre Bewohner zumeist so, wie Haller sie
beschrieben hatte. Préziser ausgedriickt miisste es heissen: wie es ihrer je-
weiligen Rezeption von Hallers Gedicht entsprach. Die Leser der Nouvelle
Héloise eigneten sich in den 1760er- und 70er-Jahren die Alpenlandschaft
am Genfersee auf den Spuren und mit den Augen der zentralen Figur von
Rousseaus Roman an. Lorenz von Westenrieder, der 1780 den Wendelstein
bestieg, sah die bayerischen Alpen mit den Augen des Miinchner Landschafts-
malers Beich; freilich wurde dieser von der Natur noch iibertroffen: «Ich
kann Ihnen nicht beschreiben, was das fiir mich war; aber die Kunst hat nichts
solches, und den Genuss,den mein Auge auf der schonsten von Beichs Land-
schaften erhilt, kaufte ich hier um keinen Dreier. Es ist nur hier und kann
nicht anderswo sein.»!®

Im selben Jahr berichtete der Dichter Wilhelm Heinse einem Freund von
seiner Gotthardiiberquerung: « Triumph, mein Teuerster! Ich bin auf der Hohe
des Gotthard gewesen, und habe da Abend und Morgen und eine Nacht zu-
gebracht [...]. Was ich da gesehen und gehort und erfahren habe, lésst sich
mit keiner Zunge aussprechen und mit keiner Feder beschreiben. Ich habe
den Anfang und das Ende der Welt gesehen, [...] ich bin mit Entziicken in
die innerste, geheimste Harmonie der Wesen eingedrungen, und Herz und
Geist und alle Sinne haben sich bei mir in Wonne gebadet. [...] Dies An-
schauen war das Anschauen Gottes, der Natur ohne Hiille, in ihrer jung-
fraulichen Gestalt; alles gross und rein, alle die ungeheuren Massen dalie-
gend in unendlicher Majestat!»!"

Heinse bezeugt eine Offenheit der Sinne fiir Herrlichkeit und Grosse der
Berglandschaft, eine Entsprechung von Unendlichkeit der wahrgenomme-

GROH, GROH: VON DEN SCHRECKLICHEN ZU DEN ERHABENEN BERGEN 41



nen Natur und Unendlichkeit des antwortenden Naturempfindens. Der
Sprung vom Sinnlichen zum Ubersinnlichen, in ein metaphysisches, natur-
religioses Ganzheitserleben macht dieses Zeugnis zu einem Musterbeispiel
theoretischer Naturerfahrung. In diesem Enthusiasmus schien jede Furcht

iiberwunden zu sein, keine Spur auch von lustvermischtem Grausen bemerk-
bar. Wir alle wissen jedoch, ob nun aus eigener oder aus Fremderfahrung,
dass jenes ambivalente Gefiihl angesichts erhabener Natur, von dessen Her-
kunft hier die Rede war, den Menschen immer wieder iiberwaltigt.

ANMERKUNGEN

1

(%)

e

10

12

13

42

Literatur zum Thema: R. Groh, D. Groh, «Von den schrecklichen zu den erhabenen Ber-
gen. Zur Entstehung dsthetischer Naturerfahrung», in: Dies., Weltbild und Naturaneignung.
Zur Kulturgeschichte der Natur, 2. Aufl., Frankfurt a. M. 1996, S. 92-149; Dies., «Petrarca
und der Mont Ventoux», in: Dies., Die Aussenwelt der Innenwelt. Zur Kulturgeschichte der
Natur 2, Frankfurt a. M. 1996, S. 17-82; Dies., «Natur als Massstab — eine Kopfgeburt», in:
ebd., S. 85-146; Dies., «Kulturelle Muster und dsthetische Naturerfahrung», in: J. Zim-
mermann (Hg.), Asthetik und Naturerfahrung, Stuttgart, Bad Cannstatt 1996, S. 27-41;
Dies., «Zum Wandel der Denkmuster im geologischen Diskurs des 18. Jahrhunderts»,
Zeitschrift fiir Historische Forschung 24,1997, S. 575-604; R. Groh, «Van Eycks Rolin-
Madonna als Antwort auf die Krise des mittelalterlichen Universalismus. Eine naturésthe-
tische Perspektive», in: Ch. Kruse, F. Thiirlemann (Hg.), Portrit — Landschaft — Interieur:
Jan van Eycks Rolin-Madonna im isthetischen Kontext, Tibingen 1999, S.115-130; D. Groh,
Schopfung im Widerspruch. Deutungen der Natur und des Menschen von der Genesis bis
zur Reformation, Frankfurt a. M. 2003; M. Kempe, Wissenschaft, Theologie, Aufklirung.
Johann Jakob Scheuchzer (1672-1733) und die Sintfluttheorie, Epfendorf 2003.

Basilius, Hexaemeron, V.4, hg. v. Stanislas Giet (Sources Chrétiennes, Bd. 26 bis), Paris
1968, S. 294-295.

Agustin, Bekenntnisse, X.35,S. 54-55.

K. Flasch (Hg.), Logik des Schreckens, Mainz 1990 (De diversis questionibus ad Simpli-
cianum [.2), I. S. 2.16, 198-203; S. 20.227.

Groh/Groh, Petrarca (wie Anm. 1), S. 41-42.

G. Kleiner, Garten-Lust im Winter, 2. Aufl., Breslau 1749, S. 47.

R. P. Sieferle, Die Krise der menschlichen Natur. Zur Geschichte eines Konzepts, Frankfurt
a. M. 1989, S. 14-34.

C. Gesner, De lacte et operibus lactariis, Ziirich 1541; Ubersetzung von Richard Weiss, Die
Entdeckung der Alpen, Frauenfeld 1934, S. 1-2.

J. J. Scheuchzer, Helvetiae Historia Naturalis Oder Natur-Historie Des Schweitzerlandes,
Bd. 1, Ziirich 1716, S. 100.

G. Gruner, Die Eisgebirge des Schweizerlandes, Bern 1760, Bd. 3, S.212-219.

B. Pascal, Gedanken, hg. v. Wolfgang Riittenauer, Wiesbaden 1947 (Nr. 314), S. 150.

H. More, «An Explanation of the Grand Mystery of Godliness», London 1660, Theological
Works, London 1708, S. 43-44.

Zum Beispiel The Critical Works of John Dennis, hg. v. E. N. Hooker, Baltimore 1943,
Bd. 2, S. 280 (1688); Th. Burnet, The Sacred Theory of the Earth, 2. Aufl., London, 1691,
S. 109-110.

HISTOIRE DES ALPES - STORIA DELLE ALPI — GESCHICHTE DER ALPEN 2004/9



14 Zit.nach Marjorie H. Nicolson, Mountain Gloom and Mountain Glory, Ithaka 1959, S. 50,
133, aus den 1640er-Jahren.

15 R. Bentley, The Folly and Unreasonableness of Atheism Demonstrated from the Origin
and Frame of the World, London 1693, S. 35-38.

16 B. H. Brocke, Auszug der vornehmsten Gedichte aus dem «Irdischen Vergniigen in Gott»,
Hamburg 1738, S. 124-131.

17 Siehe R. Groh, D. Groh, «Von den schrecklichen zu den erhabenen Bergen», in: Dies.,
Weltbild und Naturaneignung, 2. Aufl., Frankfurt a. M., 1996, S. 95.

18 L.von Westenrieder, «Auf dem Wendelstein», in: R. Sieck, Von der Landschaft, Heilbronn
1924, S. 54.

19 W. Heinse an Fritz Jacobi, 10. September. 1780, Sdmtliche Werke, hg. v. C. Schiiddekopf,
Bd. 10, Leipzig 1910, S. 39-45.

GROH, GROH: VON DEN SCHRECKLICHEN ZU DEN ERHABENEN BERGEN 43



Leere Seite
Blank page
Page vide



	Von den schrecklichen zu den schönen und erhabenen Bergen

