
Zeitschrift: Histoire des Alpes = Storia delle Alpi = Geschichte der Alpen

Herausgeber: Association Internationale pour l'Histoire des Alpes

Band: 9 (2004)

Artikel: Von den schrecklichen zu den schönen und erhabenen Bergen

Autor: Groh, Ruth / Groh, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-10110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-10110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VON DEN SCHRECKLICHEN ZU DEN SCHÖNEN
UND ERHABENEN BERGEN1

RUTH GROH, DIETER GROH

Résumé

De la montagne effrayante à la montagne belle et sublime

La présente contribution s'interroge sur la façon dont s'est opéré, dès le

XVIe siècle, le changement de perspective par lequel une nature perçue
comme sauvage, stérile et inhospitalière - telle que nous la rencontrons
en haute montagne - a fini par exercer une fascination sensuelle sur celui

qui la contemple. De nos jours, il semble aller de soi que la montagne est

belle, à telle enseigne du reste qu'on pourrait croire qu'il en a été ainsi

depuis la nuit des temps. Mais il n'en est rien! Jusqu'à l'époque moderne,
l'homme a dû chasser ou cultiver ses moyens d'existence en empiétant
sur la nature inhospitalière. Pour cette raison, seule la nature qui avait

perdu son caractère sauvage, soit la nature utile, domptée et cultivée était
considérée comme belle. De nombreux facteurs ont contribué à ce

changement d'optique entre le XVIe et le XVIIIe siècle. En guise de

sources, les auteurs ont travaillé notamment sur les récits de voyage et
les belles lettres en se focalisant sur des textes suisses et anglais.

«Das landschaftliche Auge wurde dem Menschen nicht in die Wiege gelegt.»

- Mit diesen Worten leitete ein Konstanzer Kollege seinen Beitrag zur
Entstehung ästhetischer Naturerfahrung ein. Er hatte recht: Was für beliebige
Landschaften gilt, für die schwermütige Moorlandschaft Worpswedes ebenso

wie für die lieblichen Rhein- und Neckarauen, gilt erst recht für eine Landschaft

von solch herausforderndem Format wie die Alpen. Der folgende Bei-

31



trag sucht eine Antwort auf die Frage, wie es denn dazu kam, dass die sinnliche

Faszination der wilden, unfruchtbaren, ja lebensfeindlichen Natur, wie
sie uns im Hochgebirge begegnet, erst relativ spät, nämlich seit dem 16.

Jahrhundert entdeckt wurde. Wir heutigen empfinden die Bergnatur so

selbstverständlich als schöne Natur, dass mancher vermuten mag, seit Vorzeiten
hätten sich die Menschen diesem Eindruck nicht verschliessen können. Aber
dem ist nicht so! In seiner Gattungsgeschichte musste der Mensch bis weit in
die Neuzeit hinein der wilden Natur die Mittel zum Leben abjagen oder durch

Kultivierung abringen. Traditionell galt deshalb nur diejenige Natur als schön,

die den Schrecken der Wildnis verloren hatte, also die nützliche, die

gezähmte, die kultivierte Natur. Es ist deshalb wohl nicht allzu kühn zu

behaupten, dass die berühmteste Mumie Europas, der «Ötzi», zu seinen
Lebzeiten vor rund 5500 Jahren am Hochlabjoch, wo ihn das Schicksal traf,
etwas anderes suchte als das Erleben erhabener oder schöner Bergnatur.
In der bildenden Kunst öffnete sich das «landschaftliche Auge» erst im
15. Jahrhundert. Jan van Eycks Rolin-Madonna von 1436 gilt als das erste

Tafelbild, das durch die Öffnung des Innenraums religiöser Meditation die

Aussicht auf eine Überblickslandschaft freigibt, die am Horizont durch eine

schnee- und eisbedeckte Gebirgskette, naturgemäss die Alpen, abgeschlossen

wird. Was hier als ästhetischer Grenzwert in schimmernder Bläue zu

gemessen war, hätte dem damaligen Betrachter des Bildes aus dichter Nähe
nichts als Furcht und Schrecken eingejagt. Das Rauhe, Schroffe, Unkultivier-
bare war eben auf Grund der Gattungsgeschichte bis weit in die frühe Neuzeit

negativ besetzt. Um den Wandel von einer negativen zu einer positiven
Sicht der Landschaft und Natur des Hochgebirges zu verstehen, müssen wir
zunächst fragen, welche Barrieren es denn genau waren, die einer ästhetischen

Wahrnehmung der wilden Natur im Allgemeinen und der Bergwelt im
Besonderen im Wege standen. Die lebensweltlich, gattungsgeschichtlich begründete

haben wir schon identifiziert. Daneben gab es, wie literarische Zeugnisse

seit dem 16. Jahrhundert bezeugen, metaphysische und ästhetische

Widerstände, und zwar vor allem unter den Bewohnern flacherer Weltgegenden,

jenen Aristokraten und Bürgern, die später begannen, im Zuge ihrer Reisen

in die Bergwelt der Alpen auszuschwärmen. Widerstände, die zum Gegenstand

heftiger Kontroversen wurden. Ein wesentliches Ergebnis unserer
Forschungen zum Thema ist: Ein Wandel grundlegender Denkmuster war
offenbar notwendig, bevor Berge als ästhetisches Faszinosum erfahren werden

32 HISTOIRE DES ALPES - STORIA DELLE ALPI - GESCHICHTE DER ALPEN 2004/9



konnten. Denn entscheidend ist die jeweilige «Natur im Kopf», das durch

vielfältige kulturelle Traditionen geprägte Naturbild. Das jeweils dominante

Deutungsmuster bestimmte die Wahrnehmung, genauer: wie wahrgenommen
wurde, was man mit Augen sah.

Historisch können wir zwei divergente Deutungsmuster unterscheiden, ein

optimistisches und ein pessimistisches. Um dies begreiflich zu machen, lässt

sich ein kleiner Exkurs in die Geschichte des philosophischen und
theologischen Denkens der Antike und Spätantike nicht umgehen. Denn hier
haben die zwei Deutungsmuster ihren Ursprung. Griechische Philosophen und
die meisten der frühen Kirchenväter - Letztere hatten in den Schulen das

griechische Denken fleissig rezipiert - sprachen vom «schönen Kosmos», von
der herrlichen göttlichen Weltordnung. Beide hatten ihre Ursprungsmythen,
die über den Baumeister beziehungsweise den Schöpfer der Welt Auskunft
gaben. Ausserdem, und das ist besonders wichtig für das Thema, hatten die
Griechen mit ihrem Begriff der theoria thou kosmou eine Form der
Naturbetrachtung konzipiert, die zum Modell der von uns so genannten «theoretischen»

Naturerfahrung wurde und die so eine bestimmte Form ästhetischer

Wahrnehmung wilder Bergnatur allererst ermöglichte. Der griechische

Begriff theoria bedeutet: anschauende, zweckfreie Betrachtung, und zwar kein

beliebiges Anschauen, sondern eines, das sich beim Anblick der konkreten

Dinge über das sinnlich Wahrnehmbare hinaus dem Göttlichen zuwendet.

Theoretische Naturerfahrung bleibt nicht stehen bei dem, was man mit den

Augen wahrnimmt, vollzieht also einen Transzensus vom Sichtbaren zum
Unsichtbaren, einen Sprung vom Sinnlichen zum Übersinnlichen, im christlichen

Bereich: zu Gott. Obwohl der Akzent in der Antike wie bei den
Kirchenvätern mehr auf dem Unsichtbaren, dem Göttlichen als Ziel der

Betrachtung lag als auf den konkreten Anschauungsgegenständen, ist hier
bereits das in der frühen Neuzeit sich ausbildende Programm des doppelten
Sehens - sinnlich und übersinnlich - angelegt, das nach einer Akzentverschiebung

zu Gunsten der sichtbaren Natur zu einer Aufwertung der
sinnlichen Erfahrung führte.
Die meisten Kirchenväter bildeten also quasi eine christliche Version der
theoria thou kosmou aus, die in der Tradition der Schöpfungstheologie stand,
wie sie vom Alten Testament und den jüdischen Apokalypsen über das Neue
Testament überliefert worden war. Ihre stärkste Formulierung erfuhr sie

im Hexaemeron von Basilius von Cäsarea und Ambrosius von Mailand im

GROH, GROH: VON DEN SCHRECKLICHEN ZU DEN ERHABENEN BERGEN 33



4. Jahrhundert, ihrem Kommentar zum Siebentagewerk Gottes bei der Schöpfung.

Im Gegensatz zu den Griechen hatten die Kirchenväter freilich ein
Problem. Erzählte nicht die Schöpfungsgeschichte davon, dass die Strafe

für den Sündenfall ausser den Menschen auch die äussere Natur getroffen
habe? Und gab es nicht tatsächlich übergenug Naturphänomene, die das

bestätigten? Von wilden Tieren, giftigen Pflanzen bis zu Steinwüsten und

Bergen? Deshalb benötigten die Kirchenväter, anders als die Griechen, ein

Argument, um ihre positive Einschätzung der äusseren Natur zu begründen

und gegen manche ideologische Gegner wie Atheisten und Häretiker
zu verteidigen. Das Argument hiess: «Nichts ist ohne Nutzen geschaffen!»
(so Basilius).2 Bei richtiger Betrachtung offenbare sich die Nützlichkeit
alles Geschaffenen, auch der üblen, dem Menschen nicht zuträglichen Dinge.
Sie alle hätten einen festen Platz in Gottes Schöpfungsordnung und dienten

bestimmten Zwecken zum Wohl des Ganzen. Berge, die uns hier
besonders interessieren, waren im Positivierungsdiskurs der Väterliteratur Teil
des «schönen Kosmos». Sie galten als nützlich und schön. Hier zeichnete
sich der erste christliche Entwurf des Konzepts der oeconomia naturae ab,

das alle Schöpfungsdinge ohne Ausnahme als Positivposten der göttlichen
Heilsökonomie verbuchte. Dieses Deutungsmuster, mit Unterbrechungen
tradiert über die mittelalterliche Rede vom Buch der Natur, in dem jedes

Geschöpf ein mit dem Finger Gottes geschriebener Buchstabe sei, sollte
sich in der frühen Neuzeit als Grundlage für die Entstehung der ästhetischen

Wahrnehmung wilder Natur, zumal der Berge bewähren.

Den ersten und tiefen Bruch in der Tradition dieser positiven, optimistischen
Naturauffassung leitete Augustin im letzten Jahrzehnt des 4. Jahrhunderts
ein. Er setzte jeder Zuwendung zur äusseren Natur, sei sie nun von
wissenschaftlichem Interesse oder der Lust an sinnlicher Anschauung motiviert,
ein Verbot entgegen, das bis zum Beginn der Neuzeit weitreichende Folgen
haben sollte: das Neugierverbot in bezug auf die vana curiositas, die sich auf
das «Verborgene der Natur, die ausser uns ist», richtet mittels der voluptas
oder concupiscentia oculorum, der Begehrlichkeit der Augen im weitesten
Sinn.3 Theologisch eingebettet war diese Formel in eine negative Anthropologie

und eine negative Sicht auf Natur: Der Sündenfall hat Mensch und

Natur in eine natura lapsa verwandelt.4 Für die Wirkungsmacht Augustins

gibt es viele Zeugnisse. Das prominenteste ist der Bericht Petrarcas von der

Besteigung des Mont Ventoux. Als er den Blick vom Gipfel genossen und

34 HISTOIRE DES ALPES - STORIA DELLE ALPI - GESCHICHTE DER ALPEN 2004/9



«Irdisches» bewundert hatte, stellte er erschrocken fest, dass er gegen das

Augustin'sche Verbot der voluptas oculorum Verstössen hatte.5 Eine späte

Augustin'sche Reminiszens spiegeln die Verse von Günther Kleiner aus dem
Jahr 1749:6

«Da gafft der Mensch nach Berg und Bäumen

Pflegt eitler Lust sein Herz zu räumen
Und muss bei solchen eitlen Träumen
Aus eigner Schuld sein Heil versäumen».

Bemerkenswert ist, dass es hier wie schon bei Petrarca gar nicht um
Naturerfahrung im Sinne der theoria geht, sondern um eine atheoretische
Wahrnehmung ohne Bezug auf Höheres. Hier kommt es nur auf das «Irdische» an,
das sich den Sinnen darbietet. Atheoretische ästhetische Naturerfahrung ist

mithin eine ganz profane Angelegenheit: die pure Augenlust. Die radikalen
Vertreter christlicher Weltverneinung liessen jedoch wie Augustin selbst das

theoria-Konzept links liegen. Stattdessen bildete die pessimistische Vorstellung

der natura lapsa, der gefallenen Natur, den Dreh- und Angelpunkt ihres

Denkens. Mit der Denkfigur der oeconomia naturae und der natura lapsa
sind die beiden konträren Deutungsmuster benannt, die im Wandel der

Naturerfahrung zur Debatte standen. Wir nennen sie mit Rolf Peter Sieferle
symbolische Felder, das heisst Orientierungsrahmen, die als unhinterfragte Basis

von Theorien in verschiedensten Wissensgebieten fungieren.7

Luther, der fixiert auf die Sünden- und Heilstheologie in der Nachfolge Au-
gustins gelehrt hatte, die gesamte Natur sei durch den Sündenfall mit ins

Verderben gerissen worden, verstärkte noch die im Mittelalter dominante

pessimistische Sicht der Natur und des Menschen. Alle Übel dieser Welt,

Naturkatastrophen, Seuchen, Kriegszüge, Hungersnöte, unerklärliche
Phänomene wie Sonnenflecken und Kometen galten als Zeichen für ein
Fortschreiten des Verfalls der Natur und damit auch als Zeichen für das Nahen
der Endzeit, des Jüngsten Gerichts. Das konnte natürlich nicht ohne
Wirkung vor allem auf jene Reisenden bleiben, die aus der Ferne kamen und
sich ins Hochgebirge wagten.
Allerdings regte sich in der Schweiz schon früh Einspruch gegen ein derartig

negatives Naturbild. Huldrych Zwingli und sein Nachfolger in Zürich,
Heinrich Bullinger, waren es, welche die Schöpfungstheologie der frühen
Kirchenväter inklusive des Nutzenarguments wieder aufnahmen, was ihnen

GROH, GROH: VON DEN SCHRECKLICHEN ZU DEN ERHABENEN BERGEN 35



durch die Editionstätigkeit der Bibelhumanisten ermöglicht wurde. Konsequent

belebten sie auch die Denkfigur der Positivierung des Negativen wieder.

Weil Zwingiis negative Anthropologie durch seine Schöpfungstheologie
abgemildert wurde, gelang es seinen Schülern, die äussere Natur im
symbolischen Feld der oeconomia naturae zu verorten und nach über 1100 Jahren

die Möglichkeit zu einer theoretischen ästhetischen Naturerfahrung wieder

zu eröffnen, die Augustin mit seinem Verdikt der vana curiositas und
der concupiscentia oculorum negiert hatte. Implikat der Leistung der Zürcher

war ihre Lehre, menschliches Erkenntnisvermögen sei ein
Gnadengeschenk des göttlichen Geistes.

Als erster zog die Konsequenz aus dieser theologischen Revolution im
Bereich der Naturerfahrung der Schüler Zwingiis und Schützling Bullingers,
Conrad Gesner, Zürcher Stadtmedikus und einer der grössten Universalgelehrten

seiner Zeit. 1541 sprach er vom «grossen Schauspiel des Weltalls»,
aus dessen Wundern der Mensch «etwas Höheres, ja das höchste Wesen selbst

begreifen» könne. Mit «ergriffenem Geist» bewunderte er das «Schauspiel»
des Gebirges: «Ich weiss nicht, wie es zugeht, dass durch diese unbegreiflichen

Höhen das Gemüt erschüttert und hingerissen wird zur Betrachtung
des erhabenen Baumeisters.»8 Kein Zweifel, dass bereits der Humanist Gesner

in frei geniessender Betrachtung der Berge sich zur Anschauung des Ganzen

erhebt.

Er und seine Humanistenfreunde bahnten in den nächsten Jahrzehnten durch
zahlreiche Besteigungen und Beschreibungen den Weg für eine Schweizer

Tradition, die dann in Johann Jakob Scheuchzer (1672-1733) ihren Höhepunkt

fand. Er war theologisch von den Schweizer Reformatoren beein-
flusst und, was seine Erfahrung der Bergnatur betraf, von Conrad Gesner.

Nur entwickelte er im Unterschied zu seinen Vorgängern eine explizite
Naturtheologie, nämlich die Lehre, Gott habe sich in der Natur so offenbart, dass

man sein Dasein und sein ganzes Wesen auch unabhängig von der Heiligen
Schrift aus der Natur selbst erkennen könne. Er argumentierte im Rahmen
des von den Kirchenvätern vorgezeichneten Deutungsmusters der oeconomia

naturae: Die Berglandschaft ist schön, weil sie nützlich ist. Damit war
die Voraussetzung für eine ästhetische Hochschätzung der Berge geschaffen.

Scheuchzer selbst bezeugt, dass man sich von einer nützlichen Einrichtung

Gottes nicht in Furcht und Grausen abwendet, sondern Augen und Sinne

öffnet. Mit «grösster Lust» habe er, so sein Bericht von 1716, die wilden und

36 HISTOIRE DES ALPES - STORIA DELLE ALPI - GESCHICHTE DER ALPEN 2004/9



steilen Felsen, den ewigen Schnee und himmelragende Eisberge inmitten
des heissesten Sommers betrachtet, «mit einem Wort ein Theatrum oder

Schauplatz der unendlichen Macht, Weisheit und Güte Gottes». Damit
realisierte er das Programm des doppelten Sehens: Der Anblick des Hochgebirges

füllte seine «äusseren und inneren Sinne».9 Scheuchzer, wie Gesner

Universalgelehrter und Arzt in Zürich, wurde der Pionier der Alpenforschung.
Seine Reiseberichte dienten sowohl Naturforschern als auch den ersten
Alpentouristen als «Reiseführer». Sie wurden zu einem wichtigen Multiplikator
und damit zu einem Propagator der ab Mitte des 18. Jahrhunderts
einsetzenden Alpenbegeisterung. Seine erste Alpenreise unternahm er 1694, wobei

er mehrere Gipfel bestieg.
Wie allein die Beispiele Gesner und Scheuchzer zeigen, hatte der Schweizer

Alpendiskurs - vermutlich auch auf Grund der geografischen Lage -
weniger Widerstände zu überwinden als etwa der englische. Scheuchzer wurde

jedoch alsbald in England rezipiert. Es entstand ein Netzwerk von
Beziehungen. Die Brücke der Anglo-Swiss-Connection bildeten die 1708 in England

erschienenen Itinera Alpina Scheuchzers. Als Resonanzboden
fungierte die Royal Society, deren Mitglied er war. Die Engländer hatten die

Kontroverse um die beiden Deutungsmuster mit grosser Heftigkeit
ausgetragen. Auslöser war ein Buch mit dem programmatischen Titel The Fall

of Man, or the Corruption of Nature (Geoffrey Goodman, 1616) gewesen.
Design versus decay hiess der Schlachtruf der Gegenseite, also oeconomia

naturae gegen natura lapsa. Um die Mitte des 17. Jahrhunderts hatte das

optimistische Naturbild jedenfalls in dieser Debatte den Sieg davongetragen,

die Auffassung, die äussere Natur sei keineswegs durch den Sündenfall
mit ins Verderben gezogen worden. Bei eingehender, richtiger Betrachtung
lasse sich an jedem Naturgegenstand nachweisen, dass der weisen und

zweckmässigen Einrichtung der Welt Gottes Schöpfungsplan, sein Design
zu Grunde läge.

Wie wirkte sich dieser Wandel des Deutungsmusters im Denken der führenden

Köpfe Englands auf das ästhetische Schicksal der Berge aus? Im Rahmen

des symbolischen Feldes der natura lapsa hatte man die Berge als Ruinen

angesehen, verwüstet durch das Strafgericht der Sündflut, als ständige

Mahnung an das nahe Ende der Welt. Der Umschwung zu einem optimistischen

Naturbild half, das metaphysische Grauen beim Anblick unersteigbarer

Wände, rauher, zackiger Felsklippen und dunkler Abgründe abzubauen.

GROH, GROH: VON DEN SCHRECKLICHEN ZU DEN ERHABENEN BERGEN 37



Daran beteiligten sich zahlreiche Theologen, Philosophen, Naturforscher und

Literaten.
Auch die in England entstandene physikotheologische Bewegung, die das aus

der theologischen und philosophischen Tradition (Kirchenväter; Cicero, De

natura deorum) übernommene Nutzenargument bisweilen auf die Spitze trieb,
machte die Bergapologie zu ihrer Aufgabe: Die grauenerregenden Berge sind

nicht nur die grossen Wasserwerke der Natur, sie liefern auch Heilwasser und

Mineralien, sie sind ein Schutzwall gegen Winde, Bollwerk gegen Feinde usw.

Noch 1752 erschien ein Buch mit dem Titel Essai sur les usages des montagnes,
in dem sein Verfasser Ehe Bertrand gegen das Hauptwerk eines englischen
Autors polemisierte, das wegen einer vehement negativen Sicht der Berge
bekannt war und offenbar immer noch gelesen wurde: Thomas Burnets Theoria

sacra telluris («Heilige Theorie der Erde») von 1681. Stets ging es um die

«Rechtfertigung der Berge aus der Darlegung ihres Nutzens», wie der Berner

Geograf Gottlieb Gruner 1760 formulierte. Der Autor wendet sich gegen
die Klagen über die «Gefährlichkeiten» und «Nachteile» der «Eisgebirge des

Schweizerlandes», also über ihre Unfruchtbarkeit wegen der dicken Schnee-

und Eisdecke, über die Lawinen und die Gletscherspalten, die steilen
Felswände und tiefen Täler. Er weist «naturwissenschaftlich» nach, dass diese

Erscheinungen, nach den «wahren Absichten» betrachtet, «in der Ordnung
der Natur allerdings nötig und in Absicht auf den Zusammenhang der Dinge
meistens ungemein nützlich sind». «Nur der Unweise», schliesst er, käme auf
den Gedanken, es wäre besser gewesen, fruchtbare Täler und Wiesen statt
Eis, kahle Felsen und entsetzliche Wildnisse an diesen Orten zu schaffen: «Je

mehr wir also die geheimen Wege der Natur einsehen und ihren Grundgesetzen

nachforschen, desto mehr werden wir auch die unendliche Weisheit und

unaussprechliche Güte ihres grossen Urhebers erkennen.»10

In England zeigte sich jedoch, dass das Nutzenargument nur eine -
allerdings notwendige - Vorstufe des Wandels zu einer ästhetischen
Naturerfahrung war. Die Berge wurden eben nicht nur als nutzlos und
lebensfeindlich empfunden, sondern auch als abstossend hässliche Gesteinsmassen,

gewaltige Kehrichthaufen, in ihrer Unordnung für jeden ästhetischen

Feinsinn ein Greuel. Evidenterweise waren hier neben metaphysischen auch

ästhetische Widerstände am Werk. Letztere orientierten sich am klassischen

Schönheitsideal: In der traditionellen Ästhetik des Masses und der Proportionen

hatte wilde Natur, also Vielfältiges, Unregelmässiges und Gegen-

38 HISTOIRE DES ALPES - STORIA DELLE ALPI - GESCHICHTE DER ALPEN 2004/9



sätzliches keinen Platz. Notwendig war also unbedingt ein Wandel der
ästhetischen Normen. Henry More, der führende Kopf der Cambridger Platonisten,
leitete diesen Wandel ein.

Ein kleiner Blick zurück: Die so genannte kopernikanische Revolution
hatte das traditionelle Weltbild schwer erschüttert, denn nun war die Erde
ihrer Sonderstellung im Zentrum des Universums beraubt, und zudem hatte

Galileis Blick durchs Fernrohr dem spekulativen Gedanken einer Vielzahl

von Welten im unendlichen Raum neuen Auftrieb gegeben. Pascal

bekannte sich offen zu seinem Schrecken vor dem «ewigen Schweigen dieser

unendlichen Räume».11 Henry More jedoch antwortete 1671 auf die Erkenntnisse

der Astronomen mit der theologischen Besetzung des Universums,
indem er dem unendlichen Raum die Prädikate des unendlichen Gottes
zuschrieb. Durch diese Identifikation konnte der Begriff der Unendlichkeit
den Status einer ästhetischen Kategorie gewinnen, die Ästhetik des Unendlichen

zum Ursprung einer Ästhetik des Erhabenen werden. Das Übersinnliche,

identifiziert mit der Allgegenwart des Göttlichen, ist der Sache nach

seit je das Erhabene, das durch seine metaphysische Grösse den Geist des

Menschen herausfordert, indem es ihn zugleich überwältigt und erhebt. Die
am Übersinnlichen gewonnene Erfahrung wird von Henry More zum
ersten Mal auf die grossen Gegenstände der äusseren Natur übertragen. Nun
konnte er auf den Anblick dieser Gegenstände mit jenem ambivalenten
Gefühl antworten, das typisch geworden ist für die Erfahrung des Erhabenen,

mit «pleasing Horror and Chillness».12 Jetzt vermochte er, sich den

Bergen mit Herz und Auge zuzuwenden, als Teil der Schöpfung ihnen
Liebe, Furcht und Verehrung entgegenzubringen.
Im Schulzusammenhang des Cambridger Piatonismus entstand um die Wende

zum 18. Jahrhundert, also lange vor Kant und Schiller, die erste auf das

Hochgebirge bezogene Theorie des Erhabenen. Nach der Rückkehr von
ihren Alpenreisen brachten Schriftsteller wie Dennis, Addison und Shaftesbury

auf den Begriff, was sie am Rand von Abgründen, unter überhängenden

Felsen und angesichts schroffer Bergflanken erlebt hatten. Es waren die

enthusiastischen und zugleich widersprüchlichen Empfindungen einer mit
Schrecken vermischten Lust: «terrible joy», «delightful horror», «stupor and

admiration».13

Mit der Entdeckung des Naturerhabenen wandelte sich auch der Begriff des

Schönen. Hatte das fest gefügte Sphärenhaus des Ptolemäus als unwandel-

GROH, GROH: VON DEN SCHRECKLICHEN ZU DEN ERHABENEN BERGEN 39



barer Garant von Mass, Ordnung und Begrenztheit gelten können, so war
nun nach der Entdeckung der Milchstrasse, der Mondberge und der Phasen

der Venus die Möglichkeit einer Menge von Welten, von Varianten und
Variabilität offen: Der klassische Kanon des Schönen geriet ins Wanken. Mores

Reaktion auf diese Verunsicherung der traditionellen Basis ästhetischer

Urteile entsprang einem spontanen Gefühl. Hatte er in seinen frühen Schriften

Gefallen nur an Symmetrie und Regelmass gefunden, so empfand er nun
«delight in disorder».14 Damit bahnte sich ein entscheidender Wandel der
ästhetischen Normen an: vom Typischen, Konstanten und Regelmässigen zum

Individuellen, Veränderlichen und Unregelmässigen.
Richard Bentley bestätigte diesen Wandel. Er hielt jenen, welche die Berge
als das grösste und abstossendste Beispiel von Unordnung in der gesamten
Natur bezeichnet hatten, 1693 entgegen: "There is no Universal Reason, that
a Figure by us called Regular is absolutely more beautiful than any irregular

one. [...] This objected Deformity is in our Imagination only, and not really
in the things themselves."15 Berge, sagt er damit, sind nicht an sich schön

oder hässlich; das sind keine Prädikate, die ihnen ontologisch zukommen,
sondern solche, die wir ihnen zuschreiben. Und wir können hinzufügen:
Man braucht nur die Perspektive zu wechseln, dann sieht die Sache anders

aus. Unser ästhetisches Verhältnis zur Natur ist kulturell geprägt; sie erscheint

jeweils als eine andere, je nach Prädispositionen unseres Wahrnehmens.

Prinzipiell stand nun einer ästhetischen Erfahrung des zuvor weit gehend

Ausgegrenzten nichts mehr im Wege, zumal diese Schriftsteller in einflussreichen

Zeitschriften veröffentlichten und ihre Leser genau der Schicht angehörten,
aus der sich die Alpenreisenden rekrutierten.
Der norddeutsche Naturpoet und Hamburger Ratsherr Barthold Hinrich
Brockes, der 1703 die Alpen durchquerte, hatte die Engländer eifrig
rezipiert, was sich in seinem Gedicht Die Berge (ca. 1720) spiegelt, deren «Bau»

er besingt. Er schreibt vom «lustvermischten Grausen», das uns überkommt,
bedenkt aber auch ausführlich die Nützlichkeit der Berge.16 Die zentralen
Verse lauten:

«Ob nun gleich der Berge Spitzen
Öd und grausam anzusehn,

Sind sie doch, indem sie nützen,
Und in ihrer Grösse, schön.»

40 HISTOIRE DES ALPES - STORIA DELLE ALPI - GESCHICHTE DER ALPEN 2004/9



In der Praxis zeigte sich jedoch, dass es weiterer Anreize bedurfte, nämlich
der vorgängigen Lektüre von Texten oder der Aneignung von Sichtweisen,
die durch die Landschaftsmalerei vermittelt wurden. Von kulturellen
Vorprägungen dieser Art zeugen zahlreiche Quellen. Die englischen Aristokraten

sahen seit dem 17. Jahrhundert auf der Grand Tour die Landschaften
Italiens nicht nur mit den Bildern Salvator Rosas, Claude Lorrains und Nicolas

Poussins im Kopf, sondern betrachteten sie auch noch durch so genannte
Claude-glasses, durch in der farblichen Stimmung der Bilder Claudes

eingefärbte Gläser.17

Um die Mitte des 18. Jahrhunderts zogen die Bergreisenden in der Schweiz

mit Albrecht von Hallers Gedicht Die Alpen in die Täler, über Pässe und auf
Almen und sahen die Berge und ihre Bewohner zumeist so, wie Haller sie

beschrieben hatte. Präziser ausgedrückt müsste es heissen: wie es ihrer
jeweiligen Rezeption von Hallers Gedicht entsprach. Die Leser der Nouvelle
Héloïse eigneten sich in den 1760er- und 70er-Jahren die Alpenlandschaft
am Genfersee auf den Spuren und mit den Augen der zentralen Figur von
Rousseaus Roman an. Lorenz von Westenrieder, der 1780 den Wendelstein

bestieg, sah die bayerischen Alpen mit den Augen des Münchner Landschaftsmalers

Beich; freilich wurde dieser von der Natur noch übertroffen: «Ich
kann Ihnen nicht beschreiben, was das für mich war; aber die Kunst hat nichts

solches, und den Genuss, den mein Auge auf der schönsten von Beichs
Landschaften erhält, kaufte ich hier um keinen Dreier. Es ist nur hier und kann
nicht anderswo sein.»18

Im selben Jahr berichtete der Dichter Wilhelm Heinse einem Freund von
seiner Gotthardüberquerung: «Triumph, mein Teuerster! Ich bin auf der Höhe
des Gotthard gewesen, und habe da Abend und Morgen und eine Nacht
zugebracht [...]. Was ich da gesehen und gehört und erfahren habe, lässt sich

mit keiner Zunge aussprechen und mit keiner Feder beschreiben. Ich habe

den Anfang und das Ende der Welt gesehen, [...] ich bin mit Entzücken in
die innerste, geheimste Harmonie der Wesen eingedrungen, und Herz und
Geist und alle Sinne haben sich bei mir in Wonne gebadet. [...] Dies
Anschauen war das Anschauen Gottes, der Natur ohne Hülle, in ihrer
jungfräulichen Gestalt; alles gross und rein, alle die ungeheuren Massen daliegend

in unendlicher Majestät!»19

Heinse bezeugt eine Offenheit der Sinne für Herrlichkeit und Grösse der

Berglandschaft, eine Entsprechung von Unendlichkeit der wahrgenomme-

GROH, GROH: VON DEN SCHRECKLICHEN ZU DEN ERHABENEN BERGEN 41



nen Natur und Unendlichkeit des antwortenden Naturempfindens. Der
Sprung vom Sinnlichen zum Übersinnlichen, in ein metaphysisches,
naturreligiöses Ganzheitserleben macht dieses Zeugnis zu einem Musterbeispiel
theoretischer Naturerfahrung. In diesem Enthusiasmus schien jede Furcht
überwunden zu sein, keine Spur auch von lustvermischtem Grausen bemerkbar.

Wir alle wissen jedoch, ob nun aus eigener oder aus Fremderfahrung,
dass jenes ambivalente Gefühl angesichts erhabener Natur, von dessen

Herkunft hier die Rede war, den Menschen immer wieder überwältigt.

ANMERKUNGEN

1 Literatur zum Thema: R. Groh, D. Groh, «Von den schrecklichen zu den erhabenen Bergen.

Zur Entstehung ästhetischer Naturerfahrung», in: Dies., Weltbild und Naturaneignung.
Zur Kulturgeschichte der Natur, 2. Aufl., Frankfurt a. M. 1996, S. 92-149; Dies., «Petrarca
und der Mont Ventoux», in: Dies., DieAussenwelt der Innenwelt. Zur Kulturgeschichte der
Natur 2, Frankfurt a. M. 1996, S. 17-82; Dies., «Natur als Massstab - eine Kopfgeburt», in:
ebd., S. 85-146; Dies., «Kulturelle Muster und ästhetische Naturerfahrung», in: J.

Zimmermann (Hg.), Ästhetik und Naturerfahrung, Stuttgart, Bad Cannstatt 1996, S. 27-41;
Dies., «Zum Wandel der Denkmuster im geologischen Diskurs des 18. Jahrhunderts»,
Zeitschrift für Historische Forschung 24, 1997, S. 575-604; R. Groh, «Van Eycks Rolin-
Madonna als Antwort auf die Krise des mittelalterlichen Universalismus. Eine naturästhetische

Perspektive», in: Ch. Kruse, F. Thürlemann (Hg.), Porträt - Landschaft - Interieur:
Jan van Eycks Rolin-Madonna im ästhetischen Kontext, Tübingen 1999, S. 115-130; D. Groh,
Schöpfung im Widerspruch. Deutungen der Natur und des Menschen von der Genesis bis

zur Reformation, Frankfurt a. M. 2003; M. Kempe, Wissenschaft, Theologie, Aufklärung.
Johann Jakob Scheuchzer (1672-1733) und die Sintfluttheorie, Epfendorf 2003.

2 Basilius, Hexaemeron, V.4, hg. v. Stanislas Giet (Sources Chrétiennes, Bd. 26 bis), Paris
1968, S. 294-295.

3 Agustin, Bekenntnisse, X.35, S. 54-55.
4 K. Flasch (Hg.), Logik des Schreckens, Mainz 1990 (De diversis questionibus ad Simpli-

cianum 1.2), I. S. 2.16,198-203; S. 20.227.
5 Groh/Groh, Petrarca (wie Anm. 1), S. 41-42.
6 G. Kleiner, Garten-Lust im Winter, 2. Aufl., Breslau 1749, S. 47.
7 R. P. Sieferle, Die Krise der menschlichen Natur. Zur Geschichte eines Konzepts, Frankfurt

a. M. 1989, S. 14-34.
8 C. Gesner, De lacte et operibus lactariis, Zürich 1541; Übersetzung von Richard Weiss, Die

Entdeckung der Alpen, Frauenfeld 1934, S. 1-2.
9 J. J. Scheuchzer, Helvetiae Historia Naturalis Oder Natur-Historie Des Schweitzerlandes,

Bd. 1, Zürich 1716, S. 100.
10 G. Gruner, Die Eisgebirge des Schweizerlandes, Bern 1760, Bd. 3, S. 212-219.
11 B. Pascal, Gedanken, hg. v. Wolfgang Rüttenauer, Wiesbaden 1947 (Nr. 314), S. 150.
12 H. More, «An Explanation of the Grand Mystery of Godliness», London 1660, Theological

Works, London 1708, S. 43-44.
13 Zum Beispiel The Critical Works of John Dennis, hg. v. E. N. Hooker, Baltimore 1943,

Bd. 2, S. 280 (1688); Th. Burnet, The Sacred Theory of the Earth, 2. Aufl., London, 1691,
S. 109-110.

42 HISTOIRE DES ALPES - STORIA DELLE ALPI - GESCHICHTE DER ALPEN 2004/9



14 Zit. nach Marjorie H. Nicolson, Mountain Gloom and Mountain Glory, Ithaka 1959, S. 50,
133, aus den 1640er-Jahren.

15 R. Bentley, The Folly and Unreasonableness of Atheism Demonstrated from the Origin
and Frame of the World, London 1693, S. 35-38.

16 B. H. Brockq, Auszug der vornehmsten Gedichte aus dem «Irdischen Vergnügen in Gott»,
Hamburg 1738, S. 124-131.

17 Siehe R. Groh, D. Groh, «Von den schrecklichen zu den erhabenen Bergen», in: Dies.,
Weltbild und Naturaneignung, 2. Aufl., Frankfurt a. M., 1996, S. 95.

18 L. von Westenrieder, «Auf dem Wendelstein», in: R. Sieck, Von der Landschaft, Heilbronn
1924, S. 54.

19 W. Heinse an Fritz Jacobi, 10. September. 1780, Sämtliche Werke, hg. v. C. Schüddekopf,
Bd. 10, Leipzig 1910, S. 39-45.

GROH, GROH: VON DEN SCHRECKLICHEN ZU DEN ERHABENEN BERGEN 43



Leere Seite
Blank page
Page vide


	Von den schrecklichen zu den schönen und erhabenen Bergen

