
Zeitschrift: Hefte des Archäologischen Seminars der Universität Bern

Herausgeber: Archäologisches Seminar der Universität Bern

Band: 21 (2009)

Artikel: Gleiche Form, wechselnder Inhalt : Gedanken zur yemenitischen
Sakralarchitektur von der Antike bis in frühislamische Zeit

Autor: Arndt, Robert C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Robert C. Arndt

Gleiche Form, wechselnder Inhalt — Gedanken zur yemenitischen
Sakralarchitektur von der Antike bis in frühislamische Zeit*

Eine frühe und schnelle Ausbreitung des Islam in
unterschiedliche Kulturlandschaften und Klimaregionen

begründete die Herausbildung verschiedener

Moscheentypen, die formal typologisiert und in ihrer

Verbreitung untersucht wurden. Die Formenvielfalt

entwickelte sich durch die Verwendung lokaler
Baumaterialien und der jeweiligen regional auftretenden

monumentalen und zumeist sakralen Architektur.

Abweichungen vom ältesten Typus der «Arabischen

Stützenmoschee» waren leicht nachzuvollziehen. Die
Herkunft dieser ursprünglichen Moscheenart

hingegen wurde bislang nicht intensiv hinterfragt. Zu
stark wog der Topos, das Wohnhaus Muhammads als

erster Versammlungsort, habe als Vorlage gedient. In
der Folge soll deshalb untersucht werden, ob auf der

Arabischen Halbinsel lokale Vorbilder sakraler Bauten

mit den Stützenmoscheen vergleichbar sind, inwiefern
diese den Moscheenbau beeinflusst haben und welche

architektonischen Momente durch die Religion induziert

wurden.

Das Gebiet des Yemen eignet sich für die

Untersuchungen: Der reiche Baubestand der antiken alt-süd-

arabischen Reiche mit ihren städtischen Zentren war
Fokus intensiver Forschung. Jüdische und christliche

Gemeinden sind historisch belegt und zeugen von der

Einbindung der Arabischen Halbinsel in die spätantike
Welt. Die Islamisierung des Yemen schliesslich erfolgte
noch zu Lebzeiten Muhammads.

Geschichtlicher Hintergrund

Gemäss der arabischen Historiographie setzt die Kultur

auf der Arabischen Halbinsel erst mit dem Islam

ein. «In dieser Weise verstanden ist der Prophet
Muhammad der Kulturbringer, mit dem die Zivilisation
und eine neue Zeitrechnung beginnt.»1 Die in den

vergangenen 30 Jahren intensivierten archäologischen

Forschungen in dem Gebiet vermitteln ein davon

deutlich abweichendes Bild. Im Yemen sind städtische

Hochkulturen seit mindestens dem ersten Viertel des

1. Jt. v.Chr. nachgewiesen. Einige Forscher datierten

die Entstehung dieser südarabischen Kulturen bis in
das 3. Jt. v.Chr. zurück, allerdings gibt es dafür

bislang weder gesicherte Daten noch ist ein lückenloser

Übergang von den bronzezeitlichen Kulturen des 2. Jt.

v. Chr. zu den sog. alt-südarabischen Reichen der

Eisenzeit gesichert.2 Seit Beginn des 1. Jt. v.Chr. ist eine

lückenlose Besiedlung nachgewiesen. Die Bedeutung
der Küstengebiete Südarabiens war für das Römische

Reich wegen des Fernhandels mit Indien immens.

Durch das Landesinnere gelangten Weihrauch, Myrrhe

und weitere Luxusgüter in den Mittelmeerraum.3

Die altsüdarabischen Reiche bestanden unter
wechselnden Machtverhältnissen bis zur Islamisierung der

Arabischen Halbinsel im frühen 7. Jh. n.Chr. fort.
Dennoch geriet Südarabien immer mehr in den

Einflussbereich der umliegenden Grossreiche, bereits

beginnend mit der Eingliederung Ägyptens in das

Römische Reich 30 v.Chr. Daneben bekundeten auch

andere benachbarte Völker Interesse an der Kontrolle
des Roten Meeres und der Häfen Südarabiens: Das

* Der Autor dankt R. Schulze (Bern) für die Ermunterung zur
Abfassung des vorliegenden Textes, J. G. Schmid (Berlin) für die

wiederkehrenden interessanten Gespräche, die den Ausschlag zur
Abfassens dieses Artikels führten, sowie H. Hitgen (San a') für
kritische Korrektur und Verbesserungsvorschläge. Die Verwendung
der Abbildungen erfolgt mit freundlicher Genehmigung der Aus-
senstelle San a' des DAI (I. Gerlach). Die Verantwortung für
vorliegenden Text liegt ausschliesslich beim Autor.
1 Finster 1996, 290.
2 Finster 1996, 315 Fn. in erwähnt die i4C-Datierung einer
Lehmziegelmauer bei Ma'rib mit ± 2358 v. Chr. Brunner 1983, 66. 74. ioyf.
datierte den Beginn der Bewässerungstechniken in der Oase von
Ma'rib an das Ende des 3. Jt. v. Chr., jedoch ohne daraus zu folgern,
dass dies bereits ein Produkt der im 1. Jt. v. Chr. in der Oase ansässigen

Kultur der Sabäer gewesen sein müsse. Wagner 1993, 92-95
kam auf noch ältere Datierungen. Ebenso Schaloske 1995,164.170.
Mehrere naturwissenschaftliche Untersuchungen organischer
Produkte aus der Epoche der alt-südarabischen Reiche erbrachten

Datierungen in das späte 2. Jt. v. Chr., siehe: Schippmann 1998, 45-49.
3 Sidebotham 1986.

HASB 21, 2009, 23-33



Robert C. Arndt

früh zum Christentum bekehrte Reich von Abessinien;

die Nabatäer, die den nördlichen Teil der arabischen

Handelsroute — der sog. Weihrauchstrasse —
kontrollierten; später die Aksumiten, Byzantiner und Sas-

saniden. Diverse der sich rivalisierenden lokalen Stämme

suchten ihre Verbündeten in den umliegenden
Grossreichen, die dadurch ihren Einfluss in der Region
stärkten.4

Der antike Tempelkult kam im 4. Jh. n. Chr. mit dem

Aufblühen des Monotheismus und der Verehrung des

«Barmherzigen» zum erliegen. Es ist umstritten, ob der

Rahmanänismus eine autochthone Religion darstellte

oder eine jüdische oder christliche Färbung hatte.

Organisierte Gemeinden beider Religionen waren in
Südarabien verbreitet.5 Zur Zeit Muhammads war das

Christentum schon in Nestorianer, Monophysiten
und Chalzedonenser zerfallen und hatte sich — ebenso

wie das Judentum — weder im Norden noch im
Süden der Arabischen Halbinsel vollständig durchgesetzt.

Dennoch blieben Gemeinden beider Religionen
über längere Zeit im Yemen nach dessen Islamisierung
bestehen.6

Die Quellenlage der frühislamischen Epoche des

Yemen bis zur ersten osmanisch-türkischen Invasion ist

sehr inhomogen. Für die ersten zwei bis drei Jahrhunderte

gibt es praktisch keine in Südarabien entstan-

4 Sidebotham 1986; W. W. Müller, in: Daum 1987, 51-56; Schippmann

1998, 62-73; C- Robin, in: Seipel 1998, 261-267.
5 Robin 1980, 85-96; A. F. L. Beeston, in: Chelhod 1984, 267-
278 (eher kritisch gegenüber christlichen Gemeinden im Yemen);

J. Ryckmans, in: Daum 1987, 115; Finster 1996, 294h; Schippmann
1998, 67. ioif. datierte die frühesten mit Sicherheit nachweisbaren

jüdischen Gemeinden im Yemen in das 5. Jh. n. Chr, die christlichen

erst ins 6. Jh. n. Chr.
6 Robin 1991-1993, 148h; P. L. Hofrichter, in: Ruprechtsberger

1993, 29; Schippmann 1998,102.

7 G. Rex Smith, in: Daum 1987, 136-154 bietet einen Abriss zu
den historischen Ereignissen. Siehe auch W. Madelung, in: Daum
1987,172-176.
8 G. Rex Smith, in: Daum 1987, 136.

9 G. Rex Smith, in: Daum 1987, 144.

10 Archäologisch sind über 60 Kultbauten fassbar. Inzwischen gibt es

eine grosse Menge an Literatur zu den altsüdarabsichen Kultbauten.
Einen kurzen Uberblick geben: Schmidt 1987a, 81-ior; Darles 1998,

209-213. Ausfuhrlicher zu Sakralbauten im Hadramawt: Sedov 2005.
11 Grohmann 1963, 157-179; Schmidt 1982h 161-169; Doe 1983,

156-182; J. Schmidt, in: Daum 1987, 81-101; Jung 1988, 177-218; C.
Darles, in: Seipel 1998, 2051-213 (primäre Unterteilung der Tempel
aufgrund ihrer Lage intra muros, extra muros und vollständig
isoliert); Schippmann 1998,109-113 (hadramitischer Terrassentempel).

denen Geschichtswerke, in der Folgezeit hingegen
sehr viele, die sich allerdings widersprechen und deren

genannten Ortsnamen oft nicht zu lokalisieren sind.7

Mit der ayyübldischen Armee drang 569 AH (1173

n.Chr.) zum ersten Mal in islamischer Zeit eine

bedeutende ausländische Macht in den Yemen ein. Die

Hauptleistung der Ayyüblden bestand in der Einrichtung

einer Zentralverwaltung und in einer weitgehend

erfolgreichen Vereinheitlichungspolitik. «Bis zu diesem

Zeitpunkt war Südwestarabien eine nicht weiter
gegliederte und ständig wechselnde Ansammlung kleiner
Staatswesen.»8 Grosse Bauherren waren sie allerdings
nicht. «Ohne Zweifel die glänzendste der gesamten
frühen und mittelalterlichen Geschichte des Jemen

.»' war die auf die Ayyüblden folgende Zeit der

Rasülidenherrschaft 626—858 AH (1228-1454 n.Chr.).
Das Herrscherhaus engagierte eine erstaunliche Zahl
bedeutender Wissenschaftler und Schriftsteller sowie

grosser Bauherren.

Aufgrund der wachsenden Konkurrenz des Seehandels

mit Indien durch die Portugiesen eroberten zunächst

die ägyptischen Mamluken und 945 AH (1538 n. Chr.)
die Osmanen den Yemen.

Tempel

Die verschiedenen alt-südarabischen Reiche besassen

jeweils eine eigene Sozialstruktur, Religion, Kultur
und in diesem Rahmen auch eine eigene Baukunst.

Archäologische, epigraphische und literarische Quellen

bezeugen die grosse Anzahl von altsüdarabischen

Tempelbauten und die grosse Bedeutung des Kultes in
Südarabien.10 Ständige interkulturelle Kontakte
machen Trennungen von Tempeltypen und Zuweisungen

zu einzelnen Reichen schwierig. A. Grohmann erstellte

als erster eine Typologie altsüdarabischer Kultbauten.

Diese wurde von J. Schmidt überzeugend abgelehnt,
der daraufhin eine eigene Typologie erstellte. Schmidt
unterschied zwischen dem primär, aber nicht
ausschliesslich im sabäischen Reich vorkommenden <Hy-

päthraltempeb und einem mit Vorliebe in Ma'In und

Qatabän verwendeten <Vielstützentempel>. Dieser

Unterteilung konnten später weitere Typen hinzugefügt
werden, die Bautypen wurden aufgrund ihrer relativen

Lage zum Umland und aufgrund ihrer Verbreitung
genauer definiert und in Unterklassen spezifiziert." Für
den hiesigen Zusammenhang beschränkt sich der Au-

24



Gleiche Form, wechselnder Inhalt

tor auf die beiden primären Tempeltypen, die Schmidt

unterschieden hat.

Das Grundrissschema des <sabäischen> Hypäthraltem-
pels besteht aus einem nach aussen geschlossenen

rechteckigen Baukörper «mit Zugang an einer Schmalseite,

vorgelagertem Monolithpfeilerpropylon, hypäthralem
Innenraum mit Peristyl und dem dem Eingang
gegenüberliegenden [oft dreiteiligen] Adyton.»12 Schmidt

selbst sah in isolierten Felsheiligtümern — zumeist

stelenartigen Monolithen, um die sich Steinsetzungen

gruppierten, direkte Vorbilder dieses Tempeltyps und
datierte deren Anfänge bis in das 3. Jt. v.Chr. zurück.

Bei der Datierung, der Funktionszuweisung und der

postulierten kontinuierlichen Entwicklung ist aber

Skepsis zu üben.13 Typologisch lassen sich mindestens

sechs Tempel besagtem Typus zuordnen (Abb. 1).14

Der <minäische> Stützentempel «unterscheidet sich...

[davon] grundlegend durch eine ausgesprochen
gegenräumliche Artikulation des Inneren bei gleichermassen

kubisch geschlossenem Äusseren.»15 Jede Akzentgebung
fehlt, eine Richtungstendenz ist vermieden. Der

Innenraum ist durch gleichmässig auf der Grundfläche

verteilte Stützen gegliedert. Schmidt unterschied
zwischen einer einfacheren Version eines Rechteckbaus

mit zwei Reihen zu je drei oder vier Pfeilern und

grösseren, zumeist annähernd quadratischen Bauten mit
gleichmässig auf der Grundfläche verteilten Stützen,

deren Anzahl von der Grösse des Gebäudes abhängt.
Beiden Versionen liegt aber dasselbe Konzept zugrunde.

Mindestens acht Tempel konnten bislang diesem

Typus zugeordnet werden (Abb. 2).16

Aus diesen beiden Grundkonzepten ein verbindliches

Schema zu abstrahieren, welches für die Sakralbauten

der Altsüdarabischen Reiche in ihrer Gesamtheit

Gültigkeit hat, ist zwecklos, insbesondere weil weitere

Tempeltypen und singuläre Erscheinungen im
hiesigen Zusammenhang nicht berücksichtigt sind. Die
beiden Typen sind Antworten auf unterschiedliche

Forderungen an Sakralbauten. Der Flypäthraltempel
erfüllt den Wunsch nach einem Bau mit einem offenen

Innenhof, während der Stützentempel den Typus des

geschlossenen Sakralbaus darstellt. Dass beide Typen
in bestimmten alt-südarabischen Reichen häufiger
auftreten als anderswo, muss nicht zwangsläufig mit der

kulturellen Diversifikation zusammenhängen, sondern

kann auch forschungsbedingte oder funktionale Gründe

haben. Beide Bautypen laufen sowohl zeitlich als

auch geographisch nebeneinander her.

Gemeinsam ist beiden Typen das geschlossene —
zumeist rektanguläre17 — Äussere, bestehend aus

ungegliederten und höchstens mit Inschriften und einer

Bekrönung geschmückten Wänden, aus denen nur der

Eingangsbereich prominent hervortritt. Das Innere

besteht weitgehend aus einer grossen Fläche. Als

wichtigstes Architekturelement wurden Pfeiler verwendet.

Häufige Dekorationsmotive sind: Zahnschnitt,

Querriefelung und Treppierung, später auch florale

Motive. Altäre und Opferplatten gehörten zur

Innenausstattung alt-südarabischer Tempel.18

B. Doe beschrieb den grundsätzlichen Unterschied

zwischen griechischen und altsüdarabischen Tempeln
darin, dass bei erstgenannten die Säulenstellung aussen,

bei letzteren innen verläuft. In der Suche nach

Vorbildern für die Hypäthraltempel kam er auf
hellenistische Peristylhäuser und Stoai, eine These, die

aus chronologischer Sicht unmöglich ist. Auch viele

weitere Forscher sahen in Bauten anderer Kulturen,
deren zeitliche und räumliche Distanz zu den
altsüdarabischen Tempelbauten z.T. sehr gross ist, Vorbilder.'9

Alternativ zur Suche nach passenden Vorläufern muss
auch die Frage nach dem Zweck einer sogestaltigen
Bauweise im Zentrum stehen. Einen praktischen Sinn
dieser geschlossenen Bauweise formulierte Doe fol-

gendermassen: «Probably one reason for enclosed and

colonnaded courts in South Arabia was to minimise
the efforts of blown sand — ein Problem, das

andere Hochkulturen in dem Ausmass nicht kannten.

12 Schmidt 1982c, 165.

13 Zu den postulierten Vorbildern: Schmidt 1982a, 64-67 (Gabal

Balaq al-Awsat); Schmidt 1982h i6i£; Schmidt 1987, 143-145
(Monolithe). 145-147 (Steinstrukturen mit organisiertem Grundriss).
152-155 (Dis al-Aswad); J. Schmidt, in: Daum 1987, 81-83.

14 Fahrl 1961, 255-265 (Al-Masägid); Schmidt 1982a, 81-84
(Bar'än); Schmidt 1982b, 91-99 (Tempel des Waddum Dü-
Masma'im); Schmidt 1982c, 135-141 (Al-Masägid); Schmidt I982d,

143-152 (Ättar-Tempel bei Ma'in); Doe 1983, i66f. (Huqqa); B.

Vogt, in: Seipel 1998, 219-222 (Bar'än).

15 Schmidt 1982h 167.
16 Schmidt 1982a, 78-81 (Oase von Ma'rib); Schmidt 1982c, 153-
155 (Stadttempel von Ma'in); Schmidt 1982h 165-169 (diverse
Beispiele).

17 Dagegen z. B. der Almaqah-Tempel von Sirwäh mit seiner ovalen

Aussenmauer, die zugleich einen Teil der Stadtmauer bildet.
18 Grohmann 1963, 203h; Schmidt, in: Daum 1987, 98-100.
19 U.a. Ägypten (ab dem 3. Jt. v.Chr.), Mesopotamien (Hafägl),
Kreta (2. Jt. v.Chr.), Zimbabwe: Grohmann 1963, 162; Doe 1983,

208-211; Jung 1988, 207-218; Schippmann 1998,112.

20 Doe 1983, 209.

25



Robert C. Arndt

Kirchen und Synagogen

Der archäologische Nachweis christlicher Kirchen ist

dadurch erschwert, dass es erst nach dem Toleranzedikt

von Konstantin 313 n. Chr. zur Ausbildung einer

eigenen architektonischen Form für den Kirchenbau

kam, der Kirchen als solche erkennbar machte.21 «In

den abgelegenen Regionen bemühte man sich aber...

mit der Nutzung von Tempelruinen.»22 Für den

Yemen sind Kirchen — ebenso wie Synagogen — aus

vorislamischer Zeit nur aus historischen Quellen
bekannt. Berühmtheit erlangten die Kirchen von Zafär,

von Nagrän (welches im heutigen Saudi-Arabien liegt,
aber demselben Kulturkreis angehört) und die Kirche
des Abraha in San a'. Nur für zwei Kirchen sind die

Beschreibungen ausführlich genug, um sich ein Bild
machen zu können. Es handelt sich dabei um einen

viereckigen Bau mit oder ohne Kuppel (Ka'ba von

Nagrän) und um eine auf einem Podest befindliche

langrechteckige dreischiffige Kirche mit Transept und

überkuppeltem Chor (Kirche des Abraha in Sana').23

Eine Vorstellung der Innenausstattung gewinnt man
insbesondere aus der Verwendung von Spolien in
frühen Moscheen.24

Eine Besonderheit bilden die Moscheen der Provinz

Wasäb, die alle dem Typus kubisch-geschlossener Bauten

mit flacher Decke angehören. Das Gebiet war in
vorislamischer Zeit christlich, und es sollen auch viele

Juden sesshaft gewesen sein.25 «Es ist anzunehmen,
dass diese einfachen Architekturen, deren Typ bereits

im Tempelbau relevant war, auch als Kirchen und

Synagogen dienten. Dafür spricht die noch heute in den

Moscheen von Wasäb tradierte Deckenornamentik

mit Kreuzen im Nimbus oder im Kranz, diverse

Sternformen, die in der frühchristlichen Kunst als

Kreuzsymbole verstanden wurden, Flechtbandmuster, die

vor allem in der koptischen Kirchendekoration neben

Rosetten bevorzugt wurden und sich in den Kirchen

Nubiens und Äthiopiens bewahrt haben.»26

21 Chadwick 1972, 57.

22 P.W. Haider, in: Ruprechtsberger 1993, 61.

23 Zu Kirchen in Südwestarabien: Finster 1996, 295-300.

24 Finster 1996, 300. 307-313.

25 A. Klein-Franke, in: Daum 1987, 256-275; Finster 1996, 301.

26 Finster 1996, 30if.

27 Kühnel 1974, 6.

28 Frishman 1995,12.

Das Bild christlicher und jüdischer Sakralarchitektur
des vorislamischen Yemen beruht auf historischen und

indirekten Quellen späterer Zeit. Eine verbindliche

Aussage über Bautypen und mögliche Vorbilder ist

deshalb nicht möglich. Das Beispiel aus Nagrän und

die kleinen Moscheen der Provinz Wasäb, die nach

Finster bereits als Kirchen oder Synagogen gedient
hatten, erinnern in ihrer kubischen Geschlossenheit

an altsüdarabische Stützentempel, allerdings mit dem

Unterschied, dass die den Tempeln eigene Richtungs-

losigkeit aufgrund religiöser Inhalte wegfiel. In der

Innenausstattung sind die grössten Veränderungen
erkennbar. Mit der Religion hielt auch dessen Formensprache

Einzug. Vorbilder für die yemenitischen
Kirchen waren dabei Byzanz und die christlichen Reiche

auf der gegenüberliegenden afrikanischen Küste.

Moscheen

Wie im Christentum, so bestand auch im Islam

zuerst ein architektonisches Vakuum. Fremdgläubige
Kultstätten wurden in Anspruch genommen und

entsprechend umfunktioniert.27 Das Christentum machte

Anleihen in Rom. Die Religion blieb jedoch während

langer Zeit unterdrückt und dehnte sich dann langsam

aber stetig aus. «Der Islam dagegen hatte nach 100

Jahren bereits im Westen Nordafrika und Spanien
erreicht, im Osten das Gelbe Meer. Die Völker dieser

Gebiete verwendeten die verschiedensten Baustoffe

Und jede Region verfügte über eigene handwerkliche

Fähigkeiten und Bauweisen. Diese regionalen
Faktoren führten zusammen mit den extremen
unterschiedlichen Klimaverhältnissen von Anfang an zu

ganz unterschiedlichen Baustilen.»28 Für die Betrachtung

der yemenitischen Moscheen ist nur der Typus
der (Arabischen Stützenmoschee> bedeutsam. Dieser

älteste Moscheentyp wird in der Forschung allgemein
auf das arabische Hofhaus, im speziellen auf dasjenige

Muhammads in Medina rückbezogen. Die Bauweise

entsprach also dem Ausdruck örtlicher Bauformen.

Der Raumgedanke war geprägt vom Dualismus von
Hof und Säulenhalle, wobei letztere durch ihre Rich-

tungslosigkeit, Gleichförmigkeit und die horizontale

Ausdehnung die Vorstellung unendlicher Weite
entwickeln musste. Eine einschneidende Veränderung der

Raumgestaltung ergab sich nur durch die Einführung
des vertieften Mihräb. In der Folge sollte der neu ge-

26



Gleiche Form, wechselnder Inhalt

schaffene Blickpunkt die Architektur des ganzen Baus

beeinflussen, ohne allerdings den ursprünglichen
Horizontalcharakter der <Arabischen Stützenmoschee>

aufzulösen. Der Drang nach endloser Wiederholung
des gleichen Motivs — z. B. durch Säulen- oder

Arkadenreihen — und die grosse Differenz zwischen

immenser horizontaler Ausdehnung bei relativ geringer
Raumhöhe verhinderten die Ausbildung einer
hierarchischen Raumordnung.29

Von den frühen Moscheen sind im Yemen nur wenige
erhalten geblieben. Diese wurden im Laufe der

Jahrhunderte häufig umgebaut. Verwiesen sei auf drei
Bauwerke von unterschiedlicher Grösse und Baugeschichte.30

Als Ergänzung zu den frühen Beispielen können

neun Moscheen aus der Zeit des n.—13. Jh. n.Chr.

hinzugefügt werden3'. Die Moscheen lassen sich
formal in zwei Gruppen unterteilen — eine Gruppe von
Hofmoscheen und ein Typ von meist kleineren Bauten

ohne Hof. Die hoflosen Moscheen sind im Grund-
riss oft nur schwach langrechteckig, fast quadratisch.
Durch ihre Höhe und Geschlossenheit wirken sie von
aussen wie ein Kubus, aus dem allerdings bisweilen der

vertiefte Mihräb herausragt. Die Deckenstützen sind

gleichmässig im Raum verteilt. Der Mihräb ist zwangsläufig

der Bezugspunkt der Moschee, die auf ihn
zulaufende Richtungstendenz wird aber häufig dadurch

gemildert, dass die Gebetshalle abgesehen vom Dekor
der Decken nicht hierarchisch gegliedert ist, die Nische

mit den umliegenden Wänden in schlichtem Weiss

gehalten ist und ebenso wie der Eingang ausserhalb

der zentralen Achse liegen kann (Abb. 3). Die yeme-
nitische Hofmoschee ist langrechteckig in ihren Aus-

senumrissen. Formal besteht sie aus zwei Teilen — den

Hofmit den ihn umgebenden Arkadenreihen (rawä'iq)
und einer sich über die ganze Moscheenbreite
erstreckenden Säulenhalle. Die Längsachse ist durch den

meist axial der Hauptcella — bzw. des vor dem Mihräb
gelegenen Joches — gegenüberliegenden, architektonisch

ausgestalteten Haupteingang und durch ein oft
breiteres und höheres zentrales Transept in der Gebetshalle

betont. Dieser starken Richtungstendez wirken
die meist quergelegten Hof und Gebetshalle entgegen.
Der Mihräb kann auch bei den Hofmoscheen aus der

Achse verschoben sein. Insgesamt schwankt die Betonung

der zentralen Längsachse bei den yemenitischen
Hofmoscheen stark (Abb. 4).

Ergebnisse

Die Betrachtung der yemenitischen Sakralarchitektur

anhand von einigen Beispielen hat gezeigt, dass der

Sakralbau im architektonischen Aufbau den eigenen
Traditionen verpflichtet blieb. Der Islam nimmt —
soweit nachvollziehbar — im Yemen, wie auch in anderen

Gebieten, die lokale Architektur zum Vorbild. Es

handelt sich in diesem Falle um die Sakralarchitektur

der alt-südarabischen Reiche.32 Änderungen ergaben
sich zwangsläufig da, wo es der Kult verlangte. In den

yemenitischen Moscheen zeigt sich das eindrücklich in
der Einführung des Mihräbs. Die Änderungen hatten

allerdings keine Konsequenzen auf das Raumgefühl.
Finster sah darin den Beweis, dass einerseits die Kultur
Südarabiens eigenständig blieb, andererseits der Islam

nicht in einem unzivilisierten Gebiet entstand. Die
religiöse Vorgeschichte des Yemen, die Verbreitung des

Monotheismus in seinen verschiedenen Formen, die

religiöse Durchdringung des gesamten Lebens machten

es dem Islam leicht, sich im 7. Jh. n.Chr.
durchzusetzen.33

Die beiden unterschiedenen Moscheentypen entsprechen

unterschiedlichen Anforderungen. Die grösseren
Hofmoscheen sind Versammlungsorte, sie werden
deshalb oft <Grosse Moscheen> oder <Freitagsmoscheen>

(gämi'a) genannt. Im Gegensatz dazu dienen die zu-

29 Kühnel 1974, 5h 51-53; Vogt-Göknil 1978, 11-40; Frishman

1:995, 30; D. Kuban, in: Frishman 1995, 77h

30 Finster 1978,92-133 (Grosse Moschee von San a'); Finster 1979a,

179-192 (Grosse Moschee von San a'); Finster 1979b, 193-228
(Freitagsmoschee von Sibäm-Kawkabän); Finster 1982a, 197-211 (Grosse
Moschee von San a'); Finster 1982b, 213-217 (Moschee von Tamür);
Finster 1986c, 185-193 (Grosse Moschee von San a');

31 Finster 1979c, 229-245 (Moschee von Sarha); Finster 1979c!,

246-248 (Moschee von Häw); Finster 1982c, 219-221 (Moschee von
Tltid); Finster 19820, 225-232 (Moschee von Du Asräq). 232-241
(Moschee der Arwä bint Ahmad in Gibla). 246-252 (Masgid as-

$awmi'a in Hut). 253-269 (Moschee von Zafär Dlbin); Finster
1986a, 109-114 (Masgid Sulaymän ibn Däwüd in Märib); Finster
1986b, 161-181 (Masgid al-Abbäs im Hawlän).
32 Einschränkend ist anzufügen, dass die Forschungslücke
zwischen der Aufgabe der alt-südarabischen Heiligtümer im 4. bis 5.

Jh. n. Chr. und der ältesten erhaltenen Moscheen des Yemen noch
sehr gross ist. Christliche und jüdische Sakralbauten konnten diese

nur beschränkt schliessen. Künftige Forschungen vermögen
vielleicht diese Lücke zu verkleinern und den zitierten Beispielen weitere

Bauten hinzuzufügen.
33 Grohmann 1963, 252; W. Madelung, in: Daum 1987, 172-176;
Finster 1996, 3i8f.; Schippmann 1998, 102.

27



Robert C. Arndt

meist kleineren hoflosen Moscheen (masgid) dem

persönlichen Gebet. Eine ähnliche formale Einteilung
machte Schmidt in seiner Typologisierung der

alt-südarabischen Heiligtümer. Daraus auch dieselben

Funktionen wie bei den Moscheen abzuleiten, ist sicherlich

falsch. Zuwenig ist bislang über Kulthandlungen in
den Tempeln bekannt. Zudem gibt es alt-südarabische

Tempel, die den beiden vorgestellten Typen nicht
entsprechen. Die Einteilung der Moscheen, die zumindest

formal auf derjenigen der antiken Heiligtümer beruht,

mag aber dennoch darauf hinweisen, dass die Ausformung

von Hypäthral- und Stützentempel nicht auf
kulturelle sondern funktionale Unterschiede zurückging.

Darauf weist auch die überschneidende Verbreitung

beider Typen.
In diesem Sinne konnte die Untersuchung der yeme-
nitischen Sakralarchitektur nicht nur zeigen, dass der

Islam ebenso wie die älteren monotheistischen Religion

die Architektur der antiken Tempel übernommen

hatte, sondern hat auch dank der Erkenntnisse über

die Moscheen und ihren Verwendungszweck einen

möglichen weiteren Schritt zur Erhellung der altsüd-

arabischen Religion beigetragen.

Abschliessend noch ein Kommentar zur Erklärung der

Herkunft der Arabischen Stützenmoschee> als Monu-

mentalisierung des Arabischen Hofhauses (des Propheten):

Zwar entspricht dieser Vorschlag einer theologisch

gefärbten Historiographie, die nicht mit archäologisch
erhaltenen Strukturen belegt werden kann. Aber
monumentale Sakralbauten und einfache Wohnhäuser

müssen sich nicht grundsätzlich in der Baukonzeption
unterscheiden. Den Gebäuden der alt-südarabischen

Reiche legte A. De Maigret ein gemeinsames Konzept

zugrunde. In diesem Sinne wird der Tempel zum
Wohnhaus der verehrten Gottheit.34 Letzteres ändert

sich durch den Islam grundlegend, formal aber bleibt

durch die Übernahme und Adaption älterer Sakralbaukonzepte

die Nähe zwischen Moschee und Wohnhaus

problemlos möglich.

Bibliographie
Abkürzungen:

AA Archäologischer Anzeiger
ABADY Archäologische Berichte aus dem Yemen

AION Annali dell'lstituto Universitario Orientale di Napoli
BaM Baghdader Mitteilungen
JSAI Jerusalem Studies for Arabic and Islam

PSAS Proceedings of the Seminar for Arabian Studies

Brunner 1983 Brunner, U.: Die Erforschung der antiken Oase von
Märib mit Hilfe geomorphologischer Untersuchungsmethoden,

ABADY 2,1983.
Chadwick 1972 H. Chadwick: Die Kirche in der antiken Welt,

Berin, New York 1972.
Chelhod 1984 Chelhod, J. (ed.): L'Arabie du Sud. Histoire et Civi¬

lisation. Bd. I. Le peuple Yemenites et ses Racines, Islam d'hier et

d'aujourd'hui 21,1984.

Daum 1987 Daum, W. (ed.): Jemen — 3000 Jahre Kunst und Kultur
des glücklichen Arabien, Frankfurt am Main 1987.

De Maigret 2005 De Maigret, A.: Some Reflections on the South

Arabian Bayt, ABADY 10, 2005,101-109.
Doe 1983 Doe, B.: Monuments ofSouth Arabia, Neapel 1983.

Fahrl 1961 A. Fahri, Ahdat al-iktisäfät al-ätäriya fl 1-Yaman. Ma'bad

al-masägid bi biläd Muräd, in: Mu'tamar at-tälit Ii 1-ätär fl 1-biläd

al-'arablya. Fäs, 8-18 nüfimbir 1959,1961, 255-265.

Finster 1978 B. Finster, Die Freitagsmoschee von Sana'. Vorläufiger
Bericht, I. Teil, BaM 9,1978, 92-133.

Finster 1979a Finster, B. et al.: Die Freitagsmoschee von San a'. Vor¬

läufiger Bericht, 2. Teil. Der Ostriwäq, BaM 10,1979,179-192.
Finster 1979b Finster, B.: Die Freitagsmoschee von Sibäm-Kaukabän,

BaM 10,1979,193-228.
Finster 1979c Finster, B.: Die Moschee von Sarha, BaM 10, 1979,

229-245.
Finster I979d Finster, B.: Die Moschee von Hau, BaM 10, 1979,

246-248.
Finster 1982a Finster, B.: Die Grosse Moschee von Sana'. Dritter

vorläufiger Bericht. Die vier Westjoche im Haram, ABADY 1,

1982,197-211.

Finster 1982b Finster, B.: Die Moschee vonTamür, ABADY 1,1982,

213-217.
Finster 1982c Finster, B.: Die Moschee von Tltid, ABADY 1, 1982,

219-221.
Finster I982d Finster, B.: Survey islamischer Bau- und Kunstdenk¬

mäler im Yemen. Erster vorläufiger Bericht, ABADY 1, 1982,

223-275.
Finster 1986a Finster, B.: Die Masgid Sulaimän ihn Däwüd in Märib,

ABADY 3,1986,109-114.
Finster 1986b Finster, B.: Die Masgid al-Abbäs im Haulän, ABADY

3,1986,161-181.
Finster 1986c Finster, B.: Die Grosse Moschee von San a'. 4. vorläu¬

figer Bericht, ABADY 3,1986,185-193.
Finster 1996 Finster, B.: Arabien in der Spätantike, AA 1996,

287-319.
Frishman 1995 Frishman, M. et al. (eds.): Die Moscheen der Welt,

Frankfuret 1995.

Grohmann 1963 Grohmann, A.: Arabien, München 1963.

Jung 1988 Jung, M.: The Religious Monuments ofAncient Southern

Arabia. A Preliminary Typological Classification, AION 48,1988,

177-218.
Kühnel 1974 Kühnel, E.: Die Moschee, Graz 1974.

34 De Maigret 2005, 101-109.

28



Gleiche Form, wechselnder Inhalt

Robin 1980 Robin, C. Judaisme et Christianisme en Arabie du Sud

d'apres les Sources Epigraphiques et Archeologiques, PSAS to,
1980, 85-96.

Robin 1991-1993 Robin, C. (ed.): L'Arabie Antique de Karib'il ä

Mahomet: Nouvelles Donnees sur l'Histoire des Arabaes grace

aux Inscriptions, Aix-en-Provenc 1991—1993.

Ruprechtsberger 1993 Ruprechtsberger, E. M. (ed.): Syrien — Von
den Aposteln zu den Kalifen, Mainz 1993.

Schaloske 1995 Schaloske, M.: Antike Technologie — Die Sabäische

Wasserwirtschaft von Märib. Teil 3: Untersuchungen der Sabä-

ischen Bewässerungsanlagen in Märib, ABADY 7,1995.
Schippmann 1998 K. Schippmann, Geschichte derAltsüdarabischen

Reiche, Darmstadt 1998.

Schmidt 1982a Schmidt, J. et al.: Märib. Erster vorläufiger Bericht
über die Forschungen des Deutschen Archäologischen Instituts in
der Umgebung der Sabäer-Hauptstadt, ABADY 1,1982, 5-89.

Schmidti982b Schmidt ,J.: DerTempeldesWaddumDü-Masma'im,
ABADY 1,1982, 91-99.

Schmidt 1982c Schmidt, J.: Tempel und Heiligtum von Al-Masägid,
ABADY 1,1982,135-141.

Schmidt I982d Schmidt, J.: Der Attar-Tempel bei Ma'in, ABADY
1,1982,143-152.

Schmidt 1982c Schmidt, J.: Der Stadttempel von Ma'in, ABADY 1,

1982,153—155-

Schmidt i982f Schmidt, J.: Zur Altsüdarabischen Tempelarchitek¬

tur, ABADY 1,1982,161-169.
Schmidt 1987 Schmidt, J.: Hypäthrale Bauanlagen und andere Ste¬

instrukturen, ABADY 4,1987,143-178.
Sedov 2005 Sedov, A.V.: Temples of Ancient Hadramawt, Arabia

Antica 3,2005.
Seipel 1998 Seipel, W. (ed.): Jemen. Kunst und Archäologie im Land

der Königin von Saba'. Eine Ausstellung des Kunsthistorischen

Museums Wien in Zusammenarbeit mit der Generalinstitution
für Altertümer, Museen und Handschriften, Ministerium für
Kultur und Tourismus der Republik Jemen. Wien, Künsderhaus,

9. November 1998 bis 21. Februar 1999, Mailand 1998.

Sidebotham 1986 S. E. Sidebotham, Roman Economic Policy in the

Erythra Thalassa 30 B. C. -A. D. 217 (1986).

Vogt-Göknil 1978 Vogt-Göknil, U.: Die Moschee, Grundformen
sakraler Baukunst, Zürich 1978.

Wagner 1993 Wagner, W: Antike Technologie — Die Sabäische

Wasserwirtschaft von Märib. Teil 2: Bodenkundliche Untersuchungen

in der Oase Märib, ABADY 6,1993.

29



Robert C. Arndt

e) Tempel in $irwäb-Arbab. f) Tempel in al-Huqqa. Rekonstruktion nach C. Rathjens und H. v. Wissmann.
Nach E. Glaser.

Abb. i: Beispiele <sabäischer Hypäthraltempeb nach ]. Schmidt. Schmidt 1982^ 162, Abb. 4$.

Abb. 2 (rechts): Beispiele <minäischer Vielstützentempeh nachJ. Schmidt. Schmidt 1982/, 166, Abb. 46.

30



Gleiche Form, wechselnder Inhalt

d) Ausschnitt eines Tempels
in BaräqiS.

e) Aä-Saqab.

f) Tempel von Flu$n al-Qays.

31



Robert C. Arndt

9 ior

M ' ' i i i

Abb. 3 : Grundriss der Masgid al-Abbas im Haulän. Finster 1986b, 162, Abb. 57.

32



Gleiche Form, wechselnder Inhalt

AUPGEN UG6Z R PAONE
Z DRUCK GEZ B MENNIU-0

Abb. 4 : Grundriss der Moschee derArwä bmtAhmad m Giblan. Finster I986d, 233, Abb. 74.

33




	Gleiche Form, wechselnder Inhalt : Gedanken zur yemenitischen Sakralarchitektur von der Antike bis in frühislamische Zeit

