
Zeitschrift: Hefte des Archäologischen Seminars der Universität Bern

Herausgeber: Archäologisches Seminar der Universität Bern

Band: 5 (2008)

Artikel: Bilderzählung und Handlungsmuster : Athena, Marsyas, der Aulos und
die jungen Leute von Athen

Autor: Fehr, Burkhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Burkhard Fehr

Bilderzählung und Handlungsmuster:

Athena, Marsyas, der Aulos und die jungen Leute von Athen

Die Frage nach der spezifischen Erzählweise der
griechischen Kunst spielt in der Klassischen Archäologie
eher eine Nebenrolle. Das wenig ausgeprägte Interesse

an diesen Problemen lässt sich zum Teil vielleicht
dadurch erklären, dass viele Vertreter des Faches

immer noch Zweifel an der Fruchtbarkeit abgehobener
theoretischer Diskussionen hegen. Unabhängig
davon, ob diese Zweifel berechtigt sind oder nicht, muss

man aber auch zugeben, dass griechische Bildszenen

nicht gerade zu einer Grundsatzdebatte über narrative
Strukturen einladen. Ob es sich um Mythen- oder

Alltagsbilder oder um eine der seltenen Darstellungen
historischer Ereignisse1 handelt — stets bediente man
sich, in der archaischen, klassischen und weithin auch

noch der hellenistischen Periode, eines verhältnismäßig

schmalen Repertoires von Figurentypen und

sonstigen standardisierten Darstellungselementen, die für
eine Vielzahl sehr unterschiedlicher Bildthemen eingesetzt

werden konnten. Deshalb muten solche Szenen,

wie oft betont, meist ziemlich allgemein an. So wie
die kümmerlichen Bäumchen auf griechischen Vasen

wirkt die Erzählung kahl, trocken, um nicht zu sagen

langweilig. Es fehlen die feinen Differenzierungen und

aussagekräftigen Details, die in den Augen des heutigen
Betrachters das Besondere und Unverwechselbare des

bildlich wiedergegebenen Vorgangs ausmachen, ihn
lebendig, wirklichkeitsnah und anrührend erscheinen

lassen. Kein Wunder, wenn das Magazin Der Spiegelzur
Illustration antiker Mythen und historischer Geschehnisse

in der Regel neuzeitliche Gemälde, vornehmlich
solche des 19. Jhs., verwendet, und nicht etwa antike

Reliefs oder Vasenbilder.

Die Archäologen, die sich trotzdem jener Frage

angenommen haben, heben seit Carl Robert2 in der Regel
das Fehlen der Einheit von Raum und Zeit in geschlossenen

narrativen Bildszenen der archaischen und oft
auch noch der klassischen Epoche hervor. Die Aktionen

der einzelnen Figuren und ihre Attribute scheinen

häufig nicht in die dargestellte Gesamtsituation

hineinzupassen, ein Phänomen, das Himmelmann mit
dem Begriff der <Situationsunabhängigkeit> der

autonomen Einzelfigur umschrieb3: Letztere hat ihren

eigenen Erzählwert, der über den inhaltlichen Kontext
und die räumlich-zeitlichen Rahmenbedingungen des

jeweils dargestellten Geschehens hinausweist. Umgekehrt

bemühte Irmgard Raab sich um den Nachweis,
dass es eben dieser erzählerische Kontext, d.h. ein

festgelegter Bildtypus, ist, durch den die Aussage der

einzelnen Figur definiert wird.4 Wulf Raeck wiederum

vertrat eine vermittelnde Position.5 Er unterschied
zwischen einer <kontextuellen> und einer <personen-
bezogenen> Charakterisierungsweise. Die erstere, die

bis in die geometrische Epoche zurückreicht, sei die

ältere und eigentlich archaische. Im 6. und 5. Jh. träten
dann beide Charakterisierungsformen nebeneinander

aufund ergänzten sich gegenseitig. Nach der Mitte des

6. Jhs. verlagere sich das Interesse mehr und mehr vom
Handlungszusammenhang auf die einzelne Person.

Demselben Problemkreis ist das Phänomen des Fehlens

vermeintlich unverzichtbarer Details in erzählenden

Szenen der griechischen Bildkunst zuzuordnen.
Wohlbekannte Beispiele sind der nackt kämpfende Hoplit6
und der rotfigurige <Mantelmann>7, der im Gegensatz

zur alltäglichen Realität keinen Chiton unter dem

Mantel trägt. Dahinter steht, so eine häufig vertretene

Auffassung, die Absicht, die dargestellte Realität aus

einer bestimmten, historisch bedingten Perspektive zu
charakterisieren und zu werten. Auf eine detailgetreue
und vollständige <objektive> Wiedergabe des

betreffenden Sachverhaltes kam es den Künsdern nicht an.

In dieser stichwortartigen Bilanz der Forschung darf
auch die Frage nach dem Verhältnis der erzählenden

Bildszenen zu den überlieferten Texten nicht fehlen.

Als die Archäologie noch als eine Art Hilfswissenschaft

der Klassischen Philologie und der Alten
Geschichte betrachtet wurde, sah man in den antiken
Bildern nicht viel mehr als Illustrationen bestimmter

Martina Seifert (Hg.), Komplexe Bilder, HASB-B 5, 2008,129-149.



Burkhard Fehr

literarischer Vorlagen oder historischer Berichte. Davon

ist man inzwischen abgekommen. Den derzeitigen

Diskussionsstand markiert wohl die Hypothese

von Luca Giuliani, nach der die Entwerfer narrativer

Darstellungen beim Betrachter zwar stets die Kenntnis
schriftlich oder mündlich überlieferter Erzählungen

voraussetzten, aber diese stets nur als eine Anregung
benutzten, mit der sie in einer sehr eigenständigen
Weise umgingen.8 Dabei konnte sich die Intention des

Bildes von der des textlichen Ausgangspunktes grundlegend

unterscheiden.

Gemeinsam ist allen diesen Denkansätzen eine

immanente Betrachtungsweise der erzählenden Bilder.

Im Vordergrund steht die Frage: Wie erzählt das

griechische (geschlossene) Bild? Beim deskriptiven Erfassen

der Merkmale dieser Erzählweise stellt sich in der

Regel heraus, dass man diese Phänomene meist nicht

unmittelbar, sondern nur als Abweichungen von uns

heute selbstverständlich erscheinenden Voraussetzungen

formulieren kann. Das ist gewiß methodisch

lehrreich. Wirklich zufrieden wäre man aber erst dann,

wenn man auch ohne Umwege über jene negativen

Abgrenzungen gegen heutige Sehweisen klare und
treffende Worte für das fände, was die Eigenart des

griechischen erzählenden Bildes ausmacht.

Ich lasse diese schwierige Aufgabe auf sich beruhen

und frage statt nach dem Wie lieber nach dem Wozu

bildlichen Erzählens, also nach der das Bild, den
Bildrahmen sozusagen, transzendierenden Funktion. Eine

Antwort auf diese Frage könnte möglicherweise auch

zur Erklärung der soeben skizzierten Ergebnisse

archäologischer Erzählforschung beitragen. Ich bediene

mich hierbei des Begriffs der (bildlichen Erzählung) in
seiner weitesten und einfachsten Form: Gemeint ist

damit jede griechische Bildszene, die eine Handlung
schildert bzw. als Exzerpt auf diese Bezug nimmt.

Ich beginne mit einem simplen, allgemein bekannten,

gelegentlich auch bedauerten Sachverhalt. Narrative
Szenen der griechischen Kunst kommen bis in den

Hellenismus in der Regel, dem Theater der Shakespearezeit

vergleichbar, mit einem Minimum an architektonischen

Kulissen und landschaftlichen Elementen aus.

Die Handlung wird in erster Linie von den Figuren

getragen. Vor diesem Hintergrund wird verständlich,
daß Aussagen griechischer Intellektueller über die

Bildende Kunst sich in erster Linie auf die dargestellten

menschlichen Gestalten beziehen. So äußert sich

etwa in Xenophons Memorabilien Sokrates in einem

Gespräch mit dem Maler Parrhasios über Fragen der

Kunst wie folgt9:

«Parrhasios, ist die Malerei Wiedergabe dessen, was

man sieht? Denn ihr stellt doch das Tiefliegende
und Hervortretende, das Dunkle und das Helle, das

Harte und das Weiche, das Rauhe und das Glatte

und das Junge und Alte an den Körpern (genau)

dar, indem ihr es mit Hilfe der Farben nachbildet?»

— «Du hast recht». — «Wie nun — das Überzeugendste,

Angenehmste, Freundlichste, Sehnsuchter-

weckendste und Anmutigste, wie stellt ihr das dar,

nämlich den Zustand der Seele (to tes psyches ethos)?

Oder ist dies überhaupt nicht darstellbar?» — «Wie

sollte denn auch etwas darstellbar sein, Sokrates,

das weder Symmetrie noch Farbe, noch irgendein
anderes der von dir gerade angeführten Charakteristika

besitzt, ja überhaupt unsichtbar ist?» — «Aber

das gibt es doch, dass ein Mensch andere freundlich
oder feindlich anblickt?» — Parrhasios bejahte. —
«Läßt sich zumindest dies an den Augen darstellen?»

— «Durchaus.» — «Meinst Du, dass die Menschen,

die am Glück oder Unglück ihrer Freunde teilnehmen,

denselben Gesichtsausdruck zeigen wie die,

welche nicht daran teilnehmen?» — «Beim Zeus!

Keineswegs. Denn über das Glück der Freunde

zeigen sie sich heiter-strahlend, über das Unglück
traurig-finster.» — «Also ist es möglich, auch dieses

wiederzugeben?» — «Durchaus.» — «So gibt sich

gewiß auch das Erhabene und Freie, das Niedrige
und Unfreie, das Besonnene und Vernünftige, das

Freche und Geschmacklose bei den Menschen im
Gesichtsausdruck und der Haltung (schema), sei es

ruhig stehender oder bewegter Personen zu
erkennen.»10 — «Du hast recht.» — «Ist nicht auch dies

darzustellen?» — «Natürlich.»11 — «Was glaubst Du,
sieht man sich lieber an, Darstellungen, aus denen

das Schöne und das Gute und das Liebenswerte

durchblickt, oder Bilder, die das Hässliche und
Unwerte und Nichtswürdige wiedergeben?» — «Da
besteht wahrlich ein großer Unterschied.»

Zunächst einige Bemerkungen zu den Begriffen schema

und ethos, denen in der zitierten Passage zentrale

Bedeutung zukommt. Das schema eines Menschen12 ist

130



Bilderzählung und Handlungsmuster

nichts, was man unmittelbar beobachten oder gar pho-
tographieren könnte. Es ist vielmehr eine rein gedankliche

Vorstellung, die im Kopf des antiken Betrachters

als das Ergebnis der kontinuierlichen Verarbeitung
vieler visueller Eindrücke entstand: In den Körperhaltungen

oder -bewegungen eines Menschen glaubte er

immer wieder — im Krieg, beim Mahl, beim Sport,
beim geselligen Umgang im öffentlichen Raum usw.

— ein stets gleich bleibendes Gemeinsames zu erkennen,

nämlich eine fur diesen Menschen charakteristische,

an keinen bestimmten Zeitpunkt und an keine

bestimmte Lebenssituation gebundene körperliche

Bewegungs- und Haltungsweise.13 Es ist eben diese, auf
die die Darstellung menschlicher schemata in der
griechischen Kunst verweist.

Der Begriff ethos14 — meist mit <Charakter> übersetzt

— meint im gedanklichen Kontext des zitierten
Gesprächs das gewohnheitsmäßige Verhalten eines

Menschen im Hinblick auf Handlungsmuster, die sich im
Einklang mit allgemein anerkannten Werten befinden

oder diesen widersprechen. Xenophons Sokrates listet

einige derartige Handlungsmuster in Form von
Antithesen auf (das Erhabene und Freie, das Niedrige und

Unfreie, das Besonnene und Vernünftige, das Freche

und Geschmacklose — to megaloprepes te kai eleutheri-

on kai to tapeinon te kai aneleutheron kai to sophronikon

te kai phronimon kai to hybristikon te kai apeirokalon).
Diese Handlungsmuster waren nicht auf bestimmte

Situationen und Tätigkeiten beschränkt, sondern
besaßen Geltung für das gesellschaftliche Leben in
seiner gesamten Bandbreite oder zumindest einen
wesentlichen Teil davon. Was z.B. das von Xenophons
Sokrates erwähnte sophronikon betrifft, so läßt Piaton

den jungen Charmides die Frage: <Was ist sophrosyneb

folgendermaßen beantworten15: «Sophrosyne bedeutet,
dass man alles in ordentlicher und ruhiger Weise tut
— auf den Straßen gehen, sich unterhalten und
überhaupt alles von dieser Art.»

Die von Xenophons Sokrates vertretene Auffassung,
dass man durch Beobachten des schema eines

Menschen Rückschlüsse auf sein ethos ziehen könne, lässt

sich bis in die frühgriechische Dichtung zurückverfolgen,

worauf ich hier allerdings im Einzelnen nicht
eingehen kann.16 Die von Sokrates aufeiner sehr

allgemeinen Ebene diskutierte künstlerische Wiedergabe

körperlicher schemata, die jeweils auf ein bestimmtes

ethos verweisen, kann man, wie eine Anzahl von
Fallstudien gezeigt hat, im Einzelnen in den Gestalten

der griechischen Bilderwelt wiederfinden.17 Welches

ethos einem solchen bildlich dargestellten schema

zuzuordnen ist, lässt sich durch zwei einander ergänzende

Vorgehensweisen ermitteln.18 Zum einen mit
Hilfe antiker Texte unterschiedlicher Gattungen —
Dichtung, Rhetorik, Philosophie sowie, wenn auch

keineswegs mit Vorrang, die sog. physiognomischen
Schriften —, in denen das schema eines Menschen in

engem Zusammenhang mit dem ethisch relevanten

Handeln dieses Menschen erwähnt wird. Zum anderen

durch eine Analyse der antiken Bilderwelt, vor
allem der Vasenbilder, mit dem Ziel festzustellen,

mit welchen Arten von Handlungen ein bestimmtes
schema regelhaft vergesellschaftet ist und — ebenso

wichtig — mit welchen nicht; hierbei ergibt sich ein

Spektrum von Aktivitäten, denen, ungeachtet ihrer
oft erstaunlichen inhaltlichen Verschiedenheit, ein
bestimmtes umfassendes Handlungsmuster gemeinsam

ist. Auch dies kann ich hier nicht ausführlich

erörtern. Der ganze Problemkreis bedarf dringend
weiterer Untersuchung.

In erzählenden Bildszenen werden schemata durch

kompositioneile Arrangements miteinander verbunden.

Die zu diesen schemata gehörenden Handlungsmuster

können Gegensätze bilden19 oder sich komplementär

zueinander verhalten.20 Wenn ein schema ein

oder mehrere Male wiederholt wird, so verweist dies

auf ein Handlungsmuster, bei dem zwei oder mehrere

Personen gemeinschaftlich etwas tun, an dem jeder in
gleicher Weise Anteil hat.21 Die Aussagen der schemata

konnten durch weitere bedeutungstragende Bildchiffren

bekräftigt, präzisiert oder vervollständigt werden.

Wenn etwa die Art und Weise, die Mittel und das Ziel
einer bestimmten Tätigkeit in einer Bildszene erläutert

wurden, ließ sich auch dies vom Betrachter mit
bestimmten Handlungsmustern assoziieren; dasselbe

gilt für die Körpereigenschaften, Frisuren, drapierten
Gewänder und Attribute der dargestellten Gestalten.22

Allem Anschein nach war also der Bezug aufallgemeine
wertrelevante Handlungsmuster ein wichtiger Aspekt
erzählender Darstellungen mythischen und nicht-mythischen

Charakters in der griechischen Kunst.
Aufgrund dieses Bezuges konnten Personen, die in einer

Bildszene agierten oder interagierten, vom Betrachter

131



Burkhard Fehr

über die in der jeweiligen Erzählung <berichteten>

Tatsachen und Ereignisse hinaus, als konkrete Beispiele fur
ein solches Handlungsmuster wahrgenommen werden.

Hieraus ergibt sich, als Antwort auf die eingangs

gestellte Frage nach dem Wozu narrativer Bildszenen

in der griechischen Kunst, meine Grundhypothese: Es

geht dort in erster Linie um die Exemplifikation jener

Handlungsmuster.

Diese Hypothese kann, wie ich meine, bei der

Erklärung jener Eigentümlichkeiten weiterhelfen, die

die Forschung, wie eingangs kurz angedeutet, an

erzählenden Bildszenen der griechischen Kunst
beobachtet hat. So stünde etwa eine vom modernen
Betrachter als Norm vorausgesetzte strikte Bindung
einer erzählenden Szene und aller ihrer Bestandteile an

einen bestimmten Zeitpunkt und einen bestimmten

Schauplatz dem Anspruch der zu exemplifizierenden

Handlungsmuster auf übergreifende, also überörtliche

und überzeitliche Geltung im Wege; Bildelemente,

die nach unserem Empfinden in die
raumzeitlichen oder sachlichen Rahmenbedingungen der

dargestellten Situation nicht <hineinpassen>, fügte
der antike Künstler, in Unkenntnis solcher Bedenken,

in eine Bildszene ein, weil sie sich im Einklang
mit jenen Handlungsmustern befanden und diese

zusätzlich betonten. Andererseits konnten
Bildelemente, die nach unserer Auffassung um der
Verständlichkeit der Erzählung, ihrer Wirklichkeitstreue
oder ihrer Lebendigkeit willen unbedingt in eine

Bilderzählung hineingehören, schlicht weggelassen

werden,23 sofern sie keine Beziehung zu den zu
vermittelnden Handlungsmustern hatten; durch diese

scheinbar übertriebene Kargheit wurde die Aufmerksamkeit

des Betrachters auf das gelenkt, worauf es

wirklich ankam, ohne dass überflüssiges Beiwerk die

zentrale Botschaft verunklärte. Schließlich die

Abweichungen von den überlieferten Textversionen der

dargestellten Geschichten. Wenn der Künstler ein
anderes Handlungsmuster exemplifizieren wollte als

die literarischen Versionen der von ihm dargestellten

Erzählung, dann war er frei, letztere entsprechend
seinen Intentionen umzugestalten.

Betrachtet man die erzählenden Szenen der
griechischen Kunst für sich allein, also lediglich auf der

semantischen Ebene, so könnte dies Zweifel an der

Nützlichkeit der Hypothese wecken, dass solche Bil¬

der in erster Linie als Exemplifikationen umfassender

wertrelevanter Handlungsmuster zu verstehen sind.

Letztere wirken zunächst sehr abstrakt, scheinen zu
hoch über der konkreten Alltagswelt zu schweben.

Dieses vermeintliche Defizit erscheint jedoch in
einem anderen Licht, wenn man den pragmatischen

Kontext einer Bilderzählung in die Betrachtung
einbezieht.24 Burkert hat darauf aufmerksam gemacht,
dass antike Mythen stets so gestaltet oder umgeformt
wurden, dass sie sich auf die spezifischen Gegebenheiten

und Probleme einer bestimmten historischen

Konstellation <anwenden> ließen.25 Sie wurden
insbesondere dazu benutzt, natürliche und kulturelle
Phänomene zu erklären,26 erzieherisches Handeln zu

unterstützen, zur Befolgung sozialer Normen
aufzufordern sowie die Machtverteilung in politischen
Systemen zu erläutern und zu legitimieren. Jenes

Denkmodell der <Anwendung> kann auch bei der Analyse

griechischer erzählender Bildszenen, mythischer wie

nicht-mythischer, gute Dienste leisten. Indem die

erzählenden Bilder auf öffentlichen Denkmälern
bestimmte Handlungsmuster exemplifizierten und
empfahlen bzw. davon abrieten, konnten sie im Sinne der

Initiatoren Einfluss auf Gedanken und Handlungen
der Zeitgenossen nehmen; Bildträger des privaten
Bereichs, wie etwa bemalte Vasen, konnten anzeigen,
dass der Besitzer gemäß diesen Handlungsmustern
leben wollte oder sie zumindest als wichtig ansah.27

Wenn es gelingt, solche (Anwendungen) im Einzelfall

zu rekonstruieren, füllt sich plötzlich mit Leben, was

vorher abgehoben und blutleer anmutete.

I

Im folgenden versuche ich, den soeben skizzierten

Denkansatz an einem konkreten Beispiel —
vorhellenistischen Bildszenen, die sich auf den Mythos von
der Erfindung des Aulos durch Athena beziehen — zu

erproben. Die Göttin soll, so der Kern der um die Mitte

des 5. Jhs. erstmals durch Quellen belegbaren Sage,

das von ihr erfundene Musikinstrument eine Weile

geblasen, es dann aber, auf ihre aufgeblähten Wangen
aufmerksam geworden, voller Zorn von sich geworfen

haben, worauf es wenig später der Satyr Marsyas
fand.28 Die darauf folgende Episode, der für Marsyas

verhängnisvolle musikalische Wettkampf mit Apollon,
bleibt hier unberücksichtigt.

132



Bilderzahlung und Handlungsmuster

Abb. i Attisch rotfigurige Oinochoe. Berlin, Antikensammlung.

Die erhaltenen bildlichen Darstellungen aus der

klassischen Zeit29 — es handelt sich um eine verhältnismäßig

kleine Serie von rotfigurigen Vasenbildern —
geben verschiedene Phasen des Athena-Marsyas-Mythos
wieder: Die aulosspielende Athena'0 (Abb. 6), das

Wegwerfen des Instrumentes3' (Abb. i), Marsyas als

Aulosbläser mit Athena als Zuhörerin.'2 Für keine dieser

Einzelepisoden ist ein feststehender, mehrfach
wiederkehrender Bildtypus nachweisbar. Auf einem

weiteren Vasenbild stehen sich Athena und ein tanzender

Satyrn gegenüber" (Abb. 2,). Dies ist wohl mit Recht

ebenfalls auf jene Sage bezogen worden, ohne dass sich

die Szene auf einen bestimmten Moment innerhalb
des Geschehensablaufes festlegen ließe.

Alle Analysen der bildlichen Uberlieferung des Mythos
räumen der bekannten, in zahlreichen Handbüchern

abgebildeten Rekonstruktion einer dem Bildhauer Myron

zugeschriebenen Skulpturengruppe einen zentralen

Platz ein34 (Abb. 5). Diese Rekonstruktion gilt den

meisten als gesichert. Doch so überzeugend die zu

ihren Gunsten vorgebrachten Argumente auf den ersten

Blick erscheinen mögen, ist sie doch, wie Nachprü¬

fungen gezeigt haben, nicht über jeden Zweifel
erhaben.35 Zwei schriftliche Zeugnisse werden immer wieder

herangezogen. In seiner Beschreibung der zu seiner

Zeit sichtbaren Monumente auf der Athener Akropolis
berichtet Pausanias,36 dort stehe auch eine Athena, «die

den Silen Marsyas schlägt, weil er die Flöten aufhob,
die die Göttin fortgeworfen wissen wollte.» Eine

körperliche Züchtigung des Satyrn durch die Göttin lässt

sich aber in jene Rekonstruktion schwerlich

hineininterpretieren. Weiterhin findet sich bei Plinius in einer

Aufzählung der Werke des Myron folgender Passus37:

«Er schuf auch einen Hund, einen Diskuswerfer, einen

Perseus, Holzsäger, einen Satyrn, der Auloi verwundert

betrachtet, und eine Athene, delphische Fünfkämpfer
usw. (fecit et canem et discobolon et Perseum etpristas et

satyrum admirantem tibias et Minervam, Delphicospen-
tathlos, etc.).» Hier bleibt offen, ob Plinius zwei von
Myron geschaffene Einzelstatuen eines Satyrn'8 und

einer Athena oder ein Gruppenmonument meint. Doch
selbst wenn letzteres der Fall ist, kann die allgemein
übliche Gleichsetzung dieses Monuments mit dem

von Pausanias erwähnten angesichts der Unterschiede

zwischen den Beschreibungen durch die beiden Autoren

nicht als gesichert gelten.39

133



Burkhard Fehr

1 W1 ' ,.'yj

Abb. 2 Attisch rolfiguriger Kelchkrater. Ruvo, SammlungJatta.

Was das Archäologische angeht, so werden zur

Untermauerung der Rekonstruktion jener Zweiergruppe
neben zwei durch römische Kopien40 überlieferten, um
die Mitte des 5. Jhs. entstandenen Statuen einer Athena

und eines Satyrn — wobei bisher noch nie Kopien
beider Originale an ein und demselben Ort gefunden
wurden — noch einige weitere Darstellungen

herangezogen: Drei der bereits genannten Vasenbilder aus

klassischer Zeit,41 ein Marmorkrater41 des 1. Jhs. v. Chr.

sowie zwei athenische Münzprägungen43 aus der Zeit
Hadrians und der Gordiane (Abb. 3. 4). Sie weisen
jedoch untereinander beträchtliche Unterschiede auf, so

dass wir auch hier nicht auf sicherem Boden stehen.

Um diese Diskussion abschließen zu können, wird

man wohl auf Neufunde warten müssen.

Immerhin besteht, von den erwähnten Unterschieden

abgesehen, zwischen vier der ftir jene Rekonstruktion
benutzten Bildszenen — zwei Vasenbildern44 (Abb. 1.

2), die um 440 bzw. gegen Ende des 5. Jhs. entstanden

sind, sowie den beiden kaiserzeitlichen Münzen

(Abb. 3. 4), die aller Wahrscheinlichkeit nach auf ein

berühmtes athenisches Gruppenmonument klassischer

Zeit zurückgehen45 — eine auffällige Gemeinsamkeit:

Sie stellen eine ruhig stehende Athena und einen

Satyrn in lebhafter Tanzhaltung einander gegenüber.

Zwar kann man hier nicht von einem Bildtypus
sprechen, wohl aber von einer mehrfach wiederkehrenden,
sowohl in der Kleinkunst als auch in der Großplastik
vorkommenden Bildstruktur, einer basic iconography.

Deren Bedeutung kann unabhängig von der

Beantwortung der Frage ermittelt werden, ob jene vier

Darstellungen einen gemeinsamen Ursprung — Myrons
Gruppe? — haben oder nicht.

Wir haben es hier mit einer Antithese von zwei

schemata zu tun, die auf einen entsprechenden Gegensatz
zwischen den beiden Protagonisten hinsichtlich ihres

ethos bzw. der von ihnen verkörperten Handlungsmuster

verweisen. Was Marsyas anbelangt, so lässt sich

sein instabiles, durch heftige, abrupte, weit ausgreifende

und stark divergierende Bewegungsimpulse
gekennzeichnetes schema mit zwei Passagen in Piatons Dialogen

verbinden. In den Gesetzen macht der Philosoph

134



Bilderzählung und Handlungsmuster

anlässlich der Erörterung der erzieherischen Wirkung
von Tänzen folgende Aussagen über Zusammenhänge
zwischen seelischen Zuständen und Eigenschaften auf
der einen, Körperbewegungen auf der anderen Seite46:

«Jeder Mensch macht bei größeren Lustgefühlen auch

größere Bewegungen mit seinem Leib, bei kleineren

aber kleinere, und wenn er ferner in geordneterem

(kosmioteros) Zustand und besser auf die Tapferkeit

eingeübt ist, so sind seine Bewegungen ebenfalls

weniger groß; ist er aber feige und nicht geübt, sich zu

beherrschen (sophronein), so macht er größere

Bewegungen, die auch einen heftigeren Wechsel zeigen.» Im
Staatsmann heißt es ferner47: «Wenn diese Äußerungen

[gemeint ist das Gesamtverhalten einschließlich der

Bewegungen — B.F.] heftiger werden, als es das rechte

Maß (kairos) verlangt, und sich als zu schnell und zu

hart erweisen, nennen wir sie übertrieben (hybristikos)

und verrückt.» In beiden Passagen geht es also um das

Körperverhalten als Ausdruck seelischer Selbstbeherrschung

(sophrosyne) oder Zügellosigkeit (hybris), d.h.

der Zurückdrängung oder des ungehinderten Auslebens

starker Emotionen wie etwa Lust oder Furcht.

Die unkontrollierte, ausufernde und chaotische

Bewegungsweise des Marsyas findet sich in der Bildkunst
nicht nur bei anderen Satyrn, sondern auch bei

zahlreichen auf rotfigurigen Vasen dargestellten trunkenen

Komasten wieder,48 die sich, von Hetären begleitet,
ihrem Bedürfnis nach Weingenuß und erotischer

Sinnenlust hingeben; ferner bei angstvoll und kopflos
flüchtenden Figuren.49 Sie ist somit Ausdruck seiner

hemmungslosen, verworrenen und feigen Sinnesart.50

In scharfem Gegensatz zu diesem fragwürdigen ethos

steht Athenas signifikantes schema-. Die Bewegungen

sind klein, gemessen und wohlkontrolliert; durch

diese Körperkontrolle ist ferner gewährleistet, dass die

wohlgeordnete Drapierung der Gewandung nicht
durcheinander gerät.51 Diese Merkmale verweisen auf
die Selbstbeherrschung der besonnenen Göttin als den

Kern ihres ethos, sowohl hinsichtlich der Beschränkung
auf das rechte Maß (sophrosyne) als auch in Bezug auf
<Geordnetheit> (kosmiotes, taxis o.ä.) als die Grundlage
aller ihrer Handlungen.52

Auf welchen historisch-pragmatischen Kontext lassen

sich die gegensätzlichen Handlungsmuster, die durch

jene Darstellungen des Athena-Marsyas-Mythos mit
Hilfe kontrastierender schemata exemplifiziert werden,
<anwenden>? Die Frage ist, in der Regel mit der

rekonstruierten myronischen Gruppe als Bezugspunkt,

in der Forschung ausgiebig diskutiert worden.53 Lange

Zeit galt es als ausgemacht, dass im Wegwerfen
des Aulos durch die athenische Stadtgöttin eine sich

um die Mitte des 5. Jhs. ausbreitende negative
Einstellung der Athener zur Aulosmusik insgesamt oder

zu ihrer Anwendung in bestimmten Bereichen, etwa
bei Begräbnissen oder dramatischen Auffuhrungen,
symbolischen Ausdruck finde. Man glaubte in der

myronischen Gruppe darüber hinaus auch eine

außenpolitische Stoßrichtung zu erkennen, sei es gegen die

Böoter, in deren Heimat das Aulosspiel sehr populär

war, sei es gegen die Perser.

Dieser Konsens ist neuerdings durch eine längere

Abhandlung von Junker in Frage gestellt worden.54

Er verweist mit Recht auf die Allgegenwart und

allgemeine Beliebtheit der Aulosmusik im öffentlichen

135



Burkhard Fehr

Abb. 5 Athena und Marsyas. Rekonstruktion in Bronze. Frankfurt, Liebieghaus.

Leben Athens. Von einer grundsätzlichen und
pauschalen Ablehnung kann also keine Rede sein, auch

wenn es, worauf noch zurückzukommen sein wird,
in Athen seit der zweiten Hälfte des 5. Jhs. eine
Diskussion darüber gab, ob und in welchem Maße der

Nachwuchs der Bürger das Aulosspiel erlernen sollte.

Junker plädiert nun dafür, dass die myronische Gruppe

ganz im Gegenteil den Aulos und die Aulosmusik
als eine kulturelle Errungenschaft feiern sollte, als eine

zur Freude der Sterblichen von der Stadtgöttin erfundene

techneA Junker beruft sich hier insbesondere

auf einen Hymnos Pindars,56 in dem die Erfindung
des Aulos durch Athena verherrlicht wird, sowie auf
ein Fragment des Dichters Telestes57 (spätes 5. Jh.),
der den Athena-Marsyas-Mythos in seiner populären
Form für unglaubwürdig hält: In Wahrheit habe

Athena dem Weingott Dionysos die weise Kunst>

des Aulosspiels als eine (wertvolle Helferin> übergeben.

Junker versucht ferner, die naheliegende Frage

zu beantworten, wie das Wegwerfen des Aulos durch

seine Erfinderin mit dem von ihm angenommenen
Sinn des Mythos, nach dem das Instrument als eine

Gabe der Athena für die Menschheit zu verstehen

sei, in Einklang zu bringen ist: Athena habe nicht die

Aulosmusik als solche abgelehnt, sondern diese lediglich

nicht selbst ausüben wollen; der zum Kreis des

Dionysos gehörende Marsyas, nach der Auffindung
des Instrumentes zum bedeutendsten Vertreter dieser

Kunst geworden, habe sie in der Rolle des Vermittlers

an die Menschen weitergegeben; ein (ablehnender

Affekt), d.h. das Wegwerfen des Aulos, habe jedoch in
den Mythos eingefügt werden müssen, um den

Unterschied zwischen Göttin und Satyr, insbesondere

die Distanz Athenas zu allem Geschlechtlichen, das

zum Wesen des Satyrn gehöre, unmissverständlich
klarzustellen.58 Diese Argumentation erscheint doch

recht gewunden. Sie lässt sich außerdem kaum mit
der Tatsache vereinbaren, dass Junkers Kronzeuge Te-

136



Bilderzählung und Handlungsmuster

lestes die gängige Version des Mythos, deren Pointe

eben jenes Wegwerfen ist, als eine Verunglimpfung
der techne des Aulosspiels bezeichnet.59

Dennoch bietet Junkers Argumentation einen wichtigen

und weiterführenden Anknüpfungspunkt: Dass

der Mythos in seiner populären Version kein wie auch

immer geartetes Werturteil Athenas über die Aulosmu-
sik als solche enthält, sondern lediglich zum Ausdruck

bringt, dass das eigenhändige Spielen des Instrumentes

der Göttin nicht angemessen ist. Wenn dies in Athen

zur Zeit der basic iconography des Mythos eine verbreitete

Vorstellung war, stellt sich die Frage, worin genau,
aus dem Blickwinkel der damaligen Zeitgenossen
betrachtet, jene Diskrepanz zwischen dem Wesen der

Athener Stadtgöttin und der Ausübung der auletischen

Kunst bestand.60

II

Hier sei zunächst ein Exkurs zu bestimmten Aspekten
der Kultur- und Sozialgeschichte des Aulos eingeschoben.

Im Schlusskapitel seiner Politika rät Aristoteles im
Rahmen seiner Ausführungen über die Rolle der Musik

in der Erziehung künftiger Staatsbürger davon ab,

für die musikalische Unterweisung den Aulos, die Ki-
thara oder andere Instrumente beizuziehen, die hohe

spieltechnische Anforderungen stellen (wie man sie für

Glanzleistungen bei Wettkämpfen benötigt), sondern

nur solche Instrumente, die aus den jungen Menschen

gute (d.h. vor allem urteilsfähige) Hörer machen, sei

es im Hinblick auf die musikalische, sei es die sonstige

Erziehung. Anschließend äußert er sich ausführlich zu
den spezifischen Nachteilen des Aulos61:

«Ferner ist der Aulos nicht ein den Charakter
veredelndes (ethikon) Instrument, sondern eher eines,

das wilden Taumel erzeugt {orgiastikon), so dass

man ihn bei den Gelegenheiten verwenden muß,

wo die Aufführung mehr eine (als) Reinigung
(empfundene Entladung von Affekten) als eine Belehrung

bezweckt. Wir wollen noch hinzufügen, dass

der erzieherischen Wirkung des Aulos der Umstand

entgegensteht, dass man beim Aulosspielen am

gleichzeitigen Reden {logos) verhindert ist. Deshalb

kamen die Früheren mit Recht dazu, den Gebrauch

des Aulos für die jungen Leute und (überhaupt) für

die Freigeborenen zu untersagen, obwohl man ihn

anfänglich benützt hatte. Als man nämlich infolge
des (wachsenden) Wohlstandes mehr Muße
bekommen hatte und hinsichtlich der Tugend etwas

weitherziger geworden war, schon vorher und (erst

recht) nach den Perserkriegen, wo man von Stolz

über die vollbrachten Taten erfüllt war, da griff man
(wahllos) zu jeder (sich bietenden) Unterweisung,
ohne zu unterscheiden (zwischen dem was brauchbar,

und dem, was unbrauchbar ist), sondern
einfach auf das Neue erpicht. Daher nahm man auch

die Kunst des Aulosspiels unter die Unterrichtsfächer

auf. Es trifft dies nämlich sowohl auf Sparta zu,

wo ein bestimmter Chorführer selber den Aulos zu
blasen begann für seinen Chor, als auch auf Athen,

wo die Auloskunst dermaßen heimisch wurde, dass

so ziemlich die meisten Freigeborenen an ihr teilhatten.

Später aber wurde die Auloskunst aufgrund
der Erfahrung, die man mit ihr gemacht hatte, wieder

ausgeschlossen, weil man (nunmehr) besser

imstande war zu unterscheiden zwischen dem, was zur

Tugend beiträgt, und was nicht. Ganz annehmbar

klingt auch das, was in der alten Sage über den Aulos

berichtet wird. Es heißt dort nämlich, Athena habe

den Aulos erfunden und ihn gleich weggeworfen.
Sicherlich ist es nicht verkehrt zu sagen, die Göttin
habe dies wegen der Verunstaltung ihres Gesichtes

im Zorn getan. Jedoch hat die andere Annahme

noch mehr für sich, sie habe es deswegen getan, weil

die Unterweisung im Aulosspiel zur Ausbildung des

Intellekts (dianoia) nichts beiträgt; und wir schreiben

doch die (Erfindung der) Wissenschaften und
Künste der Athena zu.»

Unter Berufung aufden Athena-Marsyas-Mythos lehnt
hier also der Philosoph die Verwendung des Aulos für

Erziehungszwecke ab, weil er zum einen als ein heftige

Gefühlsaufwallungen ausdrückendes und hervorrufendes

Instrument — dies die in der Antike einhellig
vertretene Auffassung — nicht für die Formung des

Charakters {ethos) tauge und zum anderen (aufgrund
des blockierten Mundes) die Fähigkeit zur Rede

{logos), d.h. die Ausbildung der geistigen Kräfte {dianoia)

nicht fördern könne. Die Bedenken des Aristoteles

gegenüber der Enthemmung der Emotionen durch das

Instrument lassen sich bis in die Archaik zurückverfolgen.

Die Priester des kitharaspielenden Apollon von

Delphi, des Wächters über Maß und Ordnung, dem

137



Burkhard Fehr

die Aulosspieler seit seinem Wettkampf mit Marsyas
verhasst gewesen sein sollen,62 scheinen ursprünglich
Vorbehalte gegen die Auletik gehegt zu haben, da sie

letztere laut Pausanias erst 586 v. Chr. als Wettbewerbsdisziplin

zuließen.63 Hinsichtlich der mangelnden
Förderung des Intellekts durch den Aulosunterricht ist

auf eine bekannte Anekdote Plutarchs in seiner

Biographie des Alkibiades zu verweisen.64 Dieser soll sich

als Schüler geweigert haben, das Aulosspiel zu erlernen,

da es eines freien Mannes unwürdig sei: Wenn

ein Mensch mit dem Munde den Aulos blase, könnten
selbst gute Bekannte sein Gesicht kaum wiedererkennen;

auch verschließe ihm der Aulos, im Gegensatz zur

Lyra (als Begleitung des Gesanges), den Mund, sperre
ihm die Stimme und nehme ihm die Möglichkeit der

Rede {logos). Das Aulosspiel solle man den Söhnen der

Thebaner überlassen — das Instrument war bei den

Böotern bekanntlich sehr beliebt —, da sie nicht zu
reden verstünden (ein Topos, auf den auch Aristophanes

in seinen 426 aufgeführten Acharnern zurückgreift6').
Aulos und logos erscheinen hier also, ähnlich wie bei

Aristoteles, als Gegensätze, was sich auch sonst belegen
lässt.66 Ebenso wie Aristoteles beruft sich der Knabe

Alkibiades zur Untermauerung dieses Standpunktes

auf Athenas Wegwerfen des Aulos. Plutarch erzählt

weiter, die anderen Schüler hätten es Alkibiades bald

nachgetan.67 So sei der Aulos aus den sich für einen

Freien ziemenden Beschäftigungen ausgeschieden und

der Verachtung anheimgefallen.

Aristoteles berichtet in der zitierten Passage, dass <die

Früheren) den jungen Leuten bzw. den Freigeborenen

insgesamt das Ausüben dieser Kunst aus den erwähnten

Gründen <untersagt> hätten, nachdem es vorher, in der

Zeit vor und nach den Perserkriegen, in Sparta wie

in Athen ein populäres Unterrichtsfach gewesen war
(eine Mitteilung, die sich mit Schulszenen auf rotfigu-

rigen Vasen der ersten Hälfte des 5. Jhs. parallelisieren

läßt, auf denen mehrfach aulosblasende Schüler oder

Lehrer zu sehen sind68). Wann sich dieser Umschwung

ereignete, lässt sich Aristoteles' Text nicht entnehmen.

Die Erzählung bei Plutarch, in der ebenfalls über das

Aufgeben des Aulosspiels berichtet wird, bezieht sich

auf die Kindheit des Alkibiades, d.h. die Jahre um 440.
Für eine solche Datierung spricht auch die Tatsache,

dass die meisten auf den Athena-Marsyas-Mythos
bezüglichen Bild- und Schriftquellen der Zeit zwischen

ca. 440 und dem Ende des 5. Jhs. angehören. Diese

Häufung deutet darauf hin, dass der Aulos damals

Thema einer öffentlich ausgetragenen Debatte war.69

Daß die Athener Bürger das Aulosspiel und das

Erlernen dieser Kunst — keineswegs jedoch ihre Freude

am Hören von Aulosmusik — allein auf den Protest

eines prominenten Kindes hin (der als solcher durchaus

historisch sein kann) aufgaben, wird man Plutarch

allerdings kaum abnehmen. Es muß gewichtigere
Gründe gegeben haben. Der Aulos war in Athen alles

andere als ein kulturelles Randphänomen. Das Instrument

war dort allenthalben zu hören,70 nicht nur bei

den zahlreichen musikalisch / tänzerisch / dramatischen

Aufführungen und Wettkämpfen, sondern auch bei

athletischen Übungen, beim Opfer, beim Symposion,
bei landwirtschaftlichen Arbeiten und als Taktgeber
für die Ruderer auf den Kriegschiffen. Der Aulos war
Teil der enormen, tief ins Politische hineinreichenden

Wirkungsmacht, die die Musik in der griechischen

Alltagskultur und in allen gesellschaftlichen Bereichen

ausübte. Der Musikunterricht,71 von jeher ein wesentlicher

Bestandteil der Erziehung der künftigen Bürger,

war somit, auch wenn er im Privatbereich stattfand,

stets eine Angelegenheit, die die Polis insgesamt

anging. Hinter dem Verschwinden des Aulos aus dem

Musikunterricht dürften also grundlegende innen-,

gesellschafts- und kulturpolitische Probleme gestanden

haben, die die Polis Athen um die Mitte des 5. Jhs.

beschäftigten.

Probleme dieser Art durchlaufen häufig eine längere

<Inkubationsphase>, bevor sie erkannt, benannt und
öffentlich diskutiert werden. Blickt man zurück in die

Zeit vor der Mitte des 5. Jhs., so ist die auffallendste

Zäsur in der athenischen Innenpolitik die nicht selten

als (Revolution) bezeichnete Verfassungsreform

von 462/1.72 Damals wurde der politische Einfluß der

Aristokratie entscheidend beschnitten, insbesondere

dadurch, dass die Kontrollbefugnisse des Areopags,
dem alle ehemaligen Archonten angehörten, weitgehend

beseitigt und teils der Volksversammlung, teils

dem Rat der 500, teils den Gerichten zugeschlagen

wurden. Die Versammlung des Demos wurde damit

zur (absolut souveränen regierenden Körperschaft),73

der Rat zum wichtigsten Organ der Exekutive. Die
damit verbundene folgenreiche (aber auch

konfliktträchtige) Ausweitung der aktiven Beteiligung an den

politischen Entscheidungen und Maßnahmen auf die

138



Bilderzählung und Handlungsmuster

Abb. 6 Apulisch rotfiguriger Glockenkrater. Privatsammlung.

Gesamtheit der Bürger führte u.a. zu einer plötzlichen
Flut offizieller inschriftlicher Dokumente.74 Aus diesen

erhellt insbesondere die Verpflichtung jedes einzelnen

der nunmehr überaus zahlreich gewordenen und ständig

wechselnden Funktionsträger, über seine jeweilige

Tätigkeit peinlich genau Rechenschaft abzulegen.

Hierbei hatte jeder von ihnen nachzuweisen, dass er

sich keine Überschreitung der durch die geschriebenen

und ungeschriebenen Gesetze gezogenen Grenzen

hatte zuschulden kommen lassen und dass er, etwa
beim Umgang mit öffentlichen Geldern, stets auf die

gebotene <Geordnetheit> (kosmiotes) seines Handelns

bedacht gewesen war. Letzteres war auch deshalb

angezeigt, weil die nun plötzlich konkrete Alltagsrealität

gewordene (Herrschaft des Volkes» konservativen Gegnern

der Verfassungsreform aktuellen Anlaß bot, unter

Berufung auf eine mit Homer beginnende Reihe von
Autoritäten warnend auf die angebliche Tendenz der

<Menge> zu chaotischem Verhalten hinzuweisen.75

Jedes aufgedeckte Fehlverhalten zog Sanktionen oder

sogar Prozesse nach sich. Eine derart scharfe Kontrolle
aller durch alle wirkte sich alsbald auf die gesellschaftlichen

Normen aus, die den alltäglichen Umgang der

Bürger miteinander bestimmten: Jeder Bürger musste

von nun an peinlich darauf achten, durch ein in jeder

Hinsicht und zu jeder Zeit maßvolles und (geordnetes»

Auftreten in der Öffentlichkeit bereits im Vorfeld
politischer Aktivität seine Bereitschaft zu korrekter Erfüllung

seiner Bürgerpflichten zu signalisieren. Sophrosyne

und kosmiotes wurden von der Polis rigoros eingefordert,

sie machten nun recht eigentlich die Tugend des

Bürgers aus. Der öffentliche Druck war um so stärker,

je mehr Einfluß ein Bürger besaß. So stilisierte Perik-

les, der damals zum führenden Politiker aufstieg, sich

selbst in zeichenhafter Weise zu einer leitbildhaften

Verkörperung dieser für alle gleichermaßen geltenden

Norm, indem er in seiner Miene, Ausdrucksweise und
Stimme sowie in seinem Bewegungsverhalten

Äußerungen von wie immer gearteten starken Gemütsbewegungen

weitgehend vermied und darauf achtete,

dass die Ordnung der Falten seines Gewandes auch bei

leidenschaftlicher Rede nicht durcheinander geriet.76

Neben dieser Forderung nach genereller Selbstbeherrschung,

-beschränkung und (Geordnetheit», durch die

jeder einzelne Bürger seinen Respekt vor der Autorität
des Demos zu beweisen hatte, hatte die Verfassungsreform

noch eine zweite, in eine ganz andere Richtung
weisende Konsequenz. Sie betraf nur eine Teilgruppe
der Bürger, diejenigen nämlich, die eine Karriere als

Politiker anstrebten. Für sie hingen Erfolg und gestei-

139



Burkhard Fehr

gertes gesellschaftliches Ansehen nun nicht mehr in
erster Linie von der sozialen Herkunft ab — auch wenn
dies weiterhin ein nicht unwichtiger Faktor war — als

vielmehr von der Fähigkeit zu wirkungsvollem
Argumentieren, d.h. zur überzeugenden Rede {logos) vor
der selbstbewussten Volksversammlung, dem Rat, den

Gerichten und den zahlreichen Kommissionen. Das

Auftreten von Lehrern der Redekunst, den Sophisten,77

seit der Mitte des 5. Jhs. steht mit dieser Entwicklung
bekanntlich in unmittelbarem Zusammenhang.

Diese Veränderung der sozialen Normen einerseits und
der Voraussetzungen für eine erfolgreiche Laufbahn als

Politiker andererseits, müssen sich nach einiger Zeit
auch auf die Ziele der in den oikoi der Athener Bürger

praktizierten Erziehung des männlichen Nachwuchses

ausgewirkt haben. Die Macht des Aulos über die

Emotionen konnte zur Folge haben, dass der Schüler sich

beim Erlernen dieses Instrumentes daran gewöhnte,

Gefühlsaufwallungen, die ihn zu maß- und zügellosem

Handeln verleiteten, stets bereitwillig nachzugeben,

mit möglichen unheilvollen Folgen für die Entwicklung

seines ethos, die spätere Wahrnehmung seiner

Aufgaben als Bürger und den von ihm erwarteten Respekt

gegenüber dem Demos. Auch mochte der Mund von
manchen Söhnen ehrgeiziger Eltern mehr Gefallen am
Modulieren der aus dem Blasinstrument kommenden

Töne finden als am Einüben der karrierefördernden
Redekunst. Schließlich ist zu berücksichtigen, dass etwa

seit der Mitte des 5. Jhs. eine Phase der griechischen

Musikgeschichte einsetzte, die neben zahlreichen

anderen, teils umstrittenen Neuerungen auch eine
Tendenz zum Virtuosentum mit sich brachte.78 Dies mag
nicht wenige Jugendliche, auf Kosten des Erwerbs der

Voraussetzungen für ein verantwortungsvolles Mitwirken

an den Aufgaben der Polisgemeinschaft oder für
den Aufstieg zum bedeutenden Politiker, zu einer
besonders intensiven Beschäftigung mit dem Instrument

geführt haben, um bei Wettbewerben mit herausragenden

Leistungen glänzen zu können.

Vielen athenischen Eltern, die ihre Söhne zu
qualifizierten, auf Selbstkontrolle bedachten ordentlichen

Bürgern erziehen oder sie darüber hinaus auf eine

ehrenvolle politische Laufbahn vorbereiten wollten, mögen

Zweifel gekommen sein, ob der bis dahin übliche
und weitverbreitete Aulosunterricht diesem Ziel wirklich

förderlich sei. Politiker, die sich über das langfri¬

stige Funktionieren der neuen politischen Strukturen

Gedanken machten, haben wohl ähnliche Bedenken

getragen. So könnte es zu der Entwicklung gekommen
sein, von der Aristoteles und Plutarch berichten.

III

Der Mythos vom Wegwerfen des Aulos durch seine

Erfinderin Athena und von seiner Auffindung und

Verwendung durch den Satyrn Marsyas bot in der

geschilderten politisch-gesellschaftlichen Situation
zwei sehr verschiedenartige Möglichkeiten der

Anwendung)79: Zum einen auf die Erziehung werdender

Bürger zur sophrosyne und kosmiotes, mit dem Ziel, das

Funktionieren der reformierten demokratischen

Verfassung abzusichern, zum anderen auf das Erlernen

der Redekunst als Grundvoraussetzung erfolgreichen
Handelns in diesem politischen Kontext. In Plutarchs

Erzählung lässt der Musikschüler Alkibiades den erste-

ren Aspekt völlig beiseite und rückt statt dessen den

logos in den Vordergrund. Dies weist auf das spätere

Wirken des rhetorisch begabten, aber ehrsüchtigen
und egoistischen Politikers voraus. Die gleichzeitige
basic iconography des Athena-Marsyas-Mythos hingegen

enthält keine Stellungnahme zum logos, sondern

präsentiert, wie oben ausgeführt, diese Erzählung als

Exemplifikation der antithetischen Handlungsmuster
<Selbstkontrolle> und <Zügellosigkeit> mit Hilfe der

schemata der Göttin und des Satyrn. Auf die Pragmatik
des beschriebenen politischen Umfelds bezogen,
gewinnt diese scheinbar abstrakte bildliche Antithese

einen konkreten semantischen Gehalt. Sie brachte — sei

es im Medium der Vasenmalerei, sei es in Form eines

an prominenter Stelle errichteten Monuments80 —
affirmativ die neuen Normen (und deren Gegenteil) zum
Ausdruck, die die nunmehr uneingeschränkte Souveränität

des Demos jedem Athener auferlegte. Die

Gegenüberstellung der beiden Figuren forderte dazu auf,

sich an Athenas ethos zu orientieren und nicht an dem

des Marsyas, dem Gegenbild zum korrekten Verhalten
des demokratischen Bürgers. Diese Aufforderung richtete

sich insbesondere an die Erziehungsberechtigten
und deren Zöglinge in den Athener oikoi. Die
Stadtgöttin, die dem Leidenschaften entfesselnden Aulos

eine Absage erteilte, verkörperte hier, selbst jugendlich,
höchstpersönlich das Leitbild der Jugend Athens, die

sich auf ihre künftige verantwortungsvolle Rolle in der

140



Bilderzählung und Handlungsmuster

reformierten Demokratie vorbereitete. Zugleich war
sie die Patronin der nachwachsenden Generation, da

sie in Athen, in ihrer kultischen Funktion als Athena

Phratria,81 die Sozialisation der Bürger vom Kindesalter

bis zur Heirat begleitete; in dieser Rolle war sie Vorbild
der Erzieher.

Die bisherigen Überlegungen konzentrierten sich auf
das männliche Geschlecht. Es ist nun zu untersuchen,

ob die basic iconography des Athena-Marsyas-Mythos

in der zweiten Hälfte des 5. Jhs. sich auch aufdie Erziehung

von jungen Mädchen, die in Athener oikoi

aufwuchsen, <anwenden> ließ. Wie allgemein bekannt, ist

Athena in Kult und Mythos mit dem hausfraulichen

Leben und dem Aufwachsen der jungen Mädchen

eng verbunden.81 Als Stichworte seien ihre schon früh

bezeugte Rolle als Schirmherrin der Webkunst sowie

athenische Riten wie die Arrephorie oder das Weben

des panathenäischen Peplos genannt. Im Aufziehen

ihres Pflegekindes Erichthonios83 zeigt sich sogar ein

mütterlicher Zug, der in der bildlichen Überlieferung
besonders deutlich zutage tritt.

Weniger geläufig, aber in dem hier diskutierten

Zusammenhang von besonderer Bedeutung ist die

Tatsache, dass sich Athena auch um die äußere Erscheinung

der Frau zu kümmern pflegt. So etwa bei der

in Hesiods Theogonie erzählten Erschaffung Pandoras,84

der ersten Frau: Die Göttin gürtet Pandora,

die sie mit einem silbernen Gewand und einem

buntgewebten Schleier sowie mit reichem Schmuck

ausgestattet hat. In den Werken und Tagen desselben

Dichters wird darüber hinaus betont, dass die Göttin

den ganzen kosmos — ein Begriff, der hier neben

dem Schmuck im engeren Sinne auch die Bekleidung

einschließt — am Leibe der Pandora ordnete

{ephhermose),8s In Homers Odyssee36 weckt Athena

in Penelope den Wunsch, sich den Freiern zu

zeigen. Nachdem die Göttin sie in einen angenehmen
Schlaf versetzt hat, reinigt sie erst Penelopes Gesicht

„mit ambrosischer Schönheit", salbt sie dann so wie

Aphrodite, wenn sie zum Tanz mit den Charitinnen
schreitet, und bewirkt, dass sie größer und fülliger
aussieht. Was Athenas eigene Schönheit angeht, so

ist an ihre Teilnahme an der Schönheitskonkurrenz

der Göttinnen im Mythos vom Urteil des Paris zu

erinnern. Das Phänomen erstreckt sich auch auf den

Bereich der sakralen Skulptur: Das alte Holzbild der

Athena Polias87 auf der Athener Akropolis und die

Goldelfenbeinstatue der Athena Parthenos88 im
Parthenon zeichneten sich durch auffälligen Schmuckreichtum

aus.

In diesen Kontext gehört auch Athenas Ärger über die

Entstellung ihrer Wangen durch das Blasen des Aulos.

Die Schönheit weiblicher Wangen89 wird seit epischer

Zeit von den Dichtern gepriesen. Athenas Empörung
entspringt demnach der weiblichen Seite ihres Wesens.

Dasselbe gilt für ein Detail, das offenbar von Anfang

an zum Athena / Marsyas-Mythos gehört: Nachdem

Athena von anderer Seite auf das unschöne Aussehen

ihres Gesichts aufmerksam gemacht worden ist, überprüft

sie die Richtigkeit dieser Mitteilung, indem sie

sich selbst auf einer spiegelnden Wasseroberfläche oder

in einem Spiegel (H. 6) betrachtet.90 Die Gesichtskontrolle

mittels eines Spiegels galt als ein charakteristisch

weibliches Verhalten, das deshalb auch zu den
Kennzeichen des effeminatus gehört.91

In einem Fragment einer Dichtung der 2. Hälfte des

5. Jhs.92 erklärt ein Satyr (nicht Marsyas) der Göttin,
dass das durch Aufblähen der Wangen entstandene

schema nicht zu ihr passe (ou prepei). Er fordert Athena

auf, ihre Wangen <in Ordnung zu bringen) (eu-

themonein). Die Deformation der Wangen beim Au-

losspielen konnte durch einen Lederriemen, die sog.
Phorbeia, verhindert werden. Die Wirkung dieses

Hilfsmittels wird in einem Fragment des Simonides93

mit dem Verb synharmozo (,passend machen')
beschrieben. Das Blasen des Aulos ohne Phorbeia

hingegen wird in einem Sophokles-Fragment94 als eine

Metapher für das Übermäßige benutzt. Aus allen

diesen Stellen geht hervor, dass die Entstellung von
Athenas Wangen als etwas empfunden wurde, das

das Ebenmaß, die Harmonie und die Ordnung ihres

weiblichen Erscheinungsbildes störte. Dies fügt sich

mit Hesiods bereits erwähnter Version des Pandora-

mythos zusammen, wonach der gesamte kosmos an

Pandoras Körper von Athena geordnet wurde.

Wenn Athena daran lag, ihr eigenes schema und das

Aussehen anderer Frauen <in Ordnung zu bringen),
dann deshalb, weil auch das ethos der Göttin der

(Ordentlichkeit) (kosmiotes) und sophrosyne verpflichtetet

war; diese seelischen Eigenschaften sollten sich in der

äußeren Erscheinung widerspiegeln.95

141



Burkhard Fehr

Abb. 7 Attisch rotfigurige Schale. Bologna, Mus. Civ.

Lässt sich zwischen diesem Aspekt des Athena-Marsyas-

Mythos und der Situation der Athenerinnen um die Mitte

des 5. Jhs. eine Verbindung herstellen? Im Jahr 451/ 50

beschloß bekanndich die Volksversammlung ein

Gesetz, wonach nur demjenigen das Bürgerrecht zustand,

der nicht nur einen Athener Bürger als Vater vorweisen

konnte, sondern auch eine Mutter, welche ebenfalls aus

einem Athener oikos stammte.96 Dies musste zu einer

Verschärfung der ohnehin schon strengen Anforderungen an
das wohlerzogene Benehmen der heiratsfähigen jungen
Frauen aus Athener Bürgerhäusern führen. Denn worin
auch immer man die Gründe fur jenes Gesetz sehen will,
klar ist, dass es die Prämisse implizierte, die Töchter aus

Athener oikoi seien in Bezug auf die traditionell an das

weibliche Geschlecht angelegten Maßstäbe von höherem

Niveau als alle anderen parthenoi. Angesichts dieser recht

zwiespältigen Aufwertung konnte es nicht ausbleiben,

dass ihre sophrosyne und kosmiotes weit mehr als bisher

zu einem Gegenstand der öffendichen Aufmerksamkeit

wurden. Wenn eine Athener Bürgertochter durch ihr

Verhalten Zweifel an ihrer Selbstkontrolle und (Ordentlichkeit)

weckte und dadurch ins Gerede kam, stellte sie

jene Prämisse des Bürgerrechtsgesetzes und damit dessen

öffentliche Rechtfertigung in Frage. Es kommt deshalb

nicht von ungefähr, wenn Thukydides Perikles in seiner

berühmten Grabrede den berüchtigten Ausspruch tun
lässt, es sei der große Ruhm einer Frau, wenn von ihr
im Guten wie im Schlechten am wenigsten unter Männern

geredet werde.97 Und was den erotischen Aspekt im
besonderen angeht: Falls es ruchbar wurde, dass sich ein

Mädchen aus einem Athener oikos von einem fremden

Mann hatte verfuhren lassen, kam sie für eine Heirat

mit einem Athener Bürger kaum mehr in Frage und
reduzierte damit das begrenzte Potential von Frauen, die

gemäß besagtem Gesetz Nachkommen mit einem

Anspruch auf das Athener Bürgerrecht gebären konnten.

Kein unwichtiges Problem, wenn man bedenkt, dass

Perikles in jener Grabrede eine Entvölkerung Athens —
gemeint ist ein Mangel an Bürgersöhnen — als eine reale

Gefahr betrachtet.'8

142



Bilderzählung und Handlungsmuster

Es spricht nun einiges dafür, dass der Umgang mit
dem enthemmenden Aulos in Athen seit der Mitte
des 5. Jhs. als eine Gefahr für die Einhaltung dieser

weiblichen Verhaltensnormen betrachtet wurde. Nach

neueren archäologischen Studien ist das Vorhandensein

einer literarisch-musischen Bildung von Mädchen

und Frauen aus wohlhabenden Athener Bürgerhäusern

grundsätzlich kaum zu bestreiten." Unter den mit
verschiedenen Instrumenten musizierenden Frauen, die

auf attischen Vasen dargestellt werden, finden sich

nicht wenige, die aller Wahrscheinlichkeit nach nicht
als Sklavinnen, Hetären, professionelle Musikantinnen
oder Musen zu deuten sind, sondern als freigeborene

Angehörige eines bürgerlichen oikos.100 Bis zur Mitte
des 5. Jhs. sind auf attisch rotfigurigen Vasen bürgerliche

Frauen mit Saiteninstrumenten — insbesondere

dem mit der Liebeslyrik eng verbundenen Barbiton101

— gegenüber solchen, die den Aulos spielen102, deutlich

in der Mehrheit. Von ca. 450 bis in die dreißiger Jahre

hingegen kommen letztere etwa ebenso oft vor wie
erstem.103 Von besonderem Interesse ist hier ein um die

Mitte des 5. Jhs. entstandenes Vasenbild104 (Abb.. 7):

Eine Dienerin hält in der Rechten ein Barbiton und
bietet mit der Linken einer sitzenden Frau einen Aulos

an; diese ignoriert jedoch das Blasinstrument und greift
statt dessen nach dem Barbiton. Anscheinend gab es

also im Bereich weiblichen Musizierens eine Art
Konkurrenz) zwischen dem Aulos und den Saiteninstrumenten,

wobei unser Vasenbild gegen den Aulos Partei

nimmt. Ab ca. 430 steht dann bei den Bildszenen wieder

das Saitenspiel im Vordergrund, Auletinnen bilden
die Ausnahme.105 Diese Darstellungen legen in ihrer

Gesamtheit den Schluß nahe, dass das Aulosspiel während

einer kurzen Phase nach der Mitte des 5. Jhs. bei

nicht wenigen jungen bürgerlichen Frauen <aus gutem
Hause> beliebt war, zugleich aber mehr und mehr als

problematisch galt. Der Aulos scheint deshalb bald
darauf in diesem sozialen Kontext außer Gebrauch

gekommen zu sein, während <harmlosere> Instrumente

wie etwa das Barbiton beibehalten wurden. Der Grund
dafür könnte darin bestanden haben, dass man um die

sophrosyne und kosmiotes der jungen Aulosspielerinnen
und deren Reputation in der seit 451 / 50 besonders

wachsam gewordenen Öffentlichkeit besorgt war.

Wenn die jungfräuliche Göttin Athena den von ihr
erfundenen Aulos wegwarf, um das ebenmäßige und
(ordentliche) schema ihres Gesichts, Ausdruck ihrer weib¬

lichen Wohlanständigkeit, nicht zu gefährden, so gab

sie damit den Töchtern der Athener Bürger ein
nachahmenswertes Beispiel der Befolgung von Normen, die

über den engeren Bereich des Aulosspiels hinaus

allgemeine Gültigkeit beanspruchten. Ferner lud die basic

iconography des Athena-Marsyas-Mythos durch den

Athena gegenübergestellten Satyrn Betrachter(innen)
dazu ein, das von der Göttin verkörperte Handlungsmuster

der Selbstkontrolle auch als Antwort auf die

Frage nach dem richtigen weiblichen Verhalten in einer

Umwelt männlicher Begehrlichkeiten (anzuwenden).

Bildszenen, die eine Frau — eine Mänade, eine Nymphe,

manchmal auch eine Göttin — mit einem Satyrn
konfrontierten, hatten in der griechischen Ikonographie

eine alte, jedem Betrachter wohlvertraute
Tradition.106 Da Geilheit zu den zentralen Charakteristika
des Satyrn gehörte, stellte sich für Betrachter(innen)
solcher Bilder stets und automatisch die Frage, ob das

ethos der jeweils dargestellten Frau einen Gegensatz zu
dem des wilden Lüstlings bilde oder ihm engverwandt
sei. Betrachter(innen), die sich in besonderem Maße

für die weibliche Seite Athenas interessierten, konnten
demnach Athenas sophrosyne in der basic iconography
des Mythos auch im Sinne einer scharfen Abgrenzung
ihres ethos als Frau gegen die Welt sexueller hybris
wahrnehmen, die der Satyr, mythischer Prototyp potentieller

Verführer von Athener parthenoi, verkörperte.107

IV

Ich fasse nun die Ergebnisse der Analyse zusammen.
Die besprochene basic iconography des Athena-Marsyas-Mythos

im 5. Jh. exemplifizierte mittels der
schemata der Athena und des Marsyas zwei Handlungsmuster

mit umfassendem Geltungsbereich: Sophrosyne, die

auf dem Einhalten des rechten Maßes und geordnetem
Handeln beruhte, auf der einen Seite, chaotische Zü-
gelosigkeit auf der anderen. Der pragmatische Bezugsrahmen

dieser zunächst abstrakt erscheinenden Polarität

ist der politische und gesellschaftliche Wandel, der

sich in Athen im Gefolge der Reform der demokratischen

Verfassung von 462 /1 und des Bürgerrechtsgesetzes

von 451 / 50 einstellte. Die damit einhergehende
verschärfte Einforderung eines selbstkontrollierten
Verhaltens betraf alle Männer mit Bürgerstatus, noch

mehr aber Frauen und Mädchen aus (gutem Hausen

143



Burkhard Fehr

Sie wirkte sich auch auf die Erziehung des männlichen

und weiblichen Nachwuchses der Bürger aus, was u.a.
dazu führte, dass der mehr und mehr als enthemmend
betrachtete Aulos aus dem Musikunterricht verschwand,

ohne dass dies die in Athen allgegenwärtige Au-
losmusik als solche diskreditiert hätte. Es ging dabei

in erster Linie um die Auswirkungen der praktischen

Ausübung dieser Musik auf die Entwicklung des ethos

der jungen Lernenden. Auf diese veränderten Verhältnisse

ließen sich der (vielleicht damals erfundene?)
Mythos vom Wegwerfen des Aulos und seine bildlichen

Gestaltungen <anwenden>: Athena, Schirmherrin der

männlichen und weiblichen Jugend, der sie dank

ihrer eigenen Jugendlichkeit zugleich nachahmenswertes

Leitbild ist, mahnt anhand eines lebensnahen

konkreten Beispiels — der energischen Distanzierung von
dem fragwürdigen Instrument — sowie durch ihr in

jeder Hinsicht beherrschtes Auftreten die jungen Leute,

sich ganz allgemein in der sophrosyne und kosmiotes

zu üben, um später ihre Aufgaben als Polisbürger oder

als Frau im oikos in untadliger Weise wahrnehmen zu

können; zugleich warnt sie davor, dem Beispiel des

Marsyas folgend persönlichen Leidenschaften, die die

Fundamente von Stadt und Familie gefährden, die

Zügel schießen zu lassen. Angesprochen sind zugleich
auch die Erzieher(innen), die ihre Schutzbefohlenen

in solchen Bemühungen bestärken sollen. Dies ist ein

Kontext, in den sich im übrigen auch die hypothetische

myronische Gruppe sowie ihr angenommener
Standort auf der Akropolis einfügen würden.

Anmerkungen

1 Hölscher 1973. Vgl. die Rez. von Fehr 1977.— Alle historischen

Zeitangaben beziehen sich, soweit nicht ausdrücklich vermerkt,
auf die vorchristliche Epoche.

2 Robert 1881,12-46.; ders. 1919,138-149.

3 Himmelmann 1967; ders. 2000, 293-296.

4 Raab 1972.

5 Raeck 1984.

6 Hölscher 2003,171-173.

7 Hollein 1988. Vgl. Bergemann 1997, 76-78.
8 Giuliani 1997; ders. 2003.

9 Xen. mem. 3, xo, 1-5. (Übers. F. Preisshofen)

10 Vgl. Eur. Ion 237-240. (Übers. D. Ebener): «Du bist von edlem

Stamm, und deine Haltung (schema) zeugt von deiner Sinnesart.

Man kann ja an der Haltung eines Menschen meist erkennen

schon, ob er von edler Abkunft ist» («Gennaiotes soi, kcu tropon
tekmerion to schem' echeis tod'... Gnoie d'an hos ta polla g an-
thropou pert to schem idon tis ei pephyken eugenes»).

11 Vgl. Aristoteles (Pol. 1340 a 36-38.; ders. poet. 1450 a 28), der den

Maler Polygnot als ethikos bzw. ethographos bezeichnet.

12 Vgl. zum Begriff des schema Goldhill 1999, 4.
13 Allgemein Fehr 1979; ders. 2009.
14 Vgl. Pollitt 1976.

15 Plat. Charm. 159 A/B.
16 Evans 1969, 58-62.; Fehr 1979.

17 Zur archaischen Periode vgl. Fehr 1990a; ders. 2000, 143h; Him¬
melmann 2003, 53. — Klassik: Fehr 1979; ders. 2009; Hollein
1988. — Hellenismus und römische Kaiserzeit: Neumer-Pfau 1982;

Schalles 1985, 87-100.; Amberger-Lahrmann 1996; Fehr 1996.

18 Fehr 1979; ders. 2009.
19 So in Darstellungen des Athena-Marsyas-Mythos (s.u.) und des

musikalischen Wettkampfes zwischen Apollon und Marsyas
(Relief von Mantineia, Athen, Nationalmus. 215, abgeb. limc
vi, s.v. Marsyas 1 Nr. 24). Solche antithetischen Konstellationen
scheinen allerdings verhältnismäßig selten zu sein.

20 Zahlreiche Beispiele bieten Gruppierungen von zwei oder mehr
Varianten des <Mantelmann>-Typus auf rotfigurigen Vasen, vgl.
Hollein 1988; vgl. auch die weiblichen Figuren L und M im
Ostgiebel des Parthenon (von Fehr 2004, 128 ff. als Demeter und
Persephone gedeutet), sowie die Zweiergruppen Apollon/Poseidon

und Artemis/Aphrodite auf dem Ostfries des Parthenon

(hierzu werde ich mich demnächst in einer längeren Studie zum
Parthenonfries äußern).

21 Fehr 1984, 34-50. Vgl. ders. 2000,135-138.

22 Einen Versuch, das Zusammenwirken aller dieser Bedeutungsträ¬

ger zu analysieren, werde ich in Kürze vorlegen (s. o. Anm. 20).

23 So <fehlt> z.B. bei der Gruppe der Tyrannentöter der Tyrann als

Opfer des Anschlags, vgl. Fehr 1984,19 f.

24 Vgl. Hölscher 1973,17.

25 Burkert 1979, 22-30.; ders. 1993.

26 Vgl. zum Beispiel Plat. Prot. 320C-322D.

27 Ich lasse hier die komplexen Probleme der Rezeption beiseite. Von
besonderem Interesse ist dabei die Möglichkeit mehrerer <Lesungen>

ein und derselben Szene aufgrund verschiedenartiger Perspektiven
der in Frage kommenden Betrachtergmppen (vgl. hierzu Fehr 1984,

1985/86,1988,1990b, 1997, 2006 sowie neuerdings Kisder 2006).
28 Zusammenstellung der archäologischen und schriftlichen Quel¬

len bei Zschätzsch 2002, 1-13. Weiteres bei Junker 2002, 141

Anm. 34.180-183.

29 Römische Darstellungen (Hellenistisches ist mir nicht bekannt):

limc vi, s.v. Marsyas 1 Nr. 13. 14.18.

30 Zwei apulische Glockenkratere aus der ersten Hälfte des 4. Jhs.

(Bari, Slg. Colombo 8, Schauenburg 1994, 68 Taf. 36. Hier
Abb. 6. — Boston, Mus. of Fine Arts 00.348, abgeb. limc ii,
s.v. Athena Nr. 620). — Vgl. auch eine attisch sf. Vase um 510

(Privatbesitz; abgeb. limc ii, s.v. Athena Nr. 617 sowie bei Junker

2002,157 Abb. 18 auf der die aulosblasende Athena und Herakles

mit der Kithara gemeinsam ein Bema besteigen.

31 Rotfigurige Oinochoe um 440/30 (Berlin, Antikensammlung
F 2418, abgeb. Junker 2002, 140 Abb. 15 — hier Abb. 1) sowie
das etwa gleichzeitige rotfigurige Fragment Athen, Nationalmus.
Akr. 632 (abgeb. limc vi, s.v. Marsyas I Nr. 9). Die Deutung
der letzteren Szene erscheint mir gesichert, trotz der Skepsis

von Zschätzsch 2002, 5; vgl. auch Junker 2002, 181 Nr. 2 b und

unten Anm. 41. — In der schriftlichen Überlieferung wird das

Wegwerfen des Aulos erstmals in einem Fragment des Dichters

Melanippides aus der zweiten Hälfte des 5. Jhs. erwähnt (Fr. 2

Maas Athenaios 14, 616 E).

32 Attisch rotfiguriger Glockenkrater um 400 (Athen, National¬

mus. 1442, ARVJ1343, 2, abgeb. Junker 2002,165 Abb. 21).

144



Bilderzahlung und Handlungsmuster

33 Attisch rotfiguriger Kelchkrater, Ende 5. Jh (Ruvo, Slg Jatta

1708, abgeb. limc vi, r v Marsyas I Nr. 16, hier Abb. 2), vgl

Junker 2002,181 f rotfigurige Nr. 2 c.

34 Allgemein Daltrop / Bol 1983, Junker 2002.

35 Vgl etwa Carpenter 1941, Ridgway 1970, 85 f.; dies. 1984, 53 h,

Hurwit 19518, 148 h, Zschatzsch 2002, 6-8. Frühere Kritiker der

Hypothese zitiert bei Andren 1944, 2, dort ausführliche Verteidigung

der gangigen Meinung
36 Paus. 1, 24,1 (Ubers. E Meyer)

37 Phn. nat. 34, 57 (Ubers, nach R Konig und K Junker)

38 Em Satyr der <Auloi anstaunt/bewundert) (admirari bedeutet

beides) ware vom antiken Betrachter wohl auch ohne einen

Gruppenzusammenhang mit einer Athena mit der Athena-Mar-

syas-Sage in Verbindung gebracht worden, da <staunend> oder

<bewundernd> voraussetzt, dass er das Instrument noch nicht
kennt. Der Plinmsstelle kann also zumindest die Information

entnommen werden, dass Myron eine Darstellung der Athena-

Marsyas-Sage geschaffen hat

39 Skeptisch z B Hurwit 1998,148 f.; Zschatzsch 2002, 6.

40 Repliken der Athena rezensiert von Schauenburg/Schauenburg

1973 und Daltrop/Bol 1983, 20-27.; Repliken des Marsyas:

Daltrop/Bol 1983, 29-43 Weitere Lit bei Junker 2002, 181 (zu

Nr. 1); vgl. ferner ebenda 132-140

41 S.o. Anm 31, 33. — Das rotfigurige Fragment Athen, National-

mus Akr 632 (s. o. Anm. 31) geht kaum auf ein offendiches Denkmal

zurück, da es Athena erschreckt zurückweichend darstellt, mit
einem entblößten Bein, wie es bei Darstellungen von Frauen

vorkommt, die bei der Flucht nicht mehr auf die Etikette achten

Handelt es sich vielleicht um einen Reflex eines damals aktuellen

Satyrspiels? Vgl. die um 450 / 40 entstandene rotfigurige Hydna in
Paris (Louvre CA 1853, ARV21121,18, abgeb bei Schefold 1981, 52

Abb 62): Athena fluchtet vor zwei Schlangen, die sich, rechts und
links von einem Kinderkopf, aufeinem Altar emporrichten. Krön

(limc rv, s v. Erechtheus 934f zu Nr 40) erwagt eine Deutung
dieser merkwürdigen Darstellung als Mythenparodie

42 Sog. Krater Finlay, Athen, Nationalmus. 127, abgeb. Daltrop / Bol

1983,15 Abb. 3. 4; vgl Junker 2002,182 Nr. 3.

43 Andren 1944, 6-11, Daltrop / Bol 1983,14 Abb. 1-2, Junker 2002,
182 Nr. 4a-b.

44 Berliner Oinochoe (s o. Anm. 31) und Kelchkrater Slg. Jatta

(s.o. Anm. 33).

45 Andren 1944, 6-11. Zschatzsch 2002, 7 halt es auch fur möglich,
dass auf den Münzen eine romische Gruppe abgebildet ist. Mir
ist indessen kein Fall eines kaiserzeithchen Munzbildes bekannt,
auf dem eine in romischer Zeit geschaffene statuarische Gruppe
abgebildet ist, die eine Szene aus der griechischen Mythologie
wiedergibt.

46 Piaton, leg 813 E/F (die Ubersetzung von R Rufener wurde
als Grundlage benutzt). Zu vergleichbaren Schnftquellen Fehr

1979,17-19.
47 Piaton, Polit. 307 B (die Ubersetzung von R. Rufener wurde als

Grundlage benutzt).

48 Zu diesen Peschel 1987.

49 Vgl. etwa fluchtende Ägypter auf Vasen mit dem Busirisaben-

teuer des Herakles (zusammengestellt limc Iii, s v Bousiris).
Fluchtende Frauen werden so häufig dargestellt, dass sich

Beispiele erübrigen.

50 Versuch einer milderen Beurteilung des Satyrn bei Junker 2002,

172 f. und passim Dies steht jedoch im Widerspruch zur negativen

Charakterisierung des Marsyas im Kontext der Aulos-Sage
durch frühe Zeugen wie Telestes (Page fr. 805 - Athenaios 14,

616 Ff — Spates 5. Jh.) und Palaiphatos (N. Festa, Mythographi

Graeci Iii 2 [1902] Nr. 47 — Mittleres 4 Jh Ähnlich gering-
schatzige Bewertung des Aulosblasers Marsyas durch den Schuler

Alkibiades bei Plut. Ale 2 (zu dieser Anekdote vgl S. 138).

51 Vgl. das Verhalten des Penkles, S. 139.

52 Ahnliche Aussagen finden sich in der Forschung zur sog my-
romschen Gruppe recht häufig (s. Junker 2002, 146 Anm. 55).

Sie werden dort jedoch in m.E unzutreffender Weise auf die

Realität des 5. Jhs. <angewendet>.

53 Die Forschungsgeschichte rekapituliert bei Zschatzsch 2002,

8-13, Junker 2002,142 und passim

54 Junker 2002.

55 Junker 2002,145; 155-177.

56 Pind P 12

57 Page Fr. 805 Athenaios 14, 616 F / G).
58 Junker 2002, 166 f — Vgl auch Ov. fast. 6, 6951-701: Athena

fand zunächst Gefallen an der Aulosmusik, erst beim Anblick
ihres entstellten Gesichts geriet sie in Zorn; s. hierzu Junker
ebenda.

59 Telestes (s. o. Anm. 57) wehrt sich also gegen eine Diskreditie¬

rung des praktischen Ausubens dieser Kunst (was weiter unten

genauer zu erörtern sein wird), nicht etwa gegen eine generelle

Abwertung der AuXosmusik durch deren Hörer, wovon wie
gesagt keine Rede sein kann.

60 Auf einer attisch sf. Amphora um 510 (s. o. Anm. 30) besteigen
die aulosblasende Athena und Herakles mit der Kithara gemeinsam

ein Wettkampfbema. Zu dieser Zeit war also virtuoses Au-
losspiel mit Athenas Status noch durchaus vereinbar.

61 Aristot. pol. 1341 a 21-1341 b 8 (Ubers von Details abgesehen,

nach W Siegfried, in Klammern gesetzte Partien vom Ubersetzer

in erklärender Absicht hinzugefugt)
62 Paus 2, 22, 9

63 Paus. 10, 7, 5.

64 Plut. Ale. 2. Ähnlich Gell, xv 17, wo außerdem berichtet wird,
dass Perikles (Alkibiades' Vormund seit 447) den thebanischen

Auleten Antigenides beauftragt habe, Alkibiades zu unterrichten.

65 Aristoph Ach. 860-869 Die <Unfahigkeit> der Bootier zum
richtigen Sprechen wird dort durch ihren Dialekt zum Ausdruck

gebracht.
66 S. Wilson 1999, 86f Vgl Immerwahr 1964, 34h

67 Der berühmte Aulet Pronomos ist bei Duns von Samos (FGrH
76 F 29 Athenaios 184 D) als Auloslehrer des Alkibiades
überliefert. Dies steht nicht unbedingt im Widerspruch zu Plutarchs

Anekdote, da letztere sich aufAlkibiades' Kindheit bezieht, wahrend

der Unterricht bei Pronomos in das Erwachsenenalter des

Alkibiades fallen konnte. Vielleicht handelte es sich um einen
<Kursus> fur die Sondersituation des Symposions, wo auch ranghohe

Athener Burger es sich erlauben konnten, über die Strange

zu schlagen, vgl Wilson 1999, 82.

68 Beispiele bei Beck 1975, 23. Szenen, in denen Musik- oder Lite¬

raturunterricht geschildert wird, verschwinden um die Mitte des

5 Jhs. aus dem Repertoire der Vasenmaler, vgl. Beck 1975, 24

69 Dies wird, mit Bezug auf die Erziehung, auch von Junker 2002
mehrfach erwähnt, jedoch m E in seiner Wichtigkeit
unterschätzt.

70 Wilson 1999, 75-85; Junker 2002,152.

71 Allgemein Aristot pol., Buch viii, Marrou 1977, 97 h, Vazaki

2003

72 Aristot. Ath. pol. 25,1h; 27,i.3fi; vgl z.B. Bleicken 1994, 44-46;

454-459; Raaflaub 2007,105 ff
73 Davies 1983, 73.

74 Davies 1983, 70.

145



Burkhard Fehr

75 Fehr 1981,58. Ders. 1984, 42f.
76 Plut. Per. 5, if.; 36, 5h; s Holscher 1975,197 Vgl. Zanker 1995,

32.FF

77 Zu diesen z B Krrste 2002; Schölten 2003.
78 Richter 1974; West 1992, 366 f.

79 S.o. Anm. 25

80 Die verschiedenen Funktionen dieser beiden visuellen Medien
kann ich hier nicht ausfuhrlich erörtern. Die Vasenmalerei kann

man als eine Art <Wandzeitung> oder <Schwarzes Brett> sehen,

sie widerspiegelt eine noch im Gang befindliche Auseinandersetzung

zwischen verschiedenen Auffassungen zu aktuellen

Themen, öffentliche Denkmaler hingegen konnten im Athen des

5. Jhs. nur auf der Grundlage eines Volksbeschlusses errichtet
werden; sie markieren deshalb eher den — zumindest vorlaufigen

— Abschluß einer solchen Debatte.
81 Bleicken 1994,153-155; 496. Vgl Jeppesen 2007.
82 Brule 1987,13-175.

83 Krön, in. limc rv, s v Erechtheus 923-928; 943-951.
84 Hes. theog. 573-587.

85 Hes op. 76.

86 Horn. Od. 18,187-196.

87 Willemsen 1939, 36, Herington 1955, 23 f.

88 Leipen 1971, 30. 33 f., Fehr 2001 / 2, 48-53

89 Vgl. etwa Horn. II. 1,143; 24, 607. Horn. Od. 15.123.

90 Junker 2002,161 f Erste Erwähnung dieser Episode bei Palaipha-

tos (s o. Anm 50) Athena spiegelt sich dort in einer Quelle
(andere spiegelnde Gewässer, die in sonstigen Versionen des Mythos
erwähnt werden: Baiensiefen 1990, 93 Anm 424, Zschatzsch

2002, 5 Anm 40). Der Spiegel, der in der Szene Abb 6 (s o
Anm. 30) sowie auf einem weiteren untentalischen Vasenbild

(s. o. Anm. 30) Athena vorgehalten wird, ist in der schriftlichen

Überlieferung ohne Parallele.

91 Vgl RAC iv s.v. effeminatus 629 (Herter)

92 Tragicorum Graecorum Fragmenta Ii (ed. Snell/Kannnicht),
adespota fr. 381 Plut., de cohib. ira 456 B und Tzetz., Chil. 1,

366). Vgl. Wilson 1999, 65 f.

93 Fr. 115 Edmonds Plut. de cohib. ira 456C). Vgl. Wilson

1999, 72.

94 Tragicorum Graecorum Fragmenta rv (ed. Radt), Fr. 768 Cic
ad Att. 2,16, 2), vgl Wilson 1999, 71 f.

95 Zu der Analogiebeziehung zwischen der das schema konstituie¬

renden Bewegungs-bzw. Haltungsweise des Korpeis und dem ethos

s. Fehr 1979 passim. — Telestes (s.o. Anm. 57) will die populäre
Version des Athena-Marsyas-Mythos als widersprüchlich und

damit unglaubwürdig erweisen, indem er willkürlich unterstellt, dass

dort der Zorn der Gottin über die Entstellung ihres Gesichts durch
das Blasen des Aulos seine Ursache in der damit verbundenen

Einbuße an erotischer Attraktivität habe; das passe aber nicht zu
der ehe- und kinderlosen Jungfräulichkeit, die die Schicksalsgottin
Klotho Athena zugeteilt habe. Zu dem sophistischen Hintergmnd
dieser Argumentation vgl Wilson 1999, 67k

96 Allgemein hierzu Boegehold 1994; Bleicken 1994, 347. 562 k;
Blok 2005.

97 Uiuk 2, 45, 2

98 Thuk 2, 44, 3.

99 Vgl Beck 1978. Neuerdings ausführlich Vazaki 2003. Vgl. zu
musizierenden Frauen und deren sozialem Status Matheson

1995, 289.

100 Vazaki 2003. — Ich klammere hier die Musikantinnen in Szenen

aus dem Bereich des Tanzunterrichts aus. Zum einen bedarf die

von Vazaki angenommene Herkunft der jungen (bisher meist als

angehende Hetären gedeuteten) Tanzerinnen aus Bürgerhäusern

wohl doch noch weiterer Diskussion, zum anderen konnte es

sich, selbst wenn diese Hypothese zutreffend sein sollte, bei den

Musikantinnen um Sklavinnen oder Professionelle handeln

101 Vgl Maas / Mcintosh Snyder 1989,12.

102 Vazaki 2003, Katalognr WgrV 2; rfV 105.

103 Vgl. insbesondere die durch ihre sitzende Haltung hervorgeho¬
benen Aulosspielennnen bei Vazaki 2003, Katalognr. rfV 76. 79.
81. 93-96 (Nr. 81. 93. 94 gehören zur sog. Polygnot-Gruppe).

104 Rotfigunge Schale Bologna, Mus. Civ. PU 271 (Slg. Palagl 1154),

Vazaki 2003, Katalognr. rfV 104, abgeb CVA Bologna vol. 5

(Italia vol. 33) Iii 1 Taf. 118,1 (Italia 1492) — Hier Abb 7.

105 Vazaki 2003, Katalognr. rfV 73 (um 430/20. — Sitzende Braut

überprüft Aulos); rfV 100 (um 410. —Aulosspielerin und Lyra-
spielenn, beide sitzend, in der Mitte stehende Frau mit Tympa-
non. Fur die merkwürdige Wiedergabe der Gewandfalten,
insbesondere bei der stehenden Gestalt, kenne ich keine Parallelen

Ob es sich bei dem aus dem Kunsthandel stammenden Stuck

um eine Fälschung handelt?).
106 Manaden. Moraw 1998; Fahlbusch 2004. — Darstellungen von

Satyrn mit Nymphen: limc viii, s v Nymphai Nr 41—47 — Zu
Vasenbildern, die die Verfolgung der Gottinnen Ins und Hera
durch Satyrn zeigen (Reflex eines Satyrspiels?), vgl. Simon in.
limc viii, r v. Silenoi, 1125.

107 Auch Junker 2002,166 betont Athenas Distanz zum <Geschlecht-

lichen des Satyrn>; seine Verknüpfung dieses Sachverhalts mit
seiner Hauptthese kann ich allerdings nicht nachvollziehen (s. o.

S. 136) — Um Missverstandnissen vorzubeugen' Ich will nicht
andeuten, dass die basic iconography des Athena/Marsyas-My-
thos im episodischen Sinne, d.h als eine abgewiesene sexuelle

Attacke des Satyrn auf Athena, zu verstehen ist Sie zielt, um
dies nochmals zu betonen, aufeine Visualisierung polarer
Handlungsmuster ab, nicht aber aufdie Wiedergabe mterdependenter
Handlungen der beiden Protagonisten in einem bestimmten

Moment.

146



Bilderzählung und Handlungsmuster

Literatur

Amberger-Lahrmann 1996

Amberger-Lahrmann, Mechthild: Anatomie undPhysiognomie in der

hellenistischen Plastik: dargestellt am Pergamonaltar, Stuttgart r996.
Andren 1944

Andren, Arvid: Der lateranische Silen und die Gruppe von Athena

und Marsyas, OpArch 3,1944,1-36.
Baiensiefen 1990

Baiensiefen, Lilian: Die BedeutungdesSpiegelbildesals ikonographisches

Motiv in der antiken Kunst, Tübingen 1990.
Beck 1975

Beck, Frederick A.G.: Album of Greek Education. The Greeks at
School and Play, Sydney 1975.

Beck 1978

Beck, Frederick A.G.: The Schooling of Girls in Ancient Greece,

Classicum 9,1978,1-9.
Bergemann 1997

Bergemann, Johannes: Demos und Thanatos. Untersuchungen

zum Wertsystem der Polis im Spiegel der attischen Grabreliefi des 4.

Jahrhunderts v. Chr. und zur Funktion dergleichzeitigen Grabbauten,

München 1997.
Bleicken 1994

Bleicken, Jochen: Die athenische Demokratie, Paderborn *1994.

Blok 2005
Blok, Josine H.: Becoming Citizens. Some Notes on the Semantics of
Citizen in Archaic Greece and ClassicalAthens, Klio 87,7-40.

Boegehold 1994

Boegehold, Alan L.: Pericles Citizenship Law of 441/0, in:

Boegehold/Scafuro 1994,57-66.
Boegehold / Scafuro 1994

Boegehold, Alan L./Scafuro, Adele (Hgg.): Athenian Identity an
Civic Ideology, Baltimore 1994.

Bol / Daltrop 1983

Bol, Peter C./Daltrop, Georg: Athena des Myron, Liebieghaus

Monographie 8, Frankfurt a.M. 1983.

Bremmer 1996

Bremmer, Jan N.: Götter, Mythen und Heiligtümer im antiken

Griechenland, Darmstadt t996.
Bonfante / Heintze 1976

Bonfante, Larissa / von Heintze, Helga (Hgg.): In Memoriam O. J.
Brendel. Essays in Archaeology and the Humanities, Mainz ^76.

Brule 1987

Brule, Pierre: Lafile dAthenes, Paris 1987.

Büsing / Hiller 1988

Büsing, Hermann/Hiller, Friedrich (Hgg.): Bathron: Beiträge zur
Architektur und verwandten Künsten, für Heinrich Drerup zu seinem

80. Geburtstag, Saarbrücken 1988.

Burkert 1979

Burkert, Walter: Structure and History in Greek Mythology and

Ritual Berkeley, Los Angeles, London 1979.

Burkert 1993

Burkert, Walter: Mythos — Begriff, Struktur, Funktionen, in: Graf

1993, 9-24.
Carpenter 1941

Carpenter, Rhys: The Marsyas of the Lateran, MemAmAc 18, 1941,

5—18-

Davies 1983

Davies, John K.: Das klassische Griechenland und die Demokratie,

München ^83.

Evans 1969

Evans, Elizabeth C.: Physiognomies in theAncient World, Transactions

of the American Philosophical Society, N.S. 59.5, Philadelphia 1969.

Fahlbusch 2004
Fahlbusch, Gerlinde: Die Fratien im Gefolge des Dionysos aufden

attischen Vasenbildem des 6. und 4. Jhs. v. Chr. als Spiegeldes weiblichen

Idealbildes, BAR International Series t322, Hamburg 2004.
Fehr1977

Fehr, Burkhard: Rez. zu Hölscher 1973, Gnomon 49, 1977,

179-192.
Fehr1979

Fehr, Burkhard: Bewegungsweisen undVerhaltensideale. Physiognomische

Deutungsmöglichkeiten der Bewegungsdarstellungen an griechischen

Statuen des $. und4. Jhs. v. Chr, Bad Bramstedt 1979.
Fehr 1981

Fehr, Burkhard: Zur religionspolitischen Funktion der Athena

Parthenos im Rahmen des delisch-attischen Seebundes, Hephaistos 3,

198L 55—93-

Fehr 1982

Fehr, Burkhard: Diegute unddieschlechteEhffau. Alkestis undPhaidra

aufden Südmetopen des Parthenon, Hephaistos 4,1982,37-66.
Fehr ^84

Fehr, Burkhard: Die Tyrannentöter oder: Kann man der Demokratie

ein Denkmal setzen/, Frankfurt a. M. 1984.

Fehr1985/86
Fehr, Burkhard: Das Militär ah Leitbild. Politische Funktion
und gruppenspezifische Wahrnehmung des Traiansforums und der

Traianssäule, Hephaistos 7/8,1985/86, 39-60.
Fehr1988

Fehr, Burkhard: Zwei Lesungen des Alexandermosaiks, in:

Büsing/Hiller 1988,121-134.
Fehr 1990 a

Fehr, Burkhard: Entertainers at the Symposion. The Akletoi in the

Archaic Period, in: Murray 1990,185-195.
Fehr t99ob

Fehr, Burkhard: Lectio Graeca — Lectio Orientalis. Überlegungen zur
Tyche von Antiocheia, Visible Religion 7, t990, 83-97.

Fehr1996
Fehr, Burkhard: The Laocoon group, or the political exploitation ofa
sacrilege, in: Hellström /Alroth 1996,189-204.

Fehr 1997
Fehr, Burkhard: Society, Consanguinity, and the Fertility ofWomen.

The Community ofDeities on the Great Frieze ofthe Pergamum Altar
as a Paradigm of Cross-Cultural Ideas, in: Hannestad/Zahle 1997,

48—66.

Fehr 2000
Fehr, Burkhard: Bildformeln und Bildtypen in der
archaischgriechischen Kunst als Ausdruck von sozialen Normen und Werten,

Hephaistos 18, 2000,103-154.
Fehr 2001/2

Fehr, Burkhard: Die Parthenos im Parthenon zwischen reeepta religio
undpolitischem Kalkül, Hephaistos 19/20, 200t/2, 39-68.

Fehr 2004
Fehr, Burkhard: <Kinder, die den Eltern gleichen> — Ein Beitrag zur
Deutung des Parthenon-Ostgiebeh, in: Gebauer, et al. 2004, ^5-150.

Fehr 2006
Fehr, Burkhard: Kultische Speisegemeinschaften archaischer Zeit in
Didyma, Hephaistos 24, 2006, Nielsen, Inge (Hg.): Kult und
Gesellschaft. Kosmopolitische Zentren des antiken Mittelmeerraumes

als Aktionsraum von Kultvereinen und Religionsgemeinschaften.

Akten eines Symposiums des Archäologischen Instituts der Universität

Hamburg), 59-72.

147



Burkhard Fehr

Fehr 2009
Fehr, Burkhard: Ponos and the Pleasure ofRest. Some thoughts on body

language in Ancient GreekArt and Life, in: Yatromanolakis 2009 (im
Druck).

Gebauer 2004
Gebauer, Jörg, etal. (Hgg.): Bildergeschichte. FestschriftfitrK. Stahler,

Möhnesee 2004.
Guiliani 1997

Giuliani, Luca: Zur Vollendung des LEXICON ICONOGRAPHICUM

MYTHOLOGIAE GRAECAE: Mußige Überlegungen eines dankbaren

Benutzers, Hephaistos 15,1997, 241-246.
Guiliani 2003

Giuliani, Luca: Bild undMythos. Geschichte der Bilderzahlung m der

griechischen Kunst, München 2003.
Goldhill / Osborne 1999

Goldhill, Simon / Osborne Robin (Hgg.): Performance Culture and
Athenian Democracy, Cambridge 1999.

Graf 1991

Graf, Fritz (Hg.): Mythos m mythenloser Gesellschaft: das Paradigma
Roms, Colloquium Rauricum 3, Stuttgart, Leipzig 1991.

Hellström /Alroth 1996

Hellström, Pontus /Alroth, Brite (Hgg.): Religion andpower in the

ancient Greek world. Proceedings of the Uppsala Symposium ippy
Boreas 24, Stockholm 1996.

Henderson 1964

Henderson, Charles H (Hg.): Classical Mediaeval and Renaissance

Studies in Honor ofB. L. Ullman, Rom 1964.

Herington 1955

Herington, Cecil J.: Athena Parthenos andAthena Pohas, Manchester

1955-

Himmelmann 1967

Himmelmann, Nikolaus: Erzählung undFigur in der archaischen Kunst,

Abhandlungen der geistes- und sozialwissenschaftlichen Klasse der

Akademie der Wissenschaften und der Literamr; 2,1967, Mainz 1967.

Himmelmann 2000
Himmelmann, Nikolaus: Klassische Archäologie — Kritische

Anmerkungen zur Methode, Jdl 115, 2000, 253-323.
Himmelmann 2003

Himmelmann, Nikolaus: Alltag der Gotter, Nordrhein-Westfälische
Akademie der Wissenschaften, Geisteswissenschaften, Vorträge G

385, Paderborn 2003.

Holkeskamp 2003

Hölkeskamp, Karl-Joachim, et al. (Hgg.): Sinn in der Antike:

Orientierungssysteme, Leitbilder und Wertkonzepte im Altertum,
Mainz 2003.

Hölscher 1973

Hölscher, Tonio: Griechische Historienbilder des 5. und4. Jhs. v. Chr.,

Würzburg 1973.

Hölscher 1975

Hölscher, Tomo: Die Aufteilung des Perikles-Bildnisses und ihre

Bedeutung, Wurzbjb NF 1,1975,187-199.
Hölscher 2003

Hölscher, Tonio: Korper, Handlung und Raum als Sinnfiguren in der

griechischen Kunst undKultur, in: Hölkeskamp, et al. 2003,163-192.
Hollein 1988

Hollein, Heinz-Günter: Bürgerbild und Bildwelt der attischen

Demokratie auf den rotfigurigen Vasen des 6—4 Jahrhunderts v.

Chr, Europaische Hochschulschriften. Reihe 38, Archäologie 12,

Frankfurt a. M. 1988.

Hurwitt 1998

Hurwit, Jeffrey M.: The Athenian Acropolis. History, Mythology, and

Archaeologyfrom the Neolithic Era to the Present, Cambridge 1998.

Immerwahr 1964

Immerwahr, Henry R.: Book Rolls on Attic Vases, in: Henderson

1964,17-48.
Jeppesen 2007

Jeppesen, Kristian: A Fresh Approach to the Problems ofthe Parthenon

Frieze, Proceedings of the Danish Institute at Athens 5, 2007,

101-172.

Junker
Junker, Klaus: DieAthena-Marsyas-Gruppe des Myron, Jdl 117, 2002,
127-184.

Kistler 2006

Kistler, Erich: Satyreske Zecher auf Vasen, kontrakulturelle Lesarten

und Tyrannen-Diskurs im vor- und Jruhdemokratischen Athen,

Gottinger Forum für Altertumswissenschaft 9, 2006,107-156.
Kirste 2002

Kirste, Stephan, et al. (Hgg.): Die Sophistik. Entstehung, Gestalt und
Folgeprobleme des Gegensatzes von Naturrecht und positivem Recht,

Stuttgart 2002.

Leipen 1971

Leipen, Neda: Athena Parthenos A Reconstruction, Toronto 1971.

Maas / Mcintosh Snyder 1989

Maas, Martha/Mcintosh Snyder, Jane: Stringed Lnstruments of
Ancient Greece, New Haven 1989.

Marrou 1977

Marrou, Henri I.: Geschichte der Erziehung im klassischen Altertum,
dtv. Wissenschaftliche Reihe 4275, München 1977.

Matheson 1995

Matheson, Susan B.: Polygnotos and Vase-Painting in ClassicalAthens,

Madison (Wise.), London 1995.

Moraw 1998

Moraw, Susanne: Die Manade in der attischen Vasenmalerei des 6

und5. Jahrhunderts v. Chr.: rezeptionsasthetische Analyse eines antiken

Weiblichkeitsentwurfi, Mainz 1998.

Murray 1990

Murray, Oswyn (Hg.): Sympotica. A Symposium on the tsymposiom.
Discussionsfrom the First Symposium on the Greek Symposion, Oxford,

4-8 September ip84, Oxford 1990.
Peschel 1987

Peschel, Ingeborg: Die Hetäre Bei Symposion Und Komos, Frankfurt
A. Main 1987

Pollitt 1976

Pollitt, Jerome J.: The Ethos of Polygnotos and Aristeides, in:
Bonfante/von Heintze 1976, 49—54.

Neumer-Pfau 1982

Neumer-Pfau, Wiltrud: Studien zur Ikonographie und

geselbchafthchen Funktion hellenistischer Aphrodite-Statuen, Habelts
Dissertationsdrucke. Reihe Klassische Archäologie 18, Bonn 1982.

Raab 1972
Raab, Irmgard: Zu den Darstellungen desPansurteils in dergriechischen

Kunst, Archäologische Studien 1, Frankfurt a.M., Bern 1972.
Raaflaub 2007

Raaflaub, Kurt A„ et al.: Origins ofDemocracy in Ancient Greece,

Berkeley 2007.
Raeck 1984

Raeck, Wulf: ZurErzahlweisearchaischerundklassischerMythenbilder,
Jdl 99,1984,1-25.

Richter 1974
Richter, Lukas: Der Stilwandel in der griechischen Musik zurZeit der

Pollskrise, in: Welskopf 1974,1450-1471.
Ridgway 1970

Ridgway, Brunhilde S.: The Severe Style m Greek Sculpture, Princeton

1970.

148



Bilderzählung und Handlungsmuster

Ridgway 1984

Ridgway, Brunhilde Sismondo: Roman Copies of Greek Sculpture.

Ann Arbor, Michigan 1984.

Robert 1881

Robert, Carl: Bild und Lied. Archäologische Beitrage zur Geschichte

dergriechischen Heldensage, Philologische Untersuchungen 5, Berlin
1881.

Robert 1919

Robert, Carl: Archäologische Hermeneutik. Anleitung zur Deutung
klassischer Bildwerke, Berlin 1919.

Schauenburg/Schauenburg 1973

Schauenburg, Brigitte /Schauenburg, Konrad: Torso der myronischen

Athena. Hamburg, Museum fur Kunst und Gewerbe, AntPl 12,1973,

47-65.
Schauenburg 1994

Schauenburg, Konrad: Zur Mythenwelt des Bakimoremalers, RM
101,1994, 51-68.

Schalles 1985

Schalles, Hans-Joachim: Untersuchungen zur Kulturpolitik der

pergamenischen Herrscher im dritten Jahrhundert vor Chr, Istanbuler

Forschungen 36, Tübingen 1985.

Schefold 1981

Schefold, Karl: Die Göttersage in der klassischen und hellenistischen

Kunst, Geschichte der griechischen Sagenbilder 3, München 1981.

Schölten 2003
Schölten, Helga: Die Sophistik: eine Bedrohungfur die Religion und
Politik der Polis?, Berlin 2003.

Sichtermann 1966

Sichtermann, Hellmut: Griechische Vasen in Unteritalien aus der

Sammlungjatta in Ruvo, Bilderhefte des Deutschen Archäologischen
Instituts Rom 3/4, Tübingen 1966.

Vazaki 2003
Vazaki, Anna: Mousike Gyne. Die musisch-literarische Erziehung und

Bildung von Frauen im Athen der klassischen Zeit, Möhnesee 2003.
Welskopf 1974

Welskopf, Elizabeth C. (Hg.): Hellenische Poleis: Krise, Wandlung,

Wirkung Bd. 3, Darmstadt 1974.

West 1992
West, Martin L.: Ancient Greek Music, Oxford 1992.

Willemsen 1939

Willemsen, Franz: Frühe griechische Kultbilder, Würzburg 1939.

Wilson 1999

Wilson, Peter: The aulos in Athens, in: Goldhill/Osborne 1999,

58—95.

Yatromanolakis 2009
Yatromanolakis, Dimitrios (Hg.): DecodijyingAncient Greek Images.

Contemporary Methodologies, 2009 (im Druck).
Zanker 1995

Zanker, Paul: Die Maske des Sokrates. Das Bild des Intellektuellen in
der antiken Kunst, München 1995.

Zschätzsch 2002
Zschätzsch, Anemone: Verwendung und Bedeutung griechischer
Musikinstrumente in Mythos und Kult, Internationale Archäologie

73, Rahden, Westf. 2002.

149




	Bilderzählung und Handlungsmuster : Athena, Marsyas, der Aulos und die jungen Leute von Athen

