Zeitschrift: Hefte des Arch&ologischen Seminars der Universitat Bern
Herausgeber: Archéologisches Seminar der Universitat Bern
Band: 4 (2001)

Artikel: Aphrodite Nymphia
Autor: Voutiras, Emmanuel
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-521432

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-521432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EMMANUEL VOUTIRAS

APHRODITE NYMPHIA*

In der Grabkunst der Kaiserzeit werden bekanntlich
zur Darstellung der Toten oft statuarische Typen von
Gottern oder Heroen verwendet, die aus dem Reper-
toire der in jener Zeit zahlreich hergestellten Kopien
und Umbildungen klassischer Meisterwerke entlehnt
sind. Dieses fiir das moderne Empfinden gelegentlich
storende Verfahren!, welches darin besteht, Menschen
im Gotterhabitus darzustellen oder gottliche und

* Dieser Beitrag entstand im Frithjahr 1998 in Princeton,
N. J., wihrend eines zweimonatigen Studienaufenthaltes, im
Rahmen eines Austausches zwischen dem Program in Hel-
lenic Studies der Universitit Princeton und der Philosophi-
schen Fakultit der Universitit Thessaloniki. Besonders
danken moéchte ich dem Leiter des Program in Hellenic
Studies, Dr. Dimitri Gondicas fiir seine Gastfreundschaft
sowie dem Referenten der Firestone Library der Universitit
Princeton, Dr. Jochen Twele fiir seine Hilfe bei der Be-
schaffung von Literatur. Fur die Verbesserung meines deut-
schen Textes bin ich Dr. Wilfred Geominy (Bonn) zu Dank
verpflichtet.
Besondere Abkiirzungen:
Dall S. Diill, Gétterdarstellungen auf ma-
kedonischen Grabstelen, in: Essays in
Memory of Basil Laourdas (1975)
115-135.
M. Waelkens, Privatdeifikation in
Kleinasien und in der griechisch-
romischen Welt. Zu einer Grabin-
schrift aus Phrygien, in: R. Donceel —
R. Lebrun (Hrsg.), Archéologie et re-
ligions de I’Anatolie ancienne. Mélan-
ges en 'honneur du prof. Paul Naster
(1984) 259-307.
Wrede, Consecratio  H. Wrede, Consecratio in_formam deorum.
Vergottlichte Privatpersonen in der
romischen Kaiserzeit (1981).
! Vgl. die Bemerkungen von H. Wrede, RM 78, 1971, 144 f.
beziiglich der Darstellung verstorbener Frauen im Typus
der Knidischen und der Kapitolinischen Aphrodite:
»Derselbe Mangel an Kunstverstindnis, verfeinerter Bil-
dung und Scheu vor der Gottheit, der die Verbindung von
gottlichem Leib und Portrit ermdglichte, dringte die Trager
der Privatapotheose auch zur Wahl des nackten Typus der
Liebesgottin. Zu den nicht immer eindeutigen Termini
»Privatapotheose« und »Privatdeifikation« s. u. S. 108 und
Anm. 5.

Waelkens

menschliche Ziige in ein und derselben Figur zu ver-
einen, indem ideale Korper mit Portritképfen verse-
hen werden, ist seit langem in der archidologischen
Forschung beobachtet und neuerdings auf der Basis
breiter Materialsammlungen systematisch untersucht
worden?. Fiir das Verstindnis dieser auf den ersten
Blick zweckfremden Verwendung der Gétterikono-
graphie ist eine Klirung der damit verbundenen Vor-
stellungen notwendig. Dazu erscheint die kurze und
einprigsame Kategorisierung Erwin Panofskys be-
sonders hilfreich, der in der Grabkunst allgemein
zwischen einer »retrospektiven«, auf das Leben des
Verstorbenen zurtickschauenden, und einer
»prospektiven, auf das Schicksal nach dem Tode
bezogenen Einstellung unterscheidet’.

Fir die Deutung der als Gotter dargestellten Men-
schenfiguren auf kaiserzeitlichen Grabreliefs ist ge-
miss diesem Prinzip zu prifen, ob diese bildlichen
Vergottlichungen’ als Zeugnisse einer Verklirung der
Verstorbenen zu deuten sind, also mit dem (in der
Antike bezeugten; s. unten Anm. 5 und 6) Glauben an
die Vereinigung des Toten mit einer Gottheit, woraus
ein gottesihnliches Dasein im Jenseits resultiert, oder
vielmehr als Anspielung auf bestimmte Tugenden und
Eigenschaften des Verstorbenen, welche die entspre-
chende gottliche Figur exemplarisch verkorpert.
Letzteres Phinomen kann nur bedingt als
‘Apotheose’, ‘Deifikation’ oder Vergéttlichung’ be-
zeichnet werden. Denn der Mensch wird in diesem
Fall der Gottheit nicht angeglichen, sondern nur mit
thr verglichen, indem das tbernommene Korper-
schema als eine Art Chiffre verwendet wird, die zei-
chenhaft den mit der géttlichen Figur verbundenen
inhaltlichen Kontext auf die menschliche Figur tber-
tragt®.

2 Wrede, Consecratio passim (mit der ilteren Literatur zum
Thema); ferner C. Maderna, Iuppiter, Diomedes und Mer-
kur als Vorbilder fiir romische Bildnisstatuen (1988) passim,
bes. 117-123.

? E. Panofsky, Tomb Sculpture (1964) 16 f. 19 £, vgl. Wre-
de, Consecratio 4.

* Maderna a. O. 122 f; vgl. Wrede, Consecratio 3 f.; Wael-

107



Obwohl die Tendenz zur Verhertlichung der Verstor-
benen durch die Grindung von Heroenkulten seit der
hellenistischen Zeit bekanntlich zunimmt und in der
Kaiserzeit die postume Apotheose von Privatperso-
nen sowohl im westlichen als auch im 6stlichen Teil
des romischen Reiches inschriftlich belegt ist’, konnen
die Darstellungen von Verstorbenen im figiirlichen
Typus von Goétterstatuen nur dann ‘prospektiv’ (d. h.
als bildliche Andeutungen auf eine postume Fortexis-
tenz in der Gestalt einer Gottheit) interpretiert wer-
den, wenn eine zugehorige Inschrift dies ausdriicklich
bezeugt®. In den meisten Fillen liegt eine auf die irdi-
sche Existenz des Dargestellten bezogene Deutung
niher, wonach die Hauptziige seiner Personlichkeit
und seine soziale Stellung anhand eines mythologi-
schen Exemplums reprisentativ zum Ausdruck ge-
bracht werden’.

Untersuchungen zur Verwendung bekannter statuari-
scher Gottertypen als Portritstatuen in der kaiserzeit-
lichen Kunst haben deutlich gemacht, dass allgemeine
Begriffe wie ‘Heroisierung’ oder ‘Apotheose’ fiir ein
richtiges Verstindnis der Denkmiler nicht ausreichen.
Die Wahl der Vorbilder zeigt vielmehr, dass erst die
mit dem Meisterwerk verbundenen konkreten Leit-
vorstellungen, die durch Angleichung der Korperform
auf die Portritfigur ibertragen werden, eine Inter-
pretation ihrer Aussage ermoglichen®. Diese Darstel-
lungsweise kann jedoch nicht ohne weiteres als
‘retrospektiv’ im vorhin angedeuteten Sinn bezeichnet
werden, da sie gleichzeitig die Hoffnung auf eine bes-
sere Existenz im Jenseits enthilt. Panofsky hat dafiir

kens 269 mit Anm. 100 bemerkt zu Recht, dass »der Ver-
gleich mit einer Gottheit, von dem sowohl in griechischen
als auch in lateinischen Inschriften Beispiele vorliegen«, von
einer Identifizierung mit der Gottheit zu trennen ist. Daher
erscheint die Verwendung des Terminus »Deifikation« fiir
die Menschendarstellungen im Gotterhabitus trotz aller
Bemithungen, ihn zu prizisieren (z. B. »Privatdeifikation«
oder »identifizierende Deifikation«), missverstindlich.

3J. u. L. Robert, Bulletin épigraphique 1964, 596; Waelkens
263-268.

¢ Fin solches Beispiel liefert die Grabstele der Toulia
Neikiov aus Mesambria an der westlichen Schwarzmeerkiis-
te, deren Inschrift verkiindet, die als Hekate dargestellte
Verstorbene (wahrscheinlich eine Priesterin) sei tatsichlich
mit der Géttin vereinigt: IGBulg. 1% 345; Diill 117-119 Abb.
T 2; Wrede, Consecratio 63. 238 Nr. 120. Dies ist freilich
ein dusserst seltener Fall; nach L. Robert, Gnomon 31,
1959, 3 »a vrai dire uniquex.

" Wrede, Consecratio 116-123; vgl. R. Turcan, Gnomon 54,
1982, 683: »Au total, cette imagetie atteste moins le souci
d’une identification réelle avec telle ou telle divinité que
laffirmation d’une identité sublimée par le mythe«.

8 Maderna a. O. (s. 0. Anm. 2) 122.

108

den Terminus »symbolische Parallelisierung« geprigt,
der in Fillen wie diesem schon deshalb angebracht
erscheint, weil er sich nicht nur auf Allegorien, son-
dern auch, wie in unserem Fall, auf mythologische
Modelle beziehen lisst.

Auf den kaiserzeitlichen Grabreliefs aus Makedonien
werden die Verstorbenen oft in Form von Gottersta-
tuen dargestellt. Die Frage, weshalb dieser Usus, der
vor allem aus Italien und den westlichen Provinzen
des romischen Reiches bekannt ist, in Griechenland
und in Kleinasien dagegen so gut wie nicht vor-
kommt, gerade in Makedonien besondere Verbreitung
fand, braucht uns hier nicht zu beschiftigen'’. Deut-
lich ist auf jeden Fall, dass er (mit Ausnahme einzelner
Beispiele) mit dem in den westlichen wie in den &stli-
chen Provinzen bezeugten Phinomen der Vergottli-
chung der Verstorbenen nicht verbunden ist. Wir
konnen also davon ausgehen, dass die auf makedoni-
schen Grabreliefs der Kaiserzeit vorkommenden
Gotterbilder prinzipiell nicht als Transfigurationen
der Verstorbenen'!, sondern als mythologische Aqui-
valenzen ihrer korperlichen und geistigen Eigen-
schaften sowie ihrer Tugenden zu deuten sind'2.

Nicht selten lisst sich die Wahl der Gotterfigur mit
Hilfe der in der Inschrift enthaltenen Auskinfte oder
aus dem Bildzusammenhang erkliren. Besonders klare
Beispiele dafiir liefern die Grabsteine fiir Kinder und
vorzeitig gestorbene junge Leute. Ein Grabrelief aus
der Umgebung von Beroia, das eine Mutter, deren
Name nur teilweise erhalten ist, fur ithre beiden Kin-
der Zeinog und Zekovvda aufstellen liess, stellt diese
als Artemis und Apollon dar'®. Die Mutter selbst ist

? Panofsky a. O. (s. 0. Anm. 3) 23 ff.

1 Dazu Wrede, Consecratio 54—63. 158, der 53 Belege aus
Makedonien aufzihlt; vgl. die Uberlegungen von Diill 120.
130-135.

"' Gegen eine solche Deutung sprechen z. T. die zugehéri-
gen Inschriften, worauf bereits Wrede, Consecratio 56. 58
aufmerksam machte.

12 Auch Wrede, Consecratio 62 f. deutet die Gétterfiguren
auf makedonischen Grabreliefs im Prinzip symbolisch bzw.
allegorisch, in Verbindung mit dem Namen, dem Alter und
dem Familienstand des Verstorbenen, auf dessen Grab sie
standen.

3 L. Heuzey, Mission archéologique en Macédoine (1864—
69; erschienen 1876) 236 Nr. 107 (mit guter Zeichnung von
Daumet); Wrede, Consecratio 56. 208 Nr. 42 (mit Lit.). Das
von Heuzey noch vollstindig gesehene Grabrelief ist heute
zerstort; im Archiologischen Museum von Beroia werden
unter der Inv.-Nr. 187 zwei kleine Fragmente davon aufbe-
wahrt. Diese Auskunft sowie Photos der erhaltenen Reste
verdanke ich Victoria Allamani-Souri.



unten als trauernde Sitzfigur zu sehen. Eine im Zei-
chen des Positivismus stehende Deutung, wie sie im
spiten 19. Jh vertreten wurde, wonach hier zwei be-
sonders schone Kinder zu erkennen wiren, die bei
sakralen Spielen die beiden Gottheiten darstellten',
erscheint aus heutiger Sicht nicht befriedigend — so-
lange keine Zeugnisse iiber solche Kulthandlungen
vorhanden sind. Die ikonographische Gleichstellung
von Mensch und Gott sollte vielmehr, wie oben dat-
gelegt wurde, nicht wortlich, sondern metaphorisch
aufgefasst werden. Demnach sind die Figuren der
gottlichen Geschwister symbolische Andeutungen auf
die Jugend und die Unschuld der beiden Kinder, wel-
che nicht als normale Sterbliche portritiert, sondern
als idealisierte Gestalten vor Augen gefiihrt werden.
Die Aussage des Bildes wire somit, dass die verstor-
benen Geschwister genau wie Apollon und Artemis
jung, rein und schén waren'® und so ewig in Erinne-
rung bleiben sollen.

Dass die Figur der Artemis auf Grabreliefs als Dar-
stellungstypus unverheirateter Midchen gewihlt ist,
leuchtet ohne weiteres ein; denn diese Gottin verkor-
pert wie keine andere die jungfriuliche Schénheit in
Verbindung mit der Keuschheit'®. Soweit die Reliefs
mit Inschriften versehen sind, bestitigen diese, dass
die Verstorbenen tatsichlich vor der Ehe gestorben
sind. Das von Wrede als Ausnahme von dieser Regel
angefithrte Grabmal einer kaisetlichen Sklavin namens
Restituta aus Thessalonike!”, ist in Wahrheit keine.
Denn die schon an sich unwahrscheinliche Behaup-
tung, das zwolfjahrige Midchen sei nicht nur verhei-
ratet gewesen, sondern habe sogar Kinder gehabt'8,

" F. Back, De graecorum caerimoniis in quibus homines
deorum vice fungebantur (Diss. Berlin 1883) 35 f.: Liberi
vivi, hand dubie quod pulchritudine florebant, ad sacrum quoddam
spectaculum agendum electi fuerant, ille ut Apollinis illa ut Dianae
vice fungeretur.

15 Zu Apollon und Artemis als mythologischen Vorbildern
jugendlicher Schonheit in der Grabkunst s. Tertullian, .44
nat. 110, 26 f; vgl. Wrede, Consecratio 79 f. mit Anm. 127.
16 Wrede, Consecratio 109.

17 Thessaloniki, Archiologisches Museum, Inv.-Nr. 1215:
Wrede, Consecratio 59. 229 Nr. 102 Taf. 21, 5.

18 So Wrede, Consecratio 59. Da Restituta Sklavin war, kann
die Beziehung zu ihrem vermutlichen (in der Inschrift je-
denfalls nicht genannten) Gatten kein matrimonium, sondern
nur ein contubernium gewesen sein. An sich wire die Bezie-
hung zu einem Mann in so jungem Alter keineswegs un-
méglich. Es ist bekannt, dass die Romerinnen in der Regel
vor dem 20. Lebensjahr heirateten; s. M. Bang, Das ge-
wohnliche Alter der Midchen bei der Verlobung und Ver-
heiratung, in: L. Friedlinder — P. Wissowa, Darstellungen
aus der Sittengeschichte Roms IV10 (1921) 133-141 Appen-

beruht auf einer wenig befriedigenden Lesung der
Inschrift!®.

Anders verhilt es sich mit der Figur der Aphrodite.
Denn das Bild der Liebesgottin ist gleichbedeutend
mit reizender weiblicher Schonheit, die Verlangen in
den Minnern weckt. Somit verkorpert Aphrodite den
Begriff der begehrenswerten Frau und bildet die Folie
zur keuschen Jungfrau, deren Urbild Artemis ist®. Thr
Angeglichene diirften daher verheiratet oder zumin-

dix 11. A. G. Harkness, Age at Marriage and at Death in the
Roman Empire, TAPhA 27 (1896) 35-72, hat mit Hilfe von
statistischen Daten aus dem CIL versucht, das durch-
schnittliche Alter der Frauen bei der Heirat auf etwa 16
Jahre festzulegen. Nach M. K. Hopkins, The Age of Roman
Gitls at Marriage, Population Studies 18, 1964—65, 309-327
heirateten die rémischen Madchen oft jinger. B. D. Shaw,
The Age of Roman Gitls at Marriage. Some Reconsiderati-
ons, JRS 77, 1977, 30-46 kommt zu dem Ergebnis, dass die
Romerinnen normalerweise »in their late teens« heirateten.
Die zur Ehe erfordetliche Volljahrigkeit trat post duodecimum
annum ein (also mit dem vollendeten 12. Jahre, s. Bang a. O,;
nach Shaw a. O. 42 Anm. 42 ist damit das 11. Jahr gemeint).
Zuweilen wurden die Madchen schon frither dem verlobten
Gatten zugefiihrt; s. M. Durry, Le mariage des filles im-
puberes a Rome, CRAI 1955, 84-91; ders., Sur le mariage
romain, RIDA 3, 1956, 227-243; A. Del Castillo, Sobre la
controversia entre mattimonio romano y pubertad femen-
ina, Durius 4, 1976, 195-201. Es ist aber trotzdem schwer
zu glauben, dass ein zwolfjahriges Madchen bereits mehr als
ein Kind haben konnte.

Y Die Inschrift lautet nach meiner Lesung: Restitutae
Caesar(ts) | n(ostri) servae. visat anmn(is) | XII. Restitutus et
An|this fi</>(iae) b(ene) m(erenti) oder blonae) m(emoriae).
Demnach ist das Grabmal der jungen Restituta von ihren
Eltern errichtet worden; das Madchen diirfte verstorben
sein bevor es mit einem Mann in Berithrung kam. Der
Irrtum geht darauf zuriick, dass C. Edson, IG X 2, 1 Nr.
740, in der letzten Linie die Buchstaben FII als f{7)i inter-
pretierte. Diese sonst nicht bezeugte Abbreviation ist aber
mit Riicksicht auf den Kontext kaum annehmbar, denn sie
setzt voraus, dass die Kinder der Zwolfjahrigen alt genug
waren, um ihr ein Grabmal aufzustellen! Wrede, Consecra-
tio 59 geht zwar nicht soweit, diesen Schluss zu ziehen, gibt
aber Edsons Text, der ihn impliziert, unverindert wieder.
Meiner Ansicht nach ist das zweite I ein verschriebenes L
(der horizontale Strich hitte sehr wohl in Farbe hinzugefugt
werden koénnen). Mit der Lesung fi</>(ize) verschwindet
das inhaltliche Problem.

% Dass Artemis die Jungfriulichkeit verkdrpert, ist allge-
mein bekannt und bedarf keiner besonderen Begriindung.
Aphrodite erscheint stets als Gegenbild dazu; s. Schol. zu
Odysee 5, 123: ayvrv 8¢ trv "Aptepy g nopBévov Kadel:
6mep "Agpoditn ok v Exot. Vgl. Turcan a. O. (5. 0. Anm.
7) 679: »Les représentations théomorphes ont surtout va-
leur allégorique .. Aphrodite y glorifie la beauté dans
I'amour, Artémis la beauté chaste des filles dans la virgi-
nité.

109



dest fiirr die Heirat bestimmt gewesen sein®. Bevor-
zugter Typus auf den makedonischen Grabreliefs ist
dabei eine Variante der halbnackten Anadyomene®.
Véllig nackte Darstellungen der Géttin, die von der
Knidia oder der Kapitolinischen Aphrodite abhingen,
kommen vor-allem fiir junge Madchen in Frage, ins-
besondere wenn der Bildzusammenhang auf eine
besondere Situation hinweist. Fin solches Beispiel
liefert ein Grabaltar aus Thessalonike, den eine Frau
namens Titinnia Procla fiir ihre Freigelassene Titinnia
Ttibula und deren Kinder Gaius und Gaiane errich-
tete. Auf dem Relief erscheinen nur zwei Figuren,
Aphrodite und Eros, die aufgrund ihrer ihnlichen
Grosse wohl die beiden Kinder darstellen®. Die zum

2l Wrede, Consecratio 110. Da die Madchen bereits in sehr
jungem Alter verlobt werden konnten (s. o. Anm. 18),
braucht es nicht zu befremden, wenn zuweilen auch Kinder
im figiirlichen Typus der Aphrodite dargestellt sind. Das
Thema der Verlobung kommt gelegentlich in der epigram-
matischen Dichtung vor; vgl. das Grabepigramm des Euty-
chianos, Verf,, EpigrAnat 17, 1991, 72, dessen letzter Vers
nach der uberzeugenden Erginzung von K. Tsantsanoglou
(bisher nicht veroffentlicht) folgendermassen zu lesen ist:
pvnlotebetd pot yapog Hidn.

22 Wrede, Consecratio 60 f.

B Thessaloniki, Archiologisches Museum, Inv.-Nr. 1688:
Wrede, Consecratio 58. 203 Nr. 25 Taf. 4, 3. Die von Wre-
de a. O. 58 gedusserte Ansicht, der Aphroditetypus sei »fiir
eine Mutter aufgegriffen worden«, beruht auf der wenig
befriedigenden Edition der Inschrift durch C. Edson, IG X
2, 1 Nt. 516, der die Buchstaben ®PE am Ende der ersten
Zeile als Bpe[nt)] im Nominativ erginzte. Dazu ist folgen-
des zu bemerken: 1. Der rechte Rand ist erhalten; die Zeile
ist also vollstindig und die drei letzten Buchstaben sind als
Abbreviation anzusehen. 2. Das abgekiirzte Wort ist wohl
nicht im Nominativ, sondern im Genitiv zu erginzen, da es
mit dem unmittelbar vorangehenden Namen und den fol-
genden mit kai verbundenen Genitiven syntaktisch zu-
sammengehort. Die Inschrift sollte also folgendermassen
transkribiert werden (so bereits G. Daux, BCH 99, 1975,
180):

Tiwvvioe TIpdkia Timvviag TpiBodrog Bpe(ntiic) | xai
noudiov (=wv) adtiig Faiaviic kai Faiov pveiog | xépv.
»Titinnia Procla errichtete das Grabmal ihrer einstigen
(inzwischen freigelassenen) Haussklavin Titinnia Tribula
(das anscheinend sonst nicht tberlieferte cognomen ist wohl
mit Trebulla identisch, s. I. Kajanto, The Latin Cognomina
[1965] 171) und deren Kinder Gaiane und Gaius«. Dies ist
ibrigens unter den Grabinschriften von Thessalonike das
einzige Beispiel, bei dem die Namen der Verstorbenen im
Genitiv stehen (der elliptische Satz ist wohl mit einem Aus-
druck wie pvijua €otnoev oder dgl. zu erginzen). Sonst
wird immer der Dativ verwendet, wenn der Name des
Auftraggebers des Monuments als Subjekt im Nominativ
erscheint; s. L. Robert, RPhil 1974, 224 {. 230.

110

Wesen der beiden Gottheiten gehorende Nacktheit ist
wahrscheinlich im Zusammenhang mit einer Liebes-
symbolik zu sehen und deutet somit die zarten Ge-
fihle der Auftraggeberin fiir die Kinder ihrer Freige-
lassenen an?. Darstellungen von Verstorbenen im
Gotterhabitus kommen auch sonst auf Grabmonu-
menten vorzeitig Verstorbener (Gwpol) vor, woraus
man schliessen kann, dass sie zugleich eine Trost-
funktion hatten?.

Im Gegensatz zu den bereits genannten Statuentypen
scheint die Figur der bekleideten, das Himation hoch-
ziehenden Aphrodite Louvre-Neapel (oder Aphrodite
Fréjus)®, deren Gestus der Enthillung (ava-
kGAvy1c)?’ wohl die Heirat andeutet, als Bild der Ehe-
frau fungiert zu haben. Interessant ist die Feststellung,
dass der Typus nur auf Grabmonumenten aus Make-
donien, und zwar bis auf eine einzige Ausnahme aus
Thessalonike und Umgebung vorkommt®. Die Be-

# Zur Deutung des Eros als Darstellung eines verstorbenen
Kindes s. B. Schroder, BJb 108/109, 1902, 65, anlisslich
eines Grabreliefs aus Mainz; F. Cumont, Le symbolisme
funéraire des romains (1942) 346 f. Besonders aufschluss-
reich ist die Diskussion der Frage bei N. Himmelmann-
Wildschiitz, MarbWPr 1959, 35 f. Anm. 34; Wrede, Conse-
cratio 126-129 glaubt an eine Identifikation der als Eroten
dargestellten toten Knaben mit dem Gott seit antoninischer
Zeit.

3 Cumont a. O.; Waelkens 280 mit weiteren Belegen.

2 Zum Typus s. zuletzt M. Brinke, Die Aphrodite Louvre-
Neapel, AntP1 25 (1996) 7-59.

2 Das Hochhalten des Mantelzipfels bei der Aphrodite
Fréjus ist wohl als Gestus der Entschleierung zu verstehen,
wie D. Arnold, Die Polykletnachfolge. Untersuchungen zur
Kunst von Argos und Sikyon zwischen Polyklet und Lysipp.
JdI Ergh. 25 (1969) 79 f. dargelegt hat. Auch F. Hiller,
Formgeschichtliche Untersuchungen zur griechischen Sta-
tue des spiten 5. Jahrhunderts v. Chr. (1971) 3 £. deutet den
Gestus als Ablegen des Mantels, versteht thn aber als Hin-
weis auf das Bad der Goéttin. Eine Ubersicht der verschie-
denen Deutungen des Motivs bietet M. Brinke, Kopienkriti-
sche und typologische Untersuchungen zur statuarischen
Ubetlieferung der Aphrodite Typus Louvre-Neapel (1991)
84. Zum Gestus der avokdivyig als symbolische Andeu-
tung der Ehe s. die bei V. Pirenne-Delforge, L’Aphrodite
grecque (1994) 202 Anm. 44 zitierten Studien. Zur Wieder-
gabe des Gestus in der Kunst s. S. Charitonidis, Cristallisa-
tion d’un geste, BCH 86 (1962) 185-192; C. Karousos, in:
Festschrift fur A. K. Otlandos IIT (1966) 271-274 (dt.
Ubers.: MiiJb 20, 1969, 7 ff)). Weiter zur Deutung des Ges-
tus und zu seiner Verbindung mit dem Motiv des von der
einen Schulter herabgleitenden Chitons s. B. Schmaltz, JdI
112, 1997, 90-94.

2 Wrede, Consecratio 60; P. Karanastassis, AM 101, 1986,
273. 288 f. mit einer Liste aller sieben bislang veroffent-
lichten Reliefs, wovon nur eines nicht aus Thessaloniki,



schrinkung auf einen so engen geographischen Raum
lasst sich nicht einfach als Folge des begrenzten Re-
pertoires der lokalen Werkstitten erkliren®; denn sie
setzt konkrete Vorstellungen und Priferenzen der
Kundschaft im Hinblick auf die Statuentypen voraus,
was auf einen besonderen religiosen Hintergrund
hindeutet. In der Tat scheint der Kult der Aphrodite
als miutterliche Gottheit fiir die Stadt eine besondere
Bedeutung gehabt zu haben. Wie ich an anderer Stelle
zu zeigen versuchte®, war sie im spatarchaischen ioni-
schen Tempel, der in der Kaiserzeit im Westen der
Stadt stand, als Venus Genetrix verehrt. Dieser Tem-
pel ist wahrscheinlich aus der benachbarten, seit Kas-
sanders Zeit dem Territorium von Thessalonike ange-
gliederten Hafenstadt Aineia transportiert worden, in
Verbindung mit der Griindung eines Kultes fiir Tulius
Caesar, der sein Geschlecht tiber Iulus, den Sohn
(oder Enkel) des trojanischen Helden Aeneas, auf die
Géttin zurtickfiihrte.

Ein Beispiel, das die hier vorgeschlagene Deutung der
Artemis- und Aphroditedarstellungen auf den kaiser-
zeitlichen Grabreliefs von Thessalonike zu bestitigen
scheint, liefert der Sarkophag der Schwestern Antonia
Attike und Antonia Pistis, die auf der Vorderseite in je
einer Bogennische als Artemis von Versailles bzw. als
Aphrodite Fréjus erscheinen (Taf. 26, 1)*!. Dass die
Gottin Artemis als Jigerin und folglich als Schiitzerin
der Jungfriulichkeit gesehen wird, zeigt zusitzlich ein
rechts oben auf dem Sarkophagkasten in flachem
Relief wiedergegebener Hirsch. Schon wegen des
reprasentativen Charakters des Denkmals kann die
Wahl der Gottinnen kaum zufillig sein. Wir kdnnen
also davon ausgehen, dass fiir Auftraggeber und Be-
trachter des Sarkophags jeder dieser statuarischen
Typen Triger einer konkreten Aussage war. Die als
Artemis dargestellte war allem Anschein nach die
jungere Schwester, die unverheiratet starb; die als
Aphrodite erscheinende diirfte dagegen alter und
bereits verheiratet oder verlobt gewesen sein. Diese
Interpretation wird zudem durch die Beobachtung
gestirkt, dass die Gegeniiberstellung der zwei Gottin-
nen (der Jagerin und Jungfrau Artemis und der sich

sondern aus dem nicht sehr weit entfernten Dion stammt.

» Entgegen der Meinung von Wrede, Consecratio 61: »Die
unterschiedliche Verbreitung lisst sich wahrscheinlich
durch Werkstitten und deren Belieferungsgebiete erklirenc.
% Verf,, H Aatpeia g Aepoditng oty mepoyn tov
®eppaiov k6ATOL, Ancient Macedonia 6 (1999) 1329-1343.

3! Thessaloniki, Archiologisches Museum, Inv.-Nr. 5677,
IG X 2, 1 Nr. 972: Wrede, Consecratio 56. 60. 229 Nr. 99.
320 Nr. 324 Taf. 21, 3; Karanastassis a. O. 288 f. AI 35 Taf.
65, 1.

enthiillenden Liebesgottin Aphrodite) an das Biih-
nenbild des euripideischen Hippolytos erinnert, in
dem — wie bereits der Anfang des Stiickes (V. 58—120)
verdeutlicht — eine Artemis- und eine Aphroditestatue
zu sehen waren®’. Die beiden Statuen veranschauli-
chen den polaren Gegensatz zwischen jugendlicher
Keuschheit und erotischem Begehren, der in der Tra-
godie das Schicksal der beiden Hauptpersonen, Hip-
polytos und Phaidra, bestimmt.

Ein unpubliziertes, aus mehreren Fragmenten zusam-
mengesetztes Grabrelief, vergegenwirtigt einen weite-
ren Grund, der die Wahl einer Aphroditefigur als
Schmuck eines Frauengrabes bestimmen konnte,
nimlich den Bezug auf den Namen der Verstorbenen,
die in diesem Fall Aphrodito hiess (Taf. 26, 2)**. Ob
sie verheiratet war, ist unklar, da das Grabmal von der
Mutter errichtet wurde. Da sie aber mit 18 Jahren das
normale Heiratsalter bereits erreicht hatte*, ist die
Vermutung gerechtfertigt, dass sie zumindest verlobt
war.

Das wohl interessanteste Monument dieser Reihe ist
aber eine handwerkliche Grabstele aus der ostlichen
Nekropole der Stadt (Taf. 26, 3)* mit einem Epi-
gramm, in dem die Verstorbene Auffilliges tiber sich
selbst berichtet (Taf. 26, 4):

[MoAdxt vogevdic” ay[vloic | év éuoig Bardpoiot
tovvopa | pév pot énv Kigovikn kai Kolpidia,

32 W. S. Barrett, Euripides Hippolytos (1964) 154; N. C.
Hourmouziades, Production and Imagination in Euripides.
Form and Function of the Scenic Space (1965) 8.

3 Thessaloniki, Archiologisches Museum, Inv.-Nr. 6112.
Ahnliche Anspielungen auf Namensverwandtschaft zwi-
schen dem Verstorbenen und der Gottheit, deren Ziige er
annimmt, kommen auf makedonischen Grabsteinen auch
sonst vor; s. Dull 123 f.

3 Zum ‘normalen’ Heiratsalter der Frauen in der Kaiserzeit
s. 0. Anm. 18.

% Héhe: 49 cm, Breite: 29,5 cm. C. Makaronas, Makedonika
2,1941-52, 598 Nr. 11 Taf. 7 b (Fundbericht); P. Amandry,
BCH 64/65, 1940/41, 249; O. Walter, AA 1942, 163; Diill
121; Wrede, Consecratio 54 f. 60. 320 Nr. 325. Karanastas-
sis 2. O. (s. 0. Anm. 28) 273. 288 Al 34. Die Stele war als
Deckplatte eines spitantiken Grabes wiederverwendet
worden. Karanastassis a. O. datiert sie in das 2. Viertel des
2. Jhs. n. Chr. Inwieweit eine so prizise Datierung iberzeu-
gend sein kann, mag angesichts der flichtigen Bearbeitung
dahingestellt bleiben. Die Stele diitfte aber auf jeden Fall
aus typologischen Griinden dem 2. oder spitestens dem
frithen 3. Jh. n. Chr. angehoéren.

36 V. Peek, Griechische Versinschriften I (1954) Nr. 1059,
IG X 2,1 Nr. 299.

%7 Auf dem Stein steht ATMOIZ; die naheliegende Korrek-

111



fv éndbnoev "Epag | i v Haeinv 'Appoditmv:|
KeTpon & év Topfe it Opnokevlt®dv EIAGTNTO.

»Mehrmals wurde ich vermihlt in meinem reinen
Gemach; mein Name war Kleonike und auch Kiyrilla,
die Eros wegen der Aphrodite von Paphos begehrt
hat. Im Grabe liege ich aber wegen der Liebe der
Kultgenossenc.

Bei der Interpretation des Epigramms dringen sich ei-
nige Fragen auf, die bisher nicht geniigend bertick-
sichtigt wurden. Die Behauptung der Kleonike, die
auch den Spitznamen Kyrilla hatte, sich mehrmals
vermahlt zu haben, ist als Zeugnis weiblicher Eitelkeit
gedeutet worden, weshalb die Frau implizit®® oder
explizit?® fiir eine Hetire gehalten wurde. Das ist aber
schwer zu glauben. An sich wire natiirlich der prahle-
rische Hinweis einer verstobenen Hetire auf ihre
Errungenschaften in der Liebe, solange sie lebte,
kaum verwunderlich, auch wenn es unter den monu-
mentalen Grabepigrammen anscheinend keine Paral-
lelen dafiir gibt®. Hier ist aber nicht von erotischen
Erfolgen, sondern vielmehr von wiederholten Ver-
mihlungen der Frau die Rede, welche zudem stets in
ihrem eigenen Gemach stattgefunden haben sollen*'.
Eine Hetire konnte schwetlich so etwas von sich
behaupten. Noch tberraschender ist es zu erfahren,
dass das Gemach der Frau trotzdem rein blieb; das
Paradoxon bedarf einer Erklirung,

Eine normale Ehegattin kann indes unsere Kleonike-
Kyrilla nicht gewesen sein; denn eine Frau, die sich

tur des M in N fithrte bereits Walter ein, der ay(v)oiot las,
was auch Robert iibernommen hat. Das auf dem Stein nicht
vorhandene letzte I ist erst von Peek ausgelassen worden.
Die Korrektur ay(v)oig verdient aus inhaltlichen Griinden
(s. u. Anm. 47) den Vorzug gegeniiber Edsons Vorschlag
(zu IG X 2, 1 Nr. 299), das Adjektiv ay(ayporg zu erken-
nen. Edson nahm wahrscheinlich deshalb an der Lesung
ay(v)oic Anstoss, weil er, wie auch andere Gelehrte, davon
ausging, dass die verstorbene Kleonike Hetire war. Es ist
aber fragwiirdig, ob dyopog fiir das Gemach einer Hetire
eine passende Bezeichnung ist, denn das Wort impliziert
Abstinenz vom Geschlechtsverkehr.

38 1. Robert, Hellenica 2, 1946, 133.

¥ Diill 121; Wrede, Consecratio 62.

# Die Anthologia Palatina enthilt eine Reihe von fiktiven
Grabgedichten auf Hetiren, die iiber ihre erotischen Errun-
genschaften Auskunft geben: Anthologia Palatina VII 217-
223.

# Der Kontext macht deutlich, dass das eheliche Gemach
(vOugerog BGAopog) gemeint ist; zum Ausdruck vgl ein
Grabepigramm aus Pierien: J. M. R. Cormack, Klio 52,
1970, 56 f. Nr. 9. Das Passivum vuppedecBat wird stets fiir
die dem Mann zugefithrte Ehefrau verwendet; s. LS] s. v.

112

um ihren guten Ruf kimmerte, hitte sich eher ge-
rihmt, ihrem Mann stets treu geblieben zu sein. Auf-
fallend ist ausserdem, dass die Bestattung nicht, wie
bei Frauen sonst ublich, von Familienmitgliedern,
sondern von den Mitgliedern eines Kultvereins vor-
genommen wurde. Dass die Worter Bpnokeio und
fpnokevtoi  in  der Kaiserzeit die Bedeutung
‘Kultgenossenschaft’ bzw. ‘Kultgenossen’ haben, hat
Louis Robert anhand von zahlreichen inschriftlichen
Beispielen dargelegt®®. Es verdient besonders hervor-
gehoben zu werden, dass gerade der Plural
fpnokevtai nur in Makedonien vorkommt®. Gerade
im Falle des Epigramms der Kleonike-Kyrilla méchte
jedoch Robert ausnahmsweise das Wort 8pnoxevtad
in Ubertragenem Sinn verstehen, nimlich als Verehrer
(adorateurs). Damit sind aber die Interpretations-
schwierigkeiten nicht beseitigt; denn dass die Liebha-
ber einer schonen Hetire sich zusammenschlossen,
um sie zu begraben, wird man ungern glauben.

Die Parallelen lassen keinen Zweifel dariiber, dass
Kleonike-Kyrilla von den Mitgliedern eines Kultver-
eins bestattet wurde. Dieser Usus war bekanntlich im
gesamten romischen Reich verbreitet und ist auch fir
Thessalonike bezeugt*. Vereine, die sich um die Be-
stattung ihrer verstorbenen Mitglieder kimmerten,
waren in der Regel collegia tenuiorum, die zugleich ande-
re Zwecke haben konnten und hiufig den Kult einer
Gottheit pflegten, von der sie ithren Namen ableite-
ten®. Es ist also sehr wahrscheinlich, dass unsere
Kleonike-Kyrilla mit einem Verein von Verehrern der
Aphrodite verbunden war, in dem sie wohl eine
Funktion zu erfiillen hatte. Durch den Wortlaut des
Epigramms wird nahegelegt, dass sie an hierogami-
schen Riten teilnahm, indem sie wiahrend eines Rituals
einem Gott (moglicherweise Eros) symbolisch zuge-
fuhrt wurde, wie etwa die Gattin des Archon Basileus
dem Dionysos bei den grossen Dionysien in Athen.

*2 Robert a. O. (s. 0. Anm. 38) 132 f; ders., Etudes épigra-
phiques et philologiques (1938) 226-235.

# L. Robert, RPhil 1939, 133 (Op. Min. Sel. 11, 1286).

H Verf., ZPE 90, 1992, 95. Eine weitere derartige Inschrift
veroffentlicht E. Trakosopoulou-Salakidou in: Ancient
Macedonia V 3 (1993) 1569 ff. Nr. 9.

# J.-P. Waltzing, FEtude historique sur les corporations
professionelles chez les romains I (1895) 256-300; s. zuletzt
J. S. Kloppenborg in: J. S. Kloppenborg — S. G. Wilson
(Hrsg.), Voluntary Associations in the Graeco-Roman
World (1996) 20-26; vgl. W. Cotter, ebenda 86—-88.

¥ Aristoteles, Ath. Pol. 3, 5. Zur Deutung der Stelle s. A.
Wilhelm, AnzWien 1937, 39-57 (= Akademieschriften zur
griechischen Inschriftenkunde II 582-600); vgl. P. J. Rho-
des, Commentary on the Aristotelian Athenaion Politeia



Aus diesem Ritual ist moglicherweise die pantomimi-
sche Darstellung der Vermihlung des Dionysos mit
Ariadne am Ende des Xenophontischen Symposions
(IX,2-5) inspiriert. Auf diese Weise lassen sich die
ungewohnlichen und scheinbar widerspriichlichen
Angaben des Gedichts erkliren: die zahlreichen Ver-
mihlungen im reinen und heiligen Gemach der Frau
(y(v)oic &v éuoig Bardpowcr)”’, die Gunst der
Aphrodite, die sie dem Eros begehrt machte, und
schliesslich die Sorge der Mitglieder des Kultvereins
um ihre Bestattung.

Solche Riten sind in der Kaiserzeit tatsichlich be-
zeugt. Aelius Aristeides erwihnt in einer Rede an die
Smyrnier die Hierogamie der Aphrodite als fréhliches
Spiel im Zusammenhang mit einem nichtlichen Fest
(Pannychis’), das er mit den Dionysien vergleicht®.
Andererseits lisst die Erwidhnung des Eros in unse-
rem Epigramm an mystische Kulthandlungen eroti-
schen Inhalts denken, die, wohl vom platonischen
Symposion inspiriert, in spiten Romanen eine Rolle
spielen®. Aus den Schriften frither christlicher Viter
erfahren wir weiter, dass hierogamische Riten und
erotische Mysterien in der Spitantike beliebt waren.
Clemens von Alexandria, Protr. 2, 14 und Firmicus
Maternus, De err. prof. rel. 10, 1 uberliefern, sichetlich
nach einer gemeinsamen Quelle, eine euhemeristische
Erklirung des Mythos von Kinyras und Aphrodite,
der nach ihrer Darstellung die Grundlage fiir die Ein-
weihung in erotische Mysterien bildete®. Tatian in
einer Aufzihlung der FEigenschaften heidnischer

(1981) 104 f; A. Avagianou, Sacred Marriage in the Rituals
of Greek Religion (1991) 177-181.

" Die Bedeutung »rein« des Adjektivs &yvdg, das sich spe-
ziell auf den Geschlechtsverkehr bezieht (s. 0. Anm. 37),
schliesst wohl hier den urspringlichen Sinn des Wortes
(heilig; s. P. Chantraine — O. Masson in: Sprachgeschichte
und Wortbedeutung. Festschrift Albert Debrunner [1954]
103) mit ein.

# Aelius Aristides, [Tepi 0D pr| SeTv KOUMSETV (29), 20: kol
prv o008 O kopdg TOSELOVTWY, BALA TalOviwy, gl pnév
BobAecbe, O @V Aovuciov, gl 8¢ BovAecbe, O T@V yopwv
TV 1epdV Kol @V mavvoyidwv. Vel A. Avagianou, Sacred
Marriage in the Ritual of Greek Religion (1991) 23 f. In der
Dichtung wird die Liebe zuweilen als nichtliche Mysterien-
zeremonie dargestellt, wie z. B. in einem fiktiven Weihepi-
gramm des Meleagros, Anthologia Palatina VI, 162:
“AvBepd oot Meléaypog £0v cuunaictopa. Adyvov, Kbmpt
@IAN, pOoTNV 6®V BETO TOVVLYISwV.

¥ Xenophon von Ephesos 2, 9, 2-13, 8; 3, 9, 2-4, 2, 10;
Achilles Tatius 1, 2, 2; 2, 19, 1. Dazu W. Burkert, Ancient
Mystery Cults (1987) 107 f.

*0's. die Bemerkungen von R. Turcan in seiner zweisprachi-
gen Ausgabe des Firmicus Maternus (Collection des Uni-
versités de France, 1988) 250 f.

Gotter stellt Aphrodite als Gottin der Vermihlungen
dar®!. Andererseits polemisiert Clemens, Strom. 3, 4,
27-30 gegen eine christlich-gnostische Sekte, die,
wohl von paganen hierogamischen Riten inspiriert,
eine apokryphe Lehre von der Allmichtigkeit des
Geschlechtsverkehrs entwickelt hatte®2,

Die vorgeschlagene Deutung des Epigramms der
Kleonike-Kyrilla rechtfertigt nicht nur die Wahl des
statuarischen Typus der Aphrodite Fréjus fiir die Dar-
stellung der Verstorbenen an sich, sondern auch ihre
Attribute. Der in der linken Hand gehaltene Apfel
geht wohl auf das Vorbild zuriick®; er ist bekanntlich
ein Liebes- und Fruchtbarkeitssymbol®* und spielt bei
mythischen Ehen und Vermihlungen, etwa im Pa-
risurteil und im Mythos von Atalante und Hippome-
nes (oder Melanion) eine wichtige Rolle’. Der auf
dem Boden neben der Verstorbenen dargestellte
Schmuckkasten konnte ebenfalls als Hinweis auf die
Vorbereitung fiir die festliche Vermahlung interpre-
tiert werden.

Aus der hier untersuchten Verwendung des statuari-
schen Typus der Aphrodite Fréjus auf den kaiserzeit-
lichen Grabreliefs in Thessalonike lassen sich Schliisse
beziiglich der Deutung des Originals ziehen. Seine As-
soziation mit verheirateten oder zumindest heiratsfa-
higen Frauen aufgrund des Gestus der Enthillung
und des in der Linken gehaltenen Apfels driickt eine
enge Beziehung der Goéttin zur Ehe aus, die sich mit
grosser Wahrscheinlichkeit auf das Original ubertra-
gen lisst; denn eine radikale Umdeutung des statuari-
schen Typus in der Kaiserzeit ist nicht leicht anzu-
nehmen. Damit stimmt iiberein, dass die Aphrodite
Fréjus seit hadrianischer Zeit als Darstellung der Ve-
nus Genetrix verwendet wird, wie Minzen der Kaise-

S Tatianus, Ad Graecos 8, 24: "Appoditn 8& ydpov mhokaic
ndetot.

22 Vgl. [Apuleius], Asckp. 21; Irenaeus, Haer. 1, 21, 3; 1, 14,
2. Dazu A. D. Nock, Conversion (1933) 285 (Anm. zu S.
71); R. M. Grant, The Mystery of Marriage in the Gospel of
Philip, VigChr 15, 1961, 129-140.

% Brinke a. O. (s. 0. Anm. 26) 11 f. mit Anm. 44. 54. Als
Liebessymbol steht der Apfel in engster Verbindung zu
Aphrodite; s. A. R. Littlewood, The Symbolism of the
Apple in Greek and Roman Literature, HarvStCIPhil 72,
1967, 147-181; M. K. Brazda, Zur Bedeutung des Apfels in
der antiken Kultur (Diss. Bonn 1977) 71-77; D. Fasciano
in: Mélanges d’études anciennes offerts a M. Lebel (1980)
45-51; Pirenne-Delforge a. O. (s. 0. Anm. 27) 410-412.

> Brazda a. O. 42-44; Fasciano a. O. 47-49; Pirenne-
Delforge a. O (s. 0. Anm. 27) 412.

% Brazda a. O. 55-70; Fasciano a. O. 49-51; Pirenne-
Delforge a. O. (s. 0. Anm. 27) 411.

113



rin Sabina zeigen’. Auf die Bedeutung des Kultes der
Venus Genetrix in Thessalonike wurde bereits oben
hingewiesen. Dieser Kult setzt natiirlich ein Kultbild
voraus, das mit der im Sarapieion im Westen der Stadt
gefundenen, besonders qualititvollen Replik®’ iden-
tisch sein kénnte. Dass Repliken des Typus in der
Kaiserzeit auch als Kultbilder verwendet wurden,
zeigt ein Reliefbild der Trajanssiule, auf dem der
Aphroditetempel von Ancona dargestellt ist; die durch
die gedffnete Tiir sichtbare Kultstatue ist eine Aphro-
dite Fréjus®®.

Diese Ubetlegungen erhirten m. E. die ansprechende
und mit viel Geschick vorgetragene Vermutung von
E. La Rocca, wonach die Aphrodite Fréjus eine
Aphrodite Nymphia darstellt®® und moglicherweise
das Kultbild des Heiligtums der Aphrodite £¢
Inmolbtew am Siidabhang der Akropolis von Athen
uberliefert, welches mit dem der Aphrodite Nymphia
in Troizen auf das engste verbunden war®.

36 M. Brinke, AntP1 25 (1996) 19 £.

57 Brinke, ebenda 20 f. R 5; G. Despinis — Th. Stefanidou-
Tiveriou — E. Voutiras, Catalogue of Sculpture in the Atr-
chaeological Museum of Thessaloniki 1 (1997) 102-104 Nr.
75 (G. Despinis).

58 1. Bacchielli, ArchCl 37, 1985, 133-137 Taf. 16. 18, 1;
Brinke a. O. 19.

¥ E. La Rocca, ASAtene 34-35, 1972-73, 441-450.

8 1. Beschi, ASAtene 45-46, 1967-68, 515-517; O. Dally,
JdI 112, 1997, 14-16. La Rocca a. O. 446—448 betont sei-
nerseits die enge Beziehung zwischen den »Zwillings-
heiligtimern« von Troizen und Athen. Zu Aphrodite als
Gottin der Ehe und zum Kult der Aphrodite Nympbhia s.
Pirenne-Delforge a. O. (s. 0. Anm. 27) 183 f. 412. 421-26.

114

TAFELVERZEICHNIS

‘Taf. 26, 1 Sarkophag der Antonia Attike und der Antonia
Pistis. Thessaloniki, Archdologisches Muscum,
Inv. 5677. Photo Museum.

‘I'af. 26, 2 Grabrelief der Aphrodito. Thessaloniki, Archio-
logisches Museum, Inv. 6112. Photo Museum.

Taf. 26,3.4  Grabstele der Kleonike. Thessaloniki, Archiologi-

sches Museum. Photo Museum.



	Aphrodite Nymphia

