
Zeitschrift: Hefte des Archäologischen Seminars der Universität Bern

Herausgeber: Archäologisches Seminar der Universität Bern

Band: 4 (2001)

Artikel: Aphrodite Nymphia

Autor: Voutiras, Emmanuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521432

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EMMANUEL VOUTIRAS

APHRODITE NYMPHIA*

In der Grabkunst der Kaiserzeit werden bekanntlich

zur Darstellung der Toten oft statuarische Typen von
Gottern oder Heroen verwendet, die aus dem Repertoire

der in jener Zeit zahlreich hergestellten Kopien
und Umbildungen klassischer Meisterwerke endehnt
sind Dieses fur das moderne Empfinden gelegentlich
störende Verfahren1, welches darin besteht, Menschen

im Gotterhabitus darzustellen oder gottliche und

* Dieser Beitrag entstand im Frühjahr 1998 in Princeton,
N J wahrend eines zweimonatigen Studienaufenthaltes, im
Rahmen emes Austausches zwischen dem Program in
Hellenic Studies der Universität Princeton und der Philosophischen

Fakultat der Universität Thessaloniki Besonders
danken mochte ich dem Leiter des Program in Hellenic
Studies, Dr Dimitri Gondicas fur seme Gastfreundschaft
sowie dem Referenten der Firestone Library der Universität
Princeton, Dr Jochen Twele fur seme Hilfe bei der
Beschaffung von Literatur Fur die Verbesserimg memes
deutschen Textes bm ich Dr Wilfred Geominy (Bonn) zu Dank
verpflichtet
Besondere Abkürzungen
Dull S Dull, Gotterdarstellungen auf ma¬

kedonischen Grabstelen, m Essays in
Memory of Basil Laourdas (1975)
115-135

Waelkens M Waelkens, Privatdeifikation m
Kleinasien und in der griechisch-
römischen Welt Zu emer Grabinschrift

aus Phrygien, m R Donceel -
R Lebrun (Hrsg), Archeologie et
religions de l'Anatoke ancienne Melanges

en l'honneur du prof Paul Naster
(1984) 259-307

Wrede, Consecratio H Wrede, Consecratio in formarn deorum.

Vergottlichte Privatpersonen m der
romischen Kaiserzeit (1981)

1

Vgl die Bemerkungen von H Wrede, RM 78, 1971, 144 f
bezuglich der Darstellung verstorbener Frauen im Typus
der Knidischen und der Kapitolinischen Aphrodite
»Derselbe Mangel an Kunstverständnis, verfemerter
Bildung und Scheu vor der Gottheit, der die Verbmdung von
göttlichem Leib und Portrat ermöglichte, drängte die Trager
der Privatapotheose auch zur Wahl des nackten Typus der
Liebesgottin« Zu den nicht immer eindeutigen Termini
»Privatapotheose« und »Privatdeifikation« s u S 108 und
Anm 5

menschliche Zuge m ein und derselben Figur zu

vereinen, indem ideale Korper mit Portratkopfen versehen

werden, ist seit langem in der archäologischen

Forschung beobachtet und neuerdings auf der Basis

breiter Materialsammlungen systematisch untersucht
worden2 Fur das Verständnis dieser auf den ersten
Blick zweckfremden Verwendung der Gotterikono-
graphie ist eine Klarung der damit verbundenen
Vorstellungen notwendig Dazu erscheint die kurze und

einprägsame Kategorisierung Erwin Panofskys
besonders hilfreich, der in der Grabkunst allgemein
zwischen einer »retrospektiven«, auf das Leben des

Verstorbenen zuruckschauenden, und einer
»prospektiven«, auf das Schicksal nach dem Tode
bezogenen Einstellung unterscheidet3

Fur die Deutung der als Gotter dargestellten Men-

schenfiguren auf kaiserzeithchen Grabreliefs ist
gemäss diesem Prinzip zu prüfen, ob diese bildlichen
'Vergöttlichungen' als Zeugnisse einer Verklarung der
Verstorbenen zu deuten sind, also mit dem (in der
Antike bezeugten, s unten Anm. 5 und 6) Glauben an
die Vereinigung des Toten mit einer Gottheit, woraus
ein gottesahnhches Dasein im Jenseits resultiert, oder
vielmehr als Anspielung auf bestimmte Tugenden und
Eigenschaften des Verstorbenen, welche die entsprechende

gottliche Figur exemplarisch verkörpert
Letzteres Phänomen kann nur bedingt als

'Apotheose', 'Deifikation' oder 'Vergöttlichung'
bezeichnet werden Denn der Mensch wird in diesem
Fall der Gottheit nicht angeglichen, sondern nur mit
ihr verglichen, indem das übernommene Korperschema

als eine Art Chiffre verwendet wird, die
zeichenhaft den mit der göttlichen Figur verbundenen
inhaltlichen Kontext auf die menschliche Figur
ubertragt4

2 Wrede, Consecratio passim (mit der alteren Literatur zum
Thema), ferner C Maderna, Iuppiter, Diomedes und Merkur

als Vorbilder fur romische Bildnisstatuen (1988) passim,
bes 117-123
3 E Panofsky, Tomb Sculpture (1964) 16 f 19 f, vgl Wrede,

Consecratio 4
4 Maderna a O 122 f, vgl Wrede, Consecratio 3 f, Wael-

107



Obwohl die Tendenz zur Verherrlichung der Verstorbenen

durch die Gründung von Heroenkulten seit der

hellenistischen Zeit bekanntlich zunimmt und in der
Kaiserzeit die postume Apotheose von Privatpersonen

sowohl im westlichen als auch im östlichen Teil
des römischen Reiches inschriftlich belegt ist5, können
die Darstellungen von Verstorbenen im figurlichen
Typus von Götterstatuen nur dann 'prospektiv' (d. h.

als bildliche Andeutungen auf eine postume Fortexistenz

in der Gestalt einer Gottheit) interpretiert werden,

wenn eine zugehörige Inschrift dies ausdrücklich

bezeugt6. In den meisten Fällen liegt eine auf die
irdische Existenz des Dargestellten bezogene Deutung
näher, wonach die Hauptzüge seiner Persönlichkeit
und seine soziale Stellung anhand eines mythologischen

Exemplums repräsentativ zum Ausdruck
gebracht werden7.

Untersuchungen zur Verwendung bekannter statuarischer

Göttertypen als Porträtstatuen in der kaiserzeitlichen

Kunst haben deutlich gemacht, dass allgemeine

Begriffe wie 'Heroisierung' oder 'Apotheose' für ein

richtiges Verständnis der Denkmäler nicht ausreichen.

Die Wahl der Vorbilder zeigt vielmehr, dass erst die

mit dem Meisterwerk verbundenen konkreten
Leitvorstellungen, die durch Angleichung der Körperform
auf die Porträtfigur übertragen werden, eine

Interpretation ihrer Aussage ermöglichen8. Diese
Darstellungsweise kann jedoch nicht ohne weiteres als

'retrospektiv' im vorhin angedeuteten Sinn bezeichnet

werden, da sie gleichzeitig die Hoffnung auf eine bessere

Existenz im Jenseits enthält. Panofsky hat dafür

kens 269 mit Anm. 100 bemerkt zu Recht, dass »der

Vergleich mit emer Gottheit, von dem sowohl in gnechischen
als auch m lateinischen Inschriften Beispiele vorhegen«, von
emer Identifizierung mit der Gottheit zu trennen ist. Daher
erscheint die Verwendung des Terminus »Deifikation« fur
die Menschendarstellungen im Gotterhabitus trotz aller

Bemühungen, ihn zu präzisieren (z. B. »Pnvatdeifikation«
oder »identifizierende Deifikation«), missverstandhch.
5

J. u. L. Robert, Bulletin epigraphique 1964, 596; Waelkens
263-268.
6 Em solches Beispiel liefert die Grabstele der Iou/.ia
Nsuaou aus Mesambria an der westlichen Schwarzmeerküste,

deren Inschrift verkündet, die als Hekate dargestellte
Verstorbene (wahrscheinlich eme Priesterin) sei tatsächlich

mit der Gottin vereinigt: IGBulg. I2 345; Düll 117-119 Abb.
T 2; Wrede, Consecratio 63. 238 Nr. 120. Dies ist freilich
em äusserst seltener Fall; nach L Robert, Gnomon 31,
1959, 3 »ä vrai dire unique«.
7 Wrede, Consecratio 116—123; vgl. R. Turcan, Gnomon 54,
1982, 683: »Au total, cette imagene atteste moms le souci
d'une identification reelle avec telle ou telle divinite que
l'affirmation d'une identite subhmee par le mythe«.
8 Madema a. O. (s. o. Anm. 2) 122.

den Terminus »symbolische Parallelisierung« geprägt,
der in Fällen wie diesem schon deshalb angebracht
erscheint, weil er sich nicht nur auf Allegorien,
sondern auch, wie in unserem Fall, auf mythologische
Modelle beziehen lässt9.

Auf den kaiserzeitlichen Grabreliefs aus Makedomen
werden die Verstorbenen oft in Form von Götterstatuen

dargestellt. Die Frage, weshalb dieser Usus, der

vor allem aus Italien und den westlichen Provinzen
des römischen Reiches bekannt ist, in Griechenland
und in Kleinasien dagegen so gut wie nicht
vorkommt, gerade in Makedonien besondere Verbreitung
fand, braucht uns hier nicht zu beschäftigen10. Deutlich

ist auf jeden Fall, dass er (mit Ausnahme einzelner

Beispiele) mit dem in den westlichen wie in den östlichen

Provinzen bezeugten Phänomen der Vergöttlichung

der Verstorbenen nicht verbunden ist. Wir
können also davon ausgehen, dass die auf makedonischen

Grabreliefs der Kaiserzeit vorkommenden
Götterbilder prinzipiell nicht als Transfigurationen
der Verstorbenen11, sondern als mythologische
Äquivalenzen ihrer körperlichen und geistigen
Eigenschaften sowie ihrer Tugenden zu deuten sind12.

Nicht selten lässt sich die Wahl der Götterfigur mit
Hilfe der in der Inschrift enthaltenen Auskünfte oder

aus dem Bildzusammenhang erklären. Besonders klare

Beispiele dafür hefern die Grabsteine für Kinder und

vorzeitig gestorbene junge Leute. Ein Grabrelief aus

der Umgebung von Beroia, das eine Mutter, deren

Name nur teilweise erhalten ist, für ihre beiden Kinder

Zei7taq und ZsKOÜvöa aufstellen liess, stellt diese

als Artemis und Apollon dar13. Die Mutter selbst ist

9
Panofsky a. O. (s. o. Anm 3) 23 ff

10 Dazu Wrede, Consecratio 54—63. 158, der 53 Belege aus
Makedomen aufzählt; vgl. die Überlegungen von Dull 120.

130-135.
11

Gegen eme solche Deutung sprechen z. T. die zugehon-
gen Inschriften, worauf bereits Wrede, Consecratio 56. 58

aufmerksam machte.
12 Auch Wrede, Consecratio 62 f. deutet die Götterfiguren
auf makedonischen Grabrehefs im Prinzip symbolisch bzw.

allegorisch, in Verbindung mit dem Namen, dem Alter und
dem Familienstand des Verstorbenen, auf dessen Grab sie
standen.
13 L. Heuzey, Mission archeologique en Macedoine (1864—

69; erschienen 1876) 236 Nr. 107 (mit guter Zeichnung von
Daumet); Wrede, Consecratio 56 208 Nr. 42 (mit Lit.). Das

von Heuzey noch vollständig gesehene Grabrehef ist heute
zerstört; im Archäologischen Museum von Beroia werden
unter der Inv.-Nr. 187 zwei kleine Fragmente davon aufbewahrt.

Diese Auskunft sowie Photos der erhaltenen Reste
verdanke ich Victoria Allamani-Souri.

108



unten als trauernde Sitzfigur zu sehen. Eine im
Zeichen des Positivismus stehende Deutung, wie sie im

späten 19. Jh vertreten wurde, wonach hier zwei
besonders schöne Kinder zu erkennen wären, die bei
sakralen Spielen die beiden Gottheiten darstellten14,

erscheint aus heutiger Sicht nicht befriedigend —

solange keine Zeugnisse über solche Kulthandlungen
vorhanden sind. Die ikonographische Gleichstellung
von Mensch und Gott sollte vielmehr, wie oben

dargelegt wurde, nicht wörtlich, sondern metaphorisch
aufgefasst werden. Demnach sind die Figuren der

göttlichen Geschwister symbolische Andeutungen auf
die Jugend und die Unschuld der beiden Kinder, welche

nicht als normale Sterbliche porträtiert, sondern
als idealisierte Gestalten vor Augen geführt werden.
Die Aussage des Bildes ware somit, dass die verstorbenen

Geschwister genau wie Apollon und Artemis

jung, rein und schön waren15 und so ewig in Erinnerung

bleiben sollen.

Dass die Figur der Artemis auf Grabreliefs als

Darstellungstypus unverheirateter Mädchen gewählt ist,
leuchtet ohne weiteres ein; denn diese Göttin verkörpert

wie keine andere die jungfräuliche Schönheit in
Verbindung mit der Keuschheit16. Soweit die Reliefs

mit Inschriften versehen sind, bestätigen diese, dass

die Verstorbenen tatsächlich vor der Ehe gestorben
sind. Das von Wrede als Ausnahme von dieser Regel

angeführte Grabmal einer kaiserlichen Sklavin namens
Restituta aus Thessalonike17, ist in Wahrheit keine.

Denn die schon an sich unwahrscheinliche Behauptung,

das zwölfjährige Mädchen sei nicht nur verheiratet

gewesen, sondern habe sogar Kinder gehabt18,

14 F Back, De graecorum caenmonus in quibus homines
deorum vice fungebantur (Diss. Berlin 1883) 35 f.: Liberi
mvi, baud dubie quod pulchritudine florebant, ad sacrum quoddam

spectaculum agendum electi fuerant, ille ut Apollims lila ut Lianae
vicefungeretur.
15 Zu Apollon und Artemis als mythologischen Vorbildern
jugendlicher Schönheit in der Grabkunst s. Tertullian, Ad
nat. I 10, 26 f.; vgl. Wrede, Consecratio 79 f. mit Anm 127.
16 Wrede, Consecratio 109
17 Thessaloniki, Archäologisches Museum, Inv-Nr. 1215:

Wrede, Consecratio 59. 229 Nr. 102 Taf. 21, 5.
18 So Wrede, Consecratio 59. Da Restituta Sklavin war, kann
die Beziehung zu ihrem vermutlichen (in der Inschnft
jedenfalls nicht genannten) Gatten kern matrimonium, sondern

nur ein contuberntum gewesen sein. An sich ware die Beziehung

zu emem Mann in so jungem Alter keineswegs
unmöglich. Es ist bekannt, dass die Römerinnen in der Regel
vor dem 20. Lebensjahr heirateten; s. M. Bang, Das
gewöhnliche Alter der Mädchen bei der Verlobung und
Verheiratung, m: L. Friedländer — P. Wissowa, Darstellungen
aus der Sittengeschichte Roms IV10 (1921) 133—141 Appen-

beruht auf einer wenig befriedigenden Lesung der

Inschrift19.

Anders verhält es sich mit der Figur der Aphrodite.
Denn das Bild der Liebesgöttin ist gleichbedeutend
mit reizender weiblicher Schönheit, die Verlangen in
den Mannern weckt. Somit verkörpert Aphrodite den

Begriff der begehrenswerten Frau und bildet die Folie

zur keuschen Jungfrau, deren Urbild Artemis ist211. Ihr
Angeglichene durften daher verheiratet oder zumin-

dix ll.A. G. Harkness, Age at Mamage and at Death in the
Roman Empire, TAPhA 27 (1896) 35-72, hat mit Hilfe von
statistischen Daten aus dem CIL versucht, das
durchschnittliche Alter der Frauen bei der Heirat auf etwa 16

Jahre festzulegen. Nach M. K. Hopkins, The Age of Roman
Girls at Mamage, Population Studies 18, 1964—65, 309—327

heirateten die römischen Madchen oft junger. B. D. Shaw,
The Age öf Roman Girls at Mamage. Some Reconsiderations,

JRS 77, 1977, 30—46 kommt zu dem Ergebnis, dass die
Römerinnen normalerweise »in their late teens« heirateten.
Die zur Ehe erforderliche Volljährigkeit trat post duodeamum

annum em (also mit dem vollendeten 12. Jahre, s. Bang a. O.;
nach Shaw a. O. 42 Anm 42 ist damit das 11. Jahr gememt).
Zuweilen wurden die Madchen schon früher dem verlobten
Gatten zugeführt; s. M. Durry, Le manage des filles lm-
puberes ä Rome, CRAI 1955, 84—91; ders., Sur le manage
romain, RIDA 3, 1956, 227—243; A Del Castillo, Sobre la

controversia entre matnmomo romano y pubertad femen-

lna, Dunus 4, 1976, 195-201. Es ist aber trotzdem schwer

zu glauben, dass ein zwolfjahnges Mädchen bereits mehr als

ein Kind haben konnte.
19 Die Inschnft lautet nach meiner Lesung: Keshtutae

Caesar(is) | n(ostri) servae. vixit ann(is) \ XII. Restitutus et

An\this fi<t>(iae) b(ene) m(erenti) oder b(onae) m(emoriae).

Demnach ist das Grabmal der jungen Restituta von ihren
Eltern ernchtet worden; das Madchen dürfte verstorben
sem bevor es mit emem Mann m Berührung kam. Der
Irrtum geht darauf zurück, dass C. Edson, IG X 2, 1 Nr.
740, in der letzten Linie die Buchstaben FII als f(il)u
interpretierte. Diese sonst nicht bezeugte Abbreviation ist aber

mit Rücksicht auf den Kontext kaum annehmbar, denn sie

setzt voraus, dass die Kinder der Zwölfjährigen alt genug
waren, um ihr em Grabmal aufzustellen! Wrede, Consecratio

59 geht zwar nicht soweit, diesen Schluss zu ziehen, gibt
aber Edsons Text, der ihn impliziert, unverändert wieder
Memer Ansicht nach ist das zweite I em verschriebenes L
(der horizontale Strich hatte sehr wohl in Farbe hinzugefugt
werden können). Mit der Lesung fi<t>(iae) verschwindet
das inhaltliche Problem.
20 Dass Artemis die Jungfräulichkeit verkörpert, ist allgemein

bekannt und bedarf kemer besonderen Begründung.
Aphrodite erschemt stets als Gegenbild dazu; s. Schol. zu
Odysee 5, 123: äyvfjv 8e rfjv "Apxep.iv coc; 7tap0evov Kahsr
Ö7tep 'AippoSlxtj oük av eyoi. Vgl Turcan a. O. (s. o. Anm.
7) 679: »Les representations theomorphes ont surtout va-
leur allegorique Aphrodite y glonfie la beaute dans

l'amour, Artemis la beaute chaste des filles dans la virgi-
nite«.

109



dest für die Heirat bestimmt gewesen sein21. Bevorzugter

Typus auf den makedonischen Grabreliefs ist
dabei eine Variante der halbnackten Anadyomene22.

Völlig nackte Darstellungen der Göttin, die von der

Knidia oder der Kapitolinischen Aphrodite abhängen,
kommen vor allem für junge Mädchen in Frage,
insbesondere wenn der Bildzusammenhang auf eine
besondere Situation hinweist. Ein solches Beispiel
liefert ein Grabaltar aus Thessalonike, den eine Frau

namens Titinnia Procia für ihre Freigelassene Titinnia
Tribula und deren Kinder Gaius und Gaiane errichtete.

Auf dem Relief erscheinen nur zwei Figuren,
Aphrodite und Eros, die aufgrund ihrer ahnlichen
Grösse wohl die beiden Kinder darstellen21. Die zum

21 Wrede, Consecraüo 110. Da die Madchen bereits in sehr

jungem Alter verlobt werden konnten (s. o. Anm. 18),
braucht es nicht zu befremden, wenn zuweilen auch Kinder
im figürlichen Typus der Aphrodite dargestellt sind. Das
Thema der Verlobung kommt gelegentlich in der
epigrammatischen Dichtung vor; vgl. das Grabepigramm des Euty-
chianos, Verf., EpigrAnat 17, 1991, 72, dessen letzter Vers
nach der überzeugenden Ergänzung von K. Tsantsanoglou
(bisher nicht veröffentlicht) folgendermassen zu lesen ist:

|i [vrj] (7x81)8x6 poi yapoq TjSrj.
22 Wrede, Consecratio 60 f.
23 Thessaloniki, Archäologisches Museum, Inv.-Nr. 1688-

Wrede, Consecratio 58. 203 Nr. 25 Taf. 4, 3. Die von Wrede

a. O. 58 geäusserte Ansicht, der Aphroditetypus sei »für
eine Mutter aufgegriffen worden«, beruht auf der wenig
befriedigenden Edition der Inschrift durch C. Edson, IG X
2, 1 Nr. 516, der die Buchstaben ©PE am Ende der ersten
Zelle als 0ps[7txrj] im Nominativ ergänzte. Dazu ist folgendes

zu bemerken: 1. Der rechte Rand ist erhalten, die Zeile
ist also vollständig und die drei letzten Buchstaben sind als

Abbreviation anzusehen 2. Das abgekürzte Wort ist wohl
nicht im Nominativ, sondern im Genitiv zu erganzen, da es

mit dem unmittelbar vorangehenden Namen und den

folgenden mit Kai verbundenen Genitiven syntaktisch
zusammengehört. Die Inschrift sollte also folgendermassen
transknbiert werden (so bereits G. Daux, BCH 99, 1975,
180):
Tmvvia flpÖK^a Tmvviac; TptßoöAxxq 0pe(7txfj<;) I Kai
raxiSiov (=cov) aoxrjq Taiavrji; Kai Taiou pveiaq I yapiv.
»Titinnia Procia errichtete das Grabmal ihrer emstigen
(inzwischen freigelassenen) Haussklavin Titinnia Tribula
(das anscheinend sonst mcht überlieferte cognomen ist wohl
mit Trebulla identisch, s. I. Kajanto, The Latin Cognomma
[1965] 171) und deren Kinder Gaiane und Gaius«. Dies ist
übrigens unter den Grabmschnften von Thessalonike das

einzige Beispiel, bei dem die Namen der Verstorbenen im
Genitiv stehen (der elliptische Satz ist wohl mit einem
Ausdruck wie pvfjpa saxTjaEV oder dgl. zu erganzen). Sonst
wird immer der Dativ verwendet, wenn der Name des

Auftraggebers des Monuments als Subjekt im Nominativ
erscheint; s. L. Robert, RPhil 1974, 224 f. 230.

Wesen der beiden Gottheiten gehörende Nacktheit ist
wahrscheinlich im Zusammenhang mit einer
Liebessymbolik zu sehen und deutet somit die zarten
Gefühle der Auftraggeberin für die Kinder ihrer
Freigelassenen an24. Darstellungen von Verstorbenen im
Götterhabitus kommen auch sonst auf Grabmonumenten

vorzeitig Verstorbener (acopot) vor, woraus
man schliessen kann, dass sie zugleich eine
Trostfunktion hatten25.

Im Gegensatz zu den bereits genannten Statuentypen
scheint die Figur der bekleideten, das Himation
hochziehenden Aphrodite Louvre-Neapel (oder Aphrodite
Frejus)26, deren Gestus der Enthüllung (tiva-
KCt^uij/ig)27 wohl die Heirat andeutet, als Bild der Ehefrau

fungiert zu haben. Interessant ist die Feststellung,
dass der Typus nur auf Grabmonumenten aus
Makedonien, und zwar bis auf eine einzige Ausnahme aus

Thessalonike und Umgebung vorkommt28. Die Be-

24 Zur Deutung des Eros als Darstellung eines verstorbenen
Kindes s. B. Schroder, BJb 108/109, 1902, 65, anlasslich

eines Grabreliefs aus Mainz; F. Cumont, Le symbolisme
funeraire des romains (1942) 346 f. Besonders aufschlussreich

ist die Diskussion der Frage bei N. Himmelmann-
Wildschütz, MarbWPr 1959, 35 f Anm. 34; Wrede, Consecratio

126-129 glaubt an eine Identifikation der als Eroten
dargestellten toten Knaben mit dem Gott seit antonimscher
Zeit.
23 Cumont a. O.; Waelkens 280 mit weiteren Belegen.
26 Zum Typus s. zuletzt M. Bänke, Die Aphrodite Louvre-
Neapel, AntPl 25 (1996) 7-59.
27 Das Hochhalten des Mantelzipfels bei der Aphrodite
Frejus ist wohl als Gestus der Entschleierung zu verstehen,
wie D. Arnold, Die Polykletnachfolge. Untersuchungen zur
Kunst von Argos und Sikyon zwischen Polyklet und Lysipp.
Jdl Ergh. 25 (1969) 79 f. dargelegt hat. Auch F Hiller,
Formgeschichtllche Untersuchungen zur griechischen Statue

des spaten 5. Jahrhunderts v. Chr. (1971) 3 f. deutet den
Gestus als Ablegen des Mantels, versteht ihn aber als Hinweis

auf das Bad der Gottin. Eine Ubersicht der verschiedenen

Deutungen des Motivs bietet M. Brinke, Kopienknti-
sche und typologische Untersuchungen zur statuanschen

Überlieferung der Aphrodite Typus Louvre-Neapel (1991)
84. Zum Gestus der ävaKaAu\|n<; als symbolische Andeutung

der Ehe s. die bei V. Pirenne-Delforge, L'Aphrodite
grecque (1994) 202 Anm. 44 zitierten Studien. Zur Wiedergabe

des Gestus in der Kunst s. S. Charitomdis, Cnstallisa-

tion d'un geste, BCH 86 (1962) 185-192; C. Karousos, in:
Festschrift fur A. K. Orlandos III (1966) 271-274 (dt.
Ubers : Müjb 20, 1969, 7 ff.). Weiter zur Deutung des Gestus

und zu semer Verbindung mit dem Motiv des von der

einen Schulter herabgleitenden Chitons s. B. Schmaltz, Jdl
112,1997, 90-94.
28 Wrede, Consecratio 60; P. Karanastassis, AM 101, 1986,
273. 288 f. mit einer Liste aller sieben bislang veröffentlichten

Reliefs, wovon nur eines mcht aus Thessaloniki,

110



schränkung auf einen so engen geographischen Raum
lässt sich nicht einfach als Folge des begrenzten
Repertoires der lokalen Werkstätten erklären29; denn sie

setzt konkrete Vorstellungen und Präferenzen der

Kundschaft im Hinblick auf die Statuentypen voraus,
was auf einen besonderen religiösen Hintergrund
hindeutet. In der Tat scheint der Kult der Aphrodite
als mütterliche Gottheit für die Stadt eine besondere

Bedeutung gehabt zu haben. Wie ich an anderer Stelle

zu zeigen versuchte30, war sie im spätarchaischen
ionischen Tempel, der in der Kaiserzeit im Westen der
Stadt stand, als Venus Genetrix verehrt. Dieser Tempel

ist wahrscheinlich aus der benachbarten, seit Kas-
sanders Zeit dem Territorium von Thessalonike

angegliederten Hafenstadt Aineia transportiert worden, in
Verbindung mit der Gründung eines Kultes für Iulius
Caesar, der sein Geschlecht über Iulus, den Sohn

(oder Enkel) des trojanischen Helden Aeneas, auf die

Göttin zurückführte.
Ein Beispiel, das die hier vorgeschlagene Deutung der
Artemis- und Aphroditedarstellungen auf den
kaiserzeitlichen Grabreliefs von Thessalonike zu bestätigen
scheint, liefert der Sarkophag der Schwestern Antonia
Attike und Antonia Pistis, die auf der Vorderseite in je
einer Bogennische als Artemis von Versailles bzw. als

Aphrodite Frejus erscheinen (Taf. 26, l)31. Dass die

Göttin Artemis als Jägerin und folglich als Schützerin
der Jungfräulichkeit gesehen wird, zeigt zusätzlich ein
rechts oben auf dem Sarkophagkasten in flachem
Relief wiedergegebener Hirsch. Schon wegen des

repräsentativen Charakters des Denkmals kann die
Wahl der Göttinnen kaum zufällig sein. Wir können
also davon ausgehen, dass für Auftraggeber und
Betrachter des Sarkophags jeder dieser statuarischen

Typen Träger einer konkreten Aussage war. Die als

Artemis dargestellte war allem Anschein nach die

jüngere Schwester, die unverheiratet starb; die als

Aphrodite erscheinende durfte dagegen alter und
bereits verheiratet oder verlobt gewesen sein. Diese

Interpretation wird zudem durch die Beobachtung
gestärkt, dass die Gegenubersteilung der zwei Gottinnen

(der Jagerin und Jungfrau Artemis und der sich

sondern aus dem nicht sehr weit entfernten Dion stammt.
29 Entgegen der Meinung von Wrede, Consecratio 61: »Die
unterschiedliche Verbreitung lasst sich wahrscheinlich
durch Werkstätten und deren Belieferungsgebiete erklaren«.
30 Verf., H Vxrpeia ttjc; AcppoSmy; axr|v Ttepio/jj too
©eppaiou k6X,7too, Ancient Macedonia 6 (1999) 1329-1343.
31 Thessaloniki, Archäologisches Museum, Inv.-Nr. 5677;
IG X 2, 1 Nr. 972: Wrede, Consecratio 56. 60. 229 Nr. 99.

320 Nr. 324 Taf. 21, 3; Karanastassis a. O. 288 f. AI 35 Taf.
65,1.

enthüllenden Liebesgöttin Aphrodite) an das

Bühnenbild des euripideischen Hippolytos erinnert, in
dem — wie bereits der Anfang des Stückes (V. 58—120)

verdeutlicht — eine Artemis- und eine Aphroditestatue
zu sehen waren32. Die beiden Statuen veranschaulichen

den polaren Gegensatz zwischen jugendlicher
Keuschheit und erotischem Begehren, der in der

Tragödie das Schicksal der beiden Hauptpersonen,
Hippolytos und Phaidra, bestimmt.
Ein unpubliziertes, aus mehreren Fragmenten
zusammengesetztes Grabrelief, vergegenwärtigt einen weiteren

Grund, der die Wahl einer Aphroditefigur als

Schmuck eines Frauengrabes bestimmen konnte,
nämlich den Bezug auf den Namen der Verstorbenen,
die in diesem Fall Aphrodito hiess (Taf. 26, 2)33. Ob
sie verheiratet war, ist unklar, da das Grabmal von der

Mutter errichtet wurde. Da sie aber mit 18 Jahren das

normale Heiratsalter bereits erreicht hatte34, ist die

Vermutung gerechtfertigt, dass sie zumindest verlobt
war.
Das wohl interessanteste Monument dieser Reihe ist
aber eine handwerkliche Grabstele aus der östlichen

Nekropole der Stadt (Taf. 26, 3)35 mit einem

Epigramm, in dem die Verstorbene Auffälliges über sich

selbst berichtet (Taf. 26, 4)36:

noX&Ki vucpeuOta' cty[v]oiq37 I ev spoic; BaZtipoicn
xoövopa I pev pot erjv KXeoviKrj Kai KulpiAAa,

32 W. S. Barrett, Euripides Hippolytos (1964) 154; N. C.

Hourmouziades, Producüon and Imagination in Eunpides.
Form and Function of the Scemc Space (1965) 8.
33 Thessaloniki, Archäologisches Museum, Inv.-Nr. 6112.
Ähnliche Anspielungen auf Namensverwandtschaft
zwischen dem Verstorbenen und der Gottheit, deren Zuge er
annimmt, kommen auf makedonischen Grabstemen auch

sonst vor; s. Dull 123 f.
34 Zum 'normalen' Heiratsalter der Frauen in der Kaiserzeit
s. o. Anm. 18.
3:> Hohe' 49 cm, Breite: 29,5 cm. C. Makaronas, Makedonika
2, 1941-52, 598 Nr. 11 Taf. 7 b (Fundbericht); P. Amandry,
BCH 64/65, 1940/41, 249; O. Walter, AA 1942, 163; Dull
121; Wrede, Consecratio 54 f. 60. 320 Nr 325. Karanastassis

a. O. (s. o. Anm. 28) 273 288 AI 34. Die Stele war als

Deckplatte eines spatantiken Grabes wiederverwendet
worden. Karanastassis a. O. datiert sie m das 2. Viertel des
2. Jhs. n. Chr Inwieweit eine so präzise Datierung uberzeugend

sein kann, mag angesichts der fluchtigen Bearbeitung
dahingestellt bleiben. Die Stele durfte aber auf jeden Fall
aus typologlschen Gründen dem 2. oder spätestens dem
frühen 3. Jh. n. Chr. angehören
36 W. Peek, Griechische Versinschriften I (1954) Nr. 1059;
IG X 2,1 Nr. 299.
37 Auf dem Stem steht ATMOIZ; die nahehegende Korrek-

111



pv £7t60r]CTev "Epcoq I 5ia rrjv na<pir|v 'A(ppo8ixr|v:l

KEipai 5' ev xupßco 5ia GpricncEuIxcov (piXoxr|xa.

»Mehrmals wurde ich vermahlt in meinem reinen
Gemach; mein Name war Kleonike und auch Kyrilla,
die Eros wegen der Aphrodite von Paphos begehrt
hat. Im Grabe hege ich aber wegen der Liebe der

Kultgenossen«.
Bei der Interpretation des Epigramms drangen sich

einige Fragen auf, die bisher nicht genügend berücksichtigt

wurden. Die Behauptung der Kleonike, die

auch den Spitznamen Kyrilla hatte, sich mehrmals
vermahlt zu haben, ist als Zeugnis weiblicher Eitelkeit
gedeutet worden, weshalb die Frau implizit38 oder

explizit39 fur eine Hetäre gehalten wurde. Das ist aber

schwer zu glauben. An sich ware natürlich der prahlerische

Hinweis einer verstobenen Hetäre auf ihre

Errungenschaften in der Liebe, solange sie lebte,
kaum verwunderlich, auch wenn es unter den
monumentalen Grabepigrammen anscheinend keine Parallelen

dafür gibt40. Hier ist aber nicht von erotischen

Erfolgen, sondern vielmehr von wiederholten
Vermahlungen der Frau die Rede, welche zudem stets in
ihrem eigenen Gemach stattgefunden haben sollen41.

Eine Hetäre konnte schwerlich so etwas von sich

behaupten. Noch überraschender ist es zu erfahren,
dass das Gemach der Frau trotzdem rein blieb; das

Paradoxon bedarf einer Erklärung.
Eine normale Ehegattin kann indes unsere Kleomke-

Kyrilla nicht gewesen sein; denn eine Frau, die sich

tur des M in N führte bereits Walter ein, der äy(v)oT<n las,

was auch Robert übernommen hat Das auf dem Stem nicht
vorhandene letzte I ist erst von Peek ausgelassen worden
Die Korrektur cty(v)oT<; verdient aus inhaltlichen Gründen
(s u Anm 47) den Vorzug gegenüber Edsons Vorschlag
(zu IG X 2, 1 Nr 299), das Adjektiv äy(a)p.oiq zu erkennen

Edson nahm wahrscheinlich deshalb an der Lesimg
dy(v)oT<; Anstoss, weil er, wie auch andere Gelehrte, davon

ausging, dass die verstorbene Kleonike Hetäre war Es ist
aber fragwürdig, ob ayapoq fur das Gemach emer Hetäre
eme passende Bezeichnung ist, denn das Wort impliziert
Abstinenz vom Geschlechtsverkehr
38 L Robert, Hellemca 2, 1946, 133
39 Dull 121, Wrede, Consecraüo 62
40 Die Anthologia Palatina enthalt eme Reihe von fiktiven
Grabgedichten auf Hetären, che über ihre erotischen
Errungenschaften Auskunft geben Anthologia Palatina VII 217—

223
41 Der Kontext macht deutlich, dass das eheliche Gemach

(vüjupsioq OüXajioq) gememt ist, zum Ausdruck vgl em

Grabepigramm aus Plenen J M R Cormack, Kilo 52,

1970, 56 f Nr 9 Das Passivum vujnpeuecrGcu wird stets fur
die dem Mann zugefuhrte Ehefrau verwendet; s LSJ s. v.

um ihren guten Ruf kümmerte, hatte sich eher

gerühmt, ihrem Mann stets treu gebheben zu sein
Auffallend ist ausserdem, dass die Bestattung nicht, wie
bei Frauen sonst üblich, von Familienmitgliedern,
sondern von den Mitgliedern eines Kultvereins

vorgenommen wurde. Dass die Worter 0prjaK£ia und
0pr|cnc£UTOU in der Kaiserzeit die Bedeutung
'Kultgenossenschaft' bzw. 'Kultgenossen' haben, hat
Louis Robert anhand von zahlreichen urschriftlichen

Beispielen dargelegt42. Es verdient besonders

hervorgehoben zu werden, dass gerade der Plural
0pr)CTK£UTai nur in Makedonien vorkommt43. Gerade

im Falle des Epigramms der Kleonike-Kyrilla mochte

jedoch Robert ausnahmsweise das Wort 0prjaK£utai
in übertragenem Sinn verstehen, nämlich als Verehrer

(adorateurs). Damit sind aber die Interpretationsschwierigkeiten

nicht beseitigt; denn dass die Liebhaber

einer schonen Hetäre sich zusammenschlössen,

um sie zu begraben, wird man ungern glauben
Die Parallelen lassen keinen Zweifel darüber, dass

Kleonike-Kyrilla von den Mitgliedern eines Kultver-
eins bestattet wurde. Dieser Usus war bekanntlich im
gesamten romischen Reich verbreitet und ist auch fur
Thessalonike bezeugt44. Vereine, die sich um die

Bestattung ihrer verstorbenen Mitglieder kümmerten,
waren in der Regel collegia tenuiorum, die zugleich andere

Zwecke haben konnten und häufig den Kult einer
Gottheit pflegten, von der sie ihren Namen ableiteten45.

Es ist also sehr wahrscheinlich, dass unsere

Kleonike-Kyrilla mit einem Verein von Verehrern der

Aphrodite verbunden war, in dem sie wohl eine
Funktion zu erfüllen hatte. Durch den Worüaut des

Epigramms wird nahegelegt, dass sie an hierogami-
schen Riten teilnahm, indem sie wahrend eines Rituals

einem Gott (möglicherweise Eros) symbolisch zugeführt

wurde, wie etwa die Gattin des Archon Basileus

dem Dionysos bei den grossen Dionysien in Athen46.

42 Robert a O (s o Anm 38) 132 f, ders, Etudes epigra-
phiques et philologiques (1938) 226-235
43 L Robert, RPhil 1939,133 (Op Min Sei II, 1286)
44 Verf, ZPE 90, 1992, 95 Eine weitere derartige Inschnft
veröffentlicht E Trakosopoulou-Salakidou in Ancient
Macedoma V 3 (1993) 1569 ff Nr 9
4:>

J -P Waltzing, Etude histonque sur les corporations
professionelles chez les romains I (1895) 256—300, s zuletzt
J S Kloppenborg in. J S Kloppenborg — S G Wilson
(Hrsg), Voluntary Associations in the Graeco-Roman
World (1996) 20-26, vgl W Cotter, ebenda 86-88
46 Anstoteles, Ath. Pol. 3, 5 Zur Deutung der Stelle s A
Wilhelm, AnzWien 1937, 39-57 Akademieschnften zur
gnechischen Inschnftenkunde II 582-600), vgl. P J. Rhodes,

Commentary on the Aristotelian Athenaion Pohteia

112



Aus diesem Ritual ist möglicherweise die pantomimische

Darstellung der Vermahlung des Dionysos mit
Ariadne am Ende des Xenophontischen Symposions

(IX,2-5) inspiriert. Auf diese Weise lassen sich die

ungewöhnlichen und scheinbar widerspruchlichen
Angaben des Gedichts erklaren: die zahlreichen

Vermahlungen im reinen und heiligen Gemach der Frau

(cty{v)otq ev epoiq OaXapoicn)47, die Gunst der

Aphrodite, die sie dem Eros begehrt machte, und
schliesslich die Sorge der Mitglieder des Kultvereins

um ihre Bestattung.
Solche Riten sind in der Kaiserzeit tatsachlich

bezeugt Aelius Aristeides erwähnt in einer Rede an die

Smyrnaer die Hierogamie der Aphrodite als fröhliches

Spiel im Zusammenhang mit einem nächtlichen Fest

('Pannychis'), das er mit den Dionysien vergleicht48.
Andererseits lasst die Erwähnung des Eros in unserem

Epigramm an mystische Kulthandlungen
erotischen Inhalts denken, die, wohl vom platonischen
Symposion inspiriert, in spaten Romanen eine Rolle

spielen49. Aus den Schriften früher christlicher Vater
erfahren wir weiter, dass hierogamische Riten und
erotische Mysterien in der Spatantike behebt waren.
Clemens von Alexandria, Protr. 2, 14 und Firmicus
Maternus, De err. prof. rel. 10, 1 uberliefern, sicherlich
nach einer gemeinsamen Quelle, eine euhemenstische

Erklärung des Mythos von Kinyras und Aphrodite,
der nach ihrer Darstellung die Grundlage fur die

Einweihung in erotische Mysterien bildete50. Tatian in
einer Aufzahlung der Eigenschaften heidnischer

(1981) 104 f, A Avagianou, Sacred Marnage in the Rituals
of Greek Religion (1991) 177-181
47 Die Bedeutung »rein« des Adjektivs ayvö«;, das sich
speziell auf den Geschlechtsverkehr bezieht (s o Anm 37),
schkesst wohl hier den ursprünglichen Sinn des Wortes
(»heilig«, s P Chantraine - O Masson in Sprachgeschichte
und Wortbedeutung Festschrift Albert Debrunner [1954]
103) mit ein
48 Aelius Anstides, Ilspi xou pf) Seiv KcopcpSsiv (29), 20 Kai
pf)v oüS' 6 Kaipö<; miSsuövxcov, äXka jiai^övxmv, ei pev
ßoüXeaOe, o xdiv Aiovucricov, ei 8e ßoGxaOs, ö xtöv yapcov
xtöv iepcov Kai xcov 7tavvuxt5cov. Vgl A Avagianou, Sacred

Marnage in the Ritual of Greek Religion (1991) 23 f In der
Dichtung wird die Liebe zuweilen als nachtliche Mystenen-
zeremonie dargestellt, wie z B in einem fiktiven Weihepi-
gramm des Meleagros, Anthologia Palatina VI, 162
"AvOepa aoi Mskeaypoq eöv aupnaiaxopa TA/yov, Kurcpi
(piLiy pucrr|v aöv Oexo navvoxiSmv
49 Xenophon von Ephesos 2, 9, 2-13, 8, 3, 9, 2—4, 2, 10,
Achilles Tatius 1, 2, 2, 2, 19, 1 Dazu W Burkert, Ancient
Mystery Cults (1987) 107 f
50

s die Bemerkungen von R Turcan in semer zweisprachigen

Ausgabe des Firmicus Maternus (Collection des Uni-
versites de France, 1988) 250 f

Gotter stellt Aphrodite als Gottin der Vermahlungen
dar51. Andererseits polemisiert Clemens, Strom 3, 4,

27—30 gegen eine christlich-gnostische Sekte, die,

wohl von paganen hierogamischen Riten inspiriert,
eine apokryphe Lehre von der Allmachtigkeit des

Geschlechtsverkehrs entwickelt hatte52.

Die vorgeschlagene Deutung des Epigramms der

Kleonike-Kyrilla rechtfertigt nicht nur die Wahl des

statuarischen Typus der Aphrodite Frejus fur die

Darstellung der Verstorbenen an sich, sondern auch ihre
Attribute Der in der linken Hand gehaltene Apfel
geht wohl auf das Vorbild zurück53; er ist bekanntlich

ein Liebes- und Fruchtbarkeitssymbol54 und spielt bei

mythischen Ehen und Vermahlungen, etwa im
Parisurteil und im Mythos von Atalante und Hippome-
nes (oder Melanion) eine wichtige Rolle55. Der auf
dem Boden neben der Verstorbenen dargestellte
Schmuckkasten konnte ebenfalls als Hinweis auf die

Vorbereitung fur die festliche Vermahlung interpretiert

werden.
Aus der hier untersuchten Verwendung des statuarischen

Typus der Aphrodite Frejus auf den kaiserzeit-
lichen Grabreliefs in Thessalonike lassen sich Schlüsse

bezuglich der Deutung des Originals ziehen. Seine

Assoziation mit verheirateten oder zumindest heiratsfähigen

Frauen aufgrund des Gestus der Enthüllung
und des in der Linken gehaltenen Apfels druckt eine

enge Beziehung der Gottin zur Ehe aus, die sich mit
grosser Wahrscheinlichkeit auf das Original ubertragen

lasst, denn eine radikale Umdeutung des statuarischen

Typus in der Kaiserzelt ist nicht leicht
anzunehmen. Damit stimmt uberein, dass die Aphrodite
Frejus seit hadrianischer Zelt als Darstellung der Venus

Genetrix verwendet wird, wie Münzen der Kaise-

31 Tatianus, A.d Graecos 8, 24 A(ppo5ixrj 8e yctpou 7tkoKai<;
rjSsxai.
32 Vgl [Apuleius], Asclep 21, Irenaeus, Haer. 1, 21, 3, 1, 14,
2 Dazu A D Nock, Conversion (1933) 285 (Anm zu S

71), R M Grant, The Mystery of Marnage in the Gospel of
Philip, VigChr 15,1961,129-140
31 Brinke a O (s o Anm 26) 11 f mit Anm 44 54 Als
Liebessymbol steht der Apfel m engster Verbindung zu
Aphrodite, s A R Litdewood, The Symbolism of the

Apple in Greek and Roman Literature, HarvStClPhil 72,
1967, 147—181, M K Brazda, Zur Bedeutung des Apfels m
der antiken Kultur (Diss Bonn 1977) 71—77, D Fasciano

in Melanges d'etudes anciennes offerts ä M Lebel (1980)
45—51, Pirenne-Delforge a O (s o Anm 27)410-412
54 Brazda a O 42-44, Fasciano a O 47—49, Pirenne-
Delforge a O (s o Anm 27) 412
55 Brazda a O 55-70, Fasciano a O 49—51, Pirenne-
Delforge a O (s o Anm 27) 411

113



rin Sabina zeigen56. Auf die Bedeutung des Kultes der
Venus Genetrix in Thessalonike wurde bereits oben

hingewiesen. Dieser Kult setzt natürlich ein Kultbild
voraus, das mit der im Sarapieion im Westen der Stadt

gefundenen, besonders qualitätvollen Replik57 identisch

sein könnte. Dass Repliken des Typus in der
Kaiserzeit auch als Kultbilder verwendet wurden,
zeigt ein Reliefbild der Trajanssäule, auf dem der

Aphroditetempel von Ancona dargestellt ist; die durch
die geöffnete Tur sichtbare Kultstatue ist eine Aphrodite

Frejus58.

Diese Überlegungen erhärten m. E. die ansprechende
und mit viel Geschick vorgetragene Vermutung von
E. La Rocca, wonach die Aphrodite Frejus eine

Aphrodite Nymphia darstellt59 und möglicherweise
das Kultbild des Heiligtums der Aphrodite ecp'

'l7t7ioLuTcp am Südabhang der Akropolis von Athen
überliefert, welches mit dem der Aphrodite Nymphia
in Troizen auf das engste verbunden war60.

TAFKLVERZmCI INIS

Taf. 26, 1 Sarkophag der Antonia Attike und der Antonia
Pistis Thessaloniki, Archäologisches Museum,
Inv 5677 Photo Museum

Taf 26, 2 Grabrekef der Aphrodito. Thessaloniki, Archäo¬

logisches Museum, Inv 6112. Photo Museum
Taf 26, 3 4 Grabstele der Kleonikc. Thessaloniki, Archäologi¬

sches Museum Photo Museum

56 M. Brinke, AntPl 25 (1996) 19 f.
57 Brinke, ebenda 20 f. R 5; G. Despims - Th. Stefamdou-
Tivenou — E. Voutiras, Catalogue of Sculpture in the

Archaeological Museum of Thessaloniki 1 (1997) 102—104 Nr.
75 (G. Despinis).
58 L. Bacchielk, ArchCl 37, 1985, 133-137 Taf. 16. 18, 1;

Brinke a O. 19.
59 E. La Rocca, ASAtene 34-35,1972-73, 441-450.
60 L. Beschi, ASAtene 45-46, 1967-68, 515-517; O. Dally,
Jdl 112, 1997, 14—16. La Rocca a. O. 446—448 betont
seinerseits die enge Beziehung zwischen den »Zwillings-
heihgtumern« von Troizen und Athen. Zu Aphrodite als

Göttin der Ehe und zum Kult der Aphrodite Nymphia s.

Pirenne-Delforge a. O. (s. o. Anm. 27) 183 f. 412. 421-26.

114


	Aphrodite Nymphia

