Zeitschrift: Hefte des Arch&ologischen Seminars der Universitat Bern
Herausgeber: Archéologisches Seminar der Universitat Bern
Band: 4 (2001)

Artikel: Pepaideumenoi am "Ort des Heiligen" : euergetische Initiativen und
Kommunikationsformen in griechischen Heiligtimern zur Zeit der
Zweiten Sophistik

Autor: Galli, Marco
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-521249

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-521249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARCO GALLI

PEPAIDEUMENOI AM ‘ORT DES HEILIGEN’: EUERGETISCHE INITIATIVEN UND KOM-
MUNIKATIONSFORMEN IN GRIECHISCHEN HEILIGTUMERN ZUR ZEIT

DER ZWEITEN SOPHISTIK*

»Il n’y a pas de groupement fort sans la solidarité du
sacté et du secret qui préserve la singularité de la con-
frérie, sa tension morale e sa fidélité.«

(R. Turcan, Les cultes orientaux dans le monde ro-
main, 1989, 24.)

Das igpov als Geddchtnisort: Die literarische Perspektive der
Zweiten Sophistik

Bereits im 2. Jh. n. Chr. konnte ein interessierter Be-
obachter und Interpret wie Pausanias die ethnolo-
gisch-kulturellen Eigenheiten griechischer Sakralstit-
ten deutlich erkennen und ein gelehrtes Publikum auf
ihre Bedeutung aufmerksam machen'. Seine besonde-
re Wahrnehmung der sakralen Landschaft geht tber
eine deskriptive oder rein historische Einordnung
hinaus?. Sowohl in den berithmten panhellenischen als

*Fir Gespriche und Diskussionen danke ich H. v. Hesberg,
D. Boschung und S. E. Katakis. Besonders bedanken
mochte ich mich bei Dipl.-Ing. Architekt D. Dinelli fir die
Abzeichnungen aus Kavvadias und bei P. Gross fiir die
photographische Dokumentation.

! Zu den griechischen Heiligtiimern wihrend der Kaiserzeit
s. den letzten Forschungsstand bei D. Willers in: H.-G.
Nesselrath (Hrsg.), Einleitung in die griechische Philologie
(1997) 668 £.; zum Erscheinungsbild sakraler Topographie
in rémischer Zeit grundlegend S. E. Alcock, Graecia Capta.
The Landscapes of Roman Greece (1993) bes. 172 ff; s.
auch dies., Minding the Gap in Hellenistic and Roman
Greece, in: S. Alcock — R. Osborne (Hrsg.), Placing the
Gods. Sanctuaries and Sacred Space in Ancient Greece
(1997) 247-261. Einen historischen Gesamtiuberblick zur
Provinz Achaia liefert G. W. Bowersock in: F. Vittinghoff
(Hrsg.), Europiische Wirtschafts- und Sozialgeschichte in
der romischen Kaiserzeit (1990) 639 ff.

2 Zu den Denkmilern und Orten der periegesis als Manifes-
tationen des kulturellen Gedichtnisses s. vor allem S. E.
Alcock, Landscapes of Memory and the Authority of Pausani-
as, in: J. Bingen (Hrsg,), Pausanias Histotien. Entretiens Fon-
dation Hardt 41 (1996) 241 ff. Zur Bildung von Gedicht-
nisorten bei Pausanias vgl. auch S. Goldmann, Topoi des
Geenkens. Pausanias’ Reise durch die griechische Gedicht-
nislandschaft, in: A. Heverkamp — R. Lachmann (Hrsg), Ge-

auch in den lindlichen, etwas abgelegeneren Heilig-
timern betrachtet Pausanias die baulichen Zeugnisse
als das lesbare Zeichen einer historischen und kultu-
rellen Kontinuitat. Nicht nur die einzelnen Denkma-
ler, sondern vor allem die Vielfiltigkeit ritualisierter
Handlungen heben den sakralen und kommemorati-
ven Charakter griechischer Heiligtiimer unmittelbar
hervor>.

Die Bedeutung der Kultorte ist in Form der Feste,
Prozessionen und Agone vielfach lebendig geblieben.
Auch in einigen damals bereits verlassenen Stidten,
wie beispielsweise in Bryseai in Lakonien, lassen sich
einige Anzeichen religioser Kontinuitit fassen®. In
dieser Hinsicht besitzen die Inhalte mythischer Ver-
gangenheit und ihr kultisches Begingnis offenbar eine
identititsstiftende Funktion fiir das Kollektiv®. Das

dichtniskunst: Raum — Bild — Schrift (1991) 145 ff. Zur
Wechselwirkung ‘Vergangenheit — Gegenwart’ in der ideel-
len Landschaft der periggesis s. E. L. Bowie, Past and Present
in Pausanias, ebenda 207 ff.

3 Zum Heiligtum als Aktions- und Wirkungsraum sozialen
und religiésen Handelns s. Alcock, Graecia Captaa. O. 172 f.
Zur Gestaltung der sakralen Topographie in griechischen
Heiligtiimern wihrend der romischen Zeit s. dies., Spaced-
Out Sanctuaries: The ritual landscape of Roman Greece, in:
E. Scott, Theoretical Roman Archaeology: First Conference
Proceedings (1993) 155 ff.

* Fiir Bryseai vgl. Paus. 3, 20, 3: »...hier ist noch ein Tempel
des Dionysos iibrig und eine Statue im Freien. Diejenige im
Tempel diirfen nur Frauen sehen, Frauen allein verrichten
auch die Opfer im geheimen«; weitere Beispiele in Alcock,
Minding a. O. (s. 0. Anm. 1) 257 Anm. 21.

> Ein besonders anschauliches Beispiel stellt der Kult der
Artemis Triklaria und des Dionysos Aisymnetes von Patrai
dar: Fiir die von Augustus neu gegriindete Kolonie bilden
der als ‘uralt’ inszenierte Kult beider Gottheiten und das
damit verbundene Fest ein wichtiges Zeugnis kollektiver
Identitit, die aber auf relativ neuen Wurzeln beruht; zum
aitiologischen Mythos Paus. 7, 19, 1-20, 2; Fest der Stadt-
gottin und Prozession mit dem Kultbild: 7, 20, 8; s. dazu
den ausfithrlichen Kommentar von C. Auffarth in: H. Can-

43



Zusammenwirken einzelner Komponenten des Ritu-
als ist fir Pausanias von grosser Bedeutung. Mit
Worten und Gesten sowie mit der Manipulation be-
stimmter Objekte wird der mythische Kern traditio-
neller Geschichten in Form ritueller Auffihrung re-
kreiert und in seiner Bedeutung aktualisiertS.

Mit dem Bild der griechischen Heiligtimer in der peri-
egesis sei nun die symbolische Wahrnehmung des sak-
ralen Raums verglichen, von der Philostrat einige
Generationen nach Pausanias in der Biographie des
Apollonios von Tyana einen Eindruck vermittelt’. Die
exemplarische Episode findet vor der wiirdigen Kulis-
se des Zeus-Heiligtums von Olympia statt. Im Prose-
lyten- und Freundeskreis des Apollonios wird in so-
kratischer Manier (§ott T maviyvpig) die Kernfrage
nach der Essenz der panegyris bzw. nach der Materie
(OAn) des Festes eingeleitet. Bei dem Begriff panegyris
sind beide Bedeutungsebenen genau zu beachten: die
kollektive Festlichkeit und zugleich der konkrete Ort
ritueller Handlungen: »Aber welcher Stoff«, antwort-
tete der Mann, »kann denn einem korperlosen Ding
zukommen?«. »Der grésste und mannigfaltigste, ent-
gegnete Apollonios, »denn da gibt es heilige Haine,
Tempel, Rennbahnen, vielleicht eine Bithne und eine
ganze Volkerschar, teils aus der Umgebung, teils von
jenseits der Grenzen und vom Meere her. Ja«, fiigte
er hinzu, »man datf sagen, dass sie auch aus Kiinsten
und Wissenschaften besteht, und zwar sowohl aus der
Weisheit als auch aus der Weisheit der Dichter, der

cik — J. Riipke (Hrsg.), Romische Reichsreligion und Pro-
vinzialreligion (1997) 219-235, bes. 228 ff.

¢ Fiir den engen Zusammenhang zwischen sakralem Raum,
religiosem Handeln und symbolischen Medien ist die bei-
spielhafte Uberlieferung zum Heiligtum der Artemis-
Eurynome in Arkadien zu erwihnen; Paus. 8, 41, 4-6: »Wo
die Wasserldufe zusammenkommen, befindet sich das Hei-
ligtum der Eurynome, heilig seit alters und wegen der Rau-
heit des Gelindes schwer zuginglich (..) Ich war nicht
gerade zur Zeit des Festes gekommen und habe daher auch
das Bild der Eurynome nicht gesehen. Von den Phigaleern
horte ich, dass goldene Ketten das Holzbild zusammenhal-
ten, und dass es bis zu den Hiiften das Bild einer Frau sei,
darunter ein Fisch (..)« zur Haltung des Pausanias als Be-
obachter und Kultteilnehmer s. Alcock, Minding a. O. (s. o.
Anm. 1) 258: »He (Pausanias) was instead an observant
participant in contemporary religious practice. His testimo-
ny — that in the middle of our apparent ‘gap’, numerous
rural locale were still the focus for active cult — must be
acceptedc.

7 Zur Datierung 217-237 n. Chr. s. S. Swain, Hellenism and
Empire. Language, Classicism, and Power in the Greek
World A.D. 50-250 (1996) 381 mit ilterer Literatur; Phi-
lostrat als historische Quelle: ders., ClAnt 10, 1991, 148 ff,;
zum Autor s. G. Anderson, Philostratus. Biography and
Belles Lettres in the Third Century A. D. (1986).

44

beratenden Versammlung, der Gespriche, der gymnas-
tischen Kidmpfe und musikalischen Auffithrungen,
wie sie in Pytho tblich sind«®.

Diese Aussagen definieren den Moment des kollekti-
ven Begingnisses in seinen zahlreichen Ausdrucks-
formen und lenken somit den Blick auf den engen
Zusammenhang zwischen Ritual und konkreter Ge-
staltung des sakralen Raums. Dass der sakrale Raum
nicht weniger selbstverstindlich und unentbehtlich als
die Ausgestaltung einer Stadt erscheint, geht aus dem
folgenden metaphorischen Vergleich unmittelbar
hervor: »Es scheint so, Apollonios«, sagte der andere,
»dass die Panegyris nicht nur etwas Korperliches ist,
sondern dass sie aus einem noch viel bewunderns-
werteren Stoff besteht als die Stidte; denn sie beruft
und versammelt das Wiirdigste vom Wiirdigen und
das Hertlichste vom Hertlichen«. Die Uberlieferung
tiber Apollonios von Tyana bzw. die literarisch kre-
ierte Figur Philostrats gilt als Vorbild fir die vielfalti-
gen Interessen und Verhaltensformen, die einen pepaz-
denmenos charakterisieren: Lehre und antiquarische
Studien, gelehrte piezas und Pilgerfahrten sowie asketi-
sche Tendenzen und soziales Engagement’.

Die hier erwihnten Passagen des Pausanias und Phi-
lostrat konnen als exemplarisch fiir die literarische
Produktion der Zweiten Sophistik gelten'®.

Aus den Wertvorstellungen, die sich aus der literari-
schen Betrachtung ergeben, wird deutlich, dass die
kollektive Praxis und der konkrete architektonische
Rahmen in ihrem untrennbaren Symbolgehalt zu ver-
stehen sind. Das Verstindnis des sakralen Raums als
kulturelle Einheit ergab sich bereits fiir die damaligen
Rezipienten aus der Lektiire des baulichen Ensembles
in engem Zusammenhang mit den rituellen Handlun-
gen'l. ’

8 Philostr. VA 8, 18 zitiert nach: Philostrat, Das Leben des
Apollonios von Tyana. Griechisch-deutsch, herausgegeben,
tibersetzt und erliutert von Vroni Mumprecht (1983).

? Fiir den Zusammenhang zwischen paideia und sakraler
Aura, die den kultivierten Besucher heiliger Stitten prigte,
s. zahlreiche Beispiele in: G. Anderson, Sage, Saint and
Sophist. Holy Men and their Associates in the Roman Em-
pire (1994).

' s. allgemein dazu A. Momigliano, La Storiografia della
religione, in: Storia di Roma IV (1989) 899 ff. Zur Samm-
lung der Quellen und epigraphischer Uberlieferung s. dem-
nichst Verf., Pilgrimage as Elite Habitus: Educated Pilgrims
in the Sacred Landscape during the Second Sophistic, in: J.
Elsner - I. Rutherford, Seeing the Gods: Patterns of Pilgri-
mage in Antiquity (Oxford University Press, in Vorberei-
tung).

' 5. den oben zitierten Passus bei Philostrat; die ideelle
Anziehungskraft der Orte war schon den antiken Autoren



Doch entgegen der topischen Behauptung, dass Grie-
chenland unter der romischen Herrschaft lernte ein
Museum!? zu sein, zeichnen sich die griechischen
Heiligtiimer im Gesamtbild der zeitgendssischen Quel-
len als lebendiger Wirkungsraum fiir engagierte Stifter
aus. Mit dem starken Beduirfnis, die griechische Iden-
titait zu definieren, finden das Wiederaufgreifen tra-
dierten Formenguts und die starken Vergangenheits-
beziige dieser Zeit eine neue Erklirung®.

Mit diesen Aspekten sind bereits einige Merkmale ge-
nannt, die das Phinomen der Zweiten Sophistik kenn-
zeichnen und die im 2. Jh. n. Chr. zu einer beacht-
lichen Entfaltung kamen't. Der Idealtyp des pepai-

bewusst: »Gross ist die Kraft der Erinnerung, die Orten
innewohnte, Cic. de fin. V 1, zitiert nach A. Assmann, Erin-
nerungsriume. Formen und Wandlungen des kulturellen
Gedichtnisses (1999) 298; in bezug auf Pausanias s. vor
allem ebd. 314 ff.

12 »A country learning to be a museum« von G. W. Bower-
sock, Augustus and the Greek World (1965) zitiert nach
Alcock, Graecia Capta a. O. (s. o. Anm. 1) 201: »The notion
that Greece was simply ‘a country learning to be a museum’
has been rejected as the central fact about Roman Greece,
but the conscious cultivation of the glorious past was pa-
tently in operationq; Heiligtum als Museum s. z. B. in:
Swain, Hellenism a. O. 76 Delphi als ‘museum of the Greek
past’; dagegen Delphi als ‘Ort kultureller Erinnerung’, A.
Jacquemin, Delphes au Ile siecle apres J.-C.: un lieu de la
mémoire grecque, in: S. Said, Ellenismoés. Quelques jalons
pour une histoire de I'identité grecque, Kolloquium Stras-
bourg 1989 (1991) 217 ff.

3 In der neuen Forschung zur griechischen Kultur des 2.
Jhs. n. Chr. werden vielmehr das bewusste Wiederaufgrei-
fen und die Aktualisierung kultureller Formen betont; zur
Bedeutung kultureller Erinnerung fiir die Identititsbildung
der Bewohner des Imperium Romanum s. E. L. Bowie,
Hellenes and Hellenism in Writers of the Eatly Second
Sophistic, in: Said a. O. 183 ff. In anderer Akzentsetzung
thematisiert J. Elsner, Past & Present 135, 1992, 3 ff. das
Zuriickgreifen auf die wiederbelebte Vergangenheit und
betont die Formierung einer griechischen Identitit in Pau-
sanias’ Werk; generell zum Thema der griechischen Identi-
tit wihrend der Kaiserzeit s. P. Desideri (Hrsg.), Identita
greca nell’lmpero romano, Kolloquium Certosa di Pon-
tignano 1998 (im Druck); zum Thema des Erinnerns und
der Identitit s. wichtige Ansitze in J. Assmann, Erinnern,
um dazuzugehoren. Kulturelles Gedachtnis, Zugehorig-
keitsstruktur und normative Vergangenheit, in: K. Platt —
M. Dagab (Hrsg.), Generation und Gedichtnis. Erinnerun-
gen und kollektive Identititen (1995) 51 ff.

4 Zum Gesamtphinomen der Zweiten Sophistik in der
deutschsprachigen Literatur s. jetzt Th. Schmitz, Bildung
und Macht. Zur sozialen und politischen Funktion der
Zweiten Sophistik in der griechischen Welt der Kaiserzeit
(1997); uibergreifend G. Anderson, The Second Sophistic. A
Cultural Phenomenon in the Roman Empire (1993). Zur
Zweiten Sophistik unter der Betrachtungsweise der 'social

denmenos ist als charakterische Erscheinung dieses kul-
turellen und sozialen Phinomens zu betrachten!®. Po-
litisch, okonomisch sowie intellektuell engagiert ar-
tikulierte sich das Selbstverstandnis der Elite in viel-
filtigen Varianten des Euergetismus'®.

Als bedeutender Aktions- und Wirkungsraum auch
fur die pepaideumenoi wird im folgenden der ‘Ort des
Heiligen’ als soziales Geflige betrachtet, in dem sich
vorzugsweise Strategien zur Entfaltung der pazdeia ver-
witklichen liessen!’. Unter diesem Aspekt gilt es das
veranderte Bild griechischer Heiligtimer in der Zeit
der Zweiten Sophistik zu untersuchen: Inwiefern
lassen sich Analogien in restaurativen Massnahmen

memory' s. demnichst S. E. Alcock, The Reconfiguration of
Memory in the Eastern Roman Empire, in: S. E. Alcock, K.
Morrison, T. N. D’Altroy, and C. Sinopoli (Hrsg.), Empires:
Perspectives from Archaeology and History (Cambridge
University Press im Druck), fiir die Kenntnisnahme dieses
Textes bin ich Susan Alcock zu Dank verpflichtet.

5 Zum Bild eines pepaidenmenos s. zuletzt G. Anderson,
L’intellettuale e il primo impero romano, in: S. Settis
(Hrsg.), I Greci IT 3 (1998) 1123 ff. Fiir die Auswertung des
umfangreichen Quellenmaterials und die vielfiltige Dar-
stellung der pepaidenmenoi grundlegend ders., The Pepaideu-
menos in Action: Sophists and their Outlook in the Eatly
Roman Empire, ANRW II 33, 1 (1989) 79-208; zu weiteren
Aspekten des intellektuellen Erscheinungsbilds s. auch M.
W. Gleason, Making Men. Sophists and Self-presentation in
Ancient Rome (1995). Zum Begtiff pepaidenmenos und seiner
Anwendbarkeit als Intellektueller auch fiir die Antke s.
iiberzeugende Uberlegungen bei M. Mazza, L'intellettuale
come ideologo: Flavio Filostrato ed uno speculum principis del
IIT secolo d. C., in: P. Brown — L. Cracco Ruggini — M.
Mazza, Governanti e intellettuali, Popolo di Roma e popolo
di Dio (I-VI secolo) (1982) 93 ff. Zum Bild des pepaidenmse-
nos in den bildenden Kiinsten vgl. P. Zanker, Die Maske des
Sokrates. Das Bild des Intellektuellen in der antiken Kunst
(1995) bes. 192 ff., zu Erinnerungsritualen des Bildungs-
kults ebd. 237. In Bezug auf die kleinasiatischen Eliten s. R.
R. R. Smith, Cultural Choice and Identity in Honorific
Portraits from the East Greek in the 2" cent. A.D., JRS 88,
1998, 56 ff.

16 Zur paideia und politischem Machtzuwachs der pepaidennme-
noi s. J.-J. Flinterman, Politiek, Paideia, Pythagorisme (1993)
bes. 31 ff. ‘Paideia und politische Macht: die Mentalitat
eines Sophisten’. Eine einschligige Stelle zur Funktion der
paideia fir den sozialen Aufstieg ist Luc. Somn. 1, erwihnt
von Gleason a. O. 21; zu paideia und Euergetismus als
‘symbolic capital’ ebd. Zum Gesamtphinomen des Euerge-
tismus s. W. Eck, Der Euergetismus im Funktionszusam-
menhang der kaiserzeitlichen Stidte, in: M. Christol — O.
Masson, Actes du X congres international d’épigraphie
grecque et latine. Kolloquium Nimes 1992 (1997) 305 ff.

17 Zu Euergetismus und Gestaltung religivser Kommunika-
tion s. B. Bendlin a. O. (s. nichste Anm.) 55; wichtige An-
sitze dazu in: Alcock, Graecia Capta a. O. (s. 0. Anm. 1)
210 ff.

45



und Neugestaltungen innerhalb der Sakralstitten der
roémischen Provinz Achaia nachvollziehen?

Das religiése Handeln ist ein Akt der Kommunikati-
on. In diesem Zusammenhang ist zu fragen, wie sich
die Interessen der pepaidenmenoi im Sinne einer religio-
sen Kommunikation am ‘Ort des Heiligen’ artikulier-
ten, in welchen religiésen Rollen sich das 6ffentliche
Witken als Euerget entfaltete und welcher Medien sie
sich dabei bedienten'®

In den hier zu betrachtenden Kontexten religidser
Praxis wird ferner besondere Aufmerksambkeit auf die
Formen von Geheimgesellschaften und ihre soziale
Dynamik im sakralen Raum gelenkt!”. Den bezeich-
nenderweise als Mysterien organisierten Kulten wird
seitens der antoninischen Eliten wieder verstirkt Auf-
merksamkeit gewidmet, indem sie sich fiir die Wie-
derbelebung bestimmter Rituale einsetzen und sich
mit der Gestaltung entsprechender Aktionsriume
intensiv beschiftigten®.

Unter diesem Blickwinkel spielt die besondere Art der
Kommunikation eine wichtige Rolle, die im Fall von
Geheimgesellschaften bewusst eine Einschrinkung der

18 Zu methodischen Ansitzen zum Thema Kult als kom-
munikatives Geschehen und Religion als symbolische
Kommunikation s. J. Riipke, Roémische Religion und
‘Reichsreligion’. Begriffsgeschichtliche und methodische
Bemerkungen, in: Cancik — Riipke a. O. (s. 0. Anm. 5) 3-19;
B. Bendlin, Peripheral Centers — Central Peripheries. Reli-
gious Communication in the Roman Empire, ebenda 35—
68.

1 Zum breiten Spektrum gesellschaftlicher Funktionen und
Strategien von Geheimgesellschaften in der Antike s. die
Aufsatzsammlungen in: A. Assmann — J. Assmann, Schleier
und Schwelle. Archiologie der literarischen Kommunikati-
on V, 1-2, Bd. I Geheimnis und Offentlichkeit (1997); Bd.
IT Geheimnis und Offenbarung (1998). Zu religiésem Han-
deln und sozialen Aspekten des antiken Vereinswesen s.
den letzten Forschungsstand in: J. S. Kloppenborg — S. G.
Wilson (Hrsg.), Voluntary Associations in the Gtraeco-
Roman World (1996) bes. 16 ff. Zum Mystetienkult bei den
Griechen und ihrer gesellschaftlichen Bedeutung s. zuletzt
F. Graf, I culti misterici, in: S. Settis (Hrsg.), I Greci II 2
(1996) 309 ff.

? Zu religidsem Handeln und rémischen Eliten s. o. Anm.
18 und bes. in Bezug auf die Provinz Achaia s. Alcock,
Graecia Capta a. O. (s. o. Anm. 1) 210: »The construction of
the sacred landscape was inevitably affected by the compo-
sition of the group financing and menaging cult activity«.
Spezifischer zur antoninischen Elite und Religion: J. Beau-
jeu, Le religion de la classe sénatoriale a 'époque des Anto-
nins, in: Hommages a J. Bayet (1964) 54-75; G. W. Bower-
sock, Greek Intellectuals and the Imperial Cult in the Se-
cond Century A.D., in: W. den Boer (Hrsg.), Le culte des
souverains dans l'empire romain, Entretiens Fondation
Hardt 19 (1972) 177 £,

46

Kultteilnehmer anstrebte. Um die Ambitionen von
Baumassnahmen der antoninischen Eliten zu erfassen,
wird zuerst das Asklepieion von Pergamon als bei-
spielhafter Entfaltungsraum fiir sinnstiftende Euerge-
sien betrachtet.

Das Heiligtum als sogialer Wirkungsranm: Hauptaktenre
und Kommunikationsstrategien im Asklepieion von Pergamon
Die religiése und soziale Bedeutung des Heiligtums
griundet sich nicht allein auf die spezifische institutio-
nelle Dimension, d. h. die des Kultes?'. In dieser Funk-
tion Offnet sich das Heiligtum der Allgemeinheit,
Besuchern und Gldubigen aus allen Gesellschafts-
schichten. Die Beziehung der Besucher zum Heiligtum
zeichnet sich hier durch das einmalige Aufsuchen der
heiligen Stitte und durch einen relativ kurzen Aufent-
halt aus, wie es gelegentlich durch epigraphische
Zeugnisse oder Weihungen belegt wird. Hier wird der
Akzent auf die besondere Funktion gelegt, die das
Heiligtum fiir die gesellschaftliche Elite besass.

Eine lebendige Schilderung dieses soziokulturellen
Umfelds gibt einer der bertthmtesten pepaidenmenoi
dieser Zeit, der Rhetor und Schriftsteller Aelius Ari-
stides, der sich das Asklepieion gleichsam als
»dauerhaften Wohnsitz« erwihlt hatte. Die umfangrei-
chen autobiographischen Erinnerungen des Aelius
Aristides fiigen sich zu einem Bild des antoninischen
Heiligtums als eines sozialen Wirkungsraumes zu-
sammen, in dem sich Vorbilder fur Verhaltensweisen
und Alltagshandlungen entwickelten und ausbildeten.
Das Asklepieion von Pergamon wurde in dieser Hin-
sicht nicht nur zu einem renommierten religiésen und
therapeutischen Zentrum, sondern zugleich zum
Zentrum des intellektuellen Lebens?. Die pepaidenme-

2! Zur Struktur des sakralen Raumes iibergreifend zuletzt F.
Graf, Gli déi greci e i loro santuar, in: S. Settis (Hrsg.), I
Greci I1 1 (1996) 343 ff. Der Begriff des Unbetretbaren und
deshalb ‘Heiligen’ ist fiir die gesellschaftliche Funktion des
Sakralraums von erheblicher Bedeutung, s. dazu W. Bur-
kert, Griechische Religion der archaischen und klassischen
Epoche (1977) 420 ff.: »Fiir die Griechen ist zweifellos Aéeros
seit mykenischer Zeit der entscheidende Begriff, um die
Sphiire des Religiosen abzugrenzen«; zur Ethymologie und
Semantik s. M. Morani, Sull’espressione linguistica dell’idea
di ‘santuario’ nelle civilta classiche, in: M. Sordi (Hrsg.),
Santuari e politica nel mondo antico. Contributi dell’Istituto
di Storia Antica IV (1983) 3-33.

2 Zum Heiligtum des Asklepios als »Zentrum des geistigen
Lebens«: C. Habicht, Die Inschriften des Asklepieion, AvP
VIIT 3 (1969) 16; zum Freundeskreis der pepaidenmenoi s.
ebd. 15-18; s. ausserdem S. Nicosia, Elio Aristide
nell’Asclepieo di Pergamo e la retorica recuperata (1979)
23-41; zur Gestaltung des sakralen Raumes im Fall der



noi, die den Ort hiufig und regelmissig aufsuchten,
stammen nicht allein aus der lokalen Elite der Stadt
Pergamon. Ein Abschnitt aus den ‘Heiligen Berichten’
vermag dies zu veranschaulichen:

»Und so widmete ich denn den Paian den beiden
Gottern gemeinsam. Ferner habe ich auch Chére
ausgestattet und Offentlich auftreten lassen, zehn im
ganzen, einige von Knaben, andere von Minnern. Als
ich den ersten Chor auftreten lassen wollte, ereignete
sich folgendes: im Tempel befand sich Rufinus®, den
ich kurz zuvor erwihnt habe. Als ich ihn nun erblick-
te, sagte ich: »Du kommst gerade recht, wenn du auch
etwas Zeit hast. Ich bin namlich dabei, dem Gott
einen Chor zu stellen, und selbstverstindlich wirst du
uns zuliebe zuhoren.« »Ich brauche aber nicht von dir
eingeladen zu werden,« antwortete er, »sondern ich
bin schon vorher von dem Gott geladen. Priife dies
aberq, sagte er, »auch noch an der Zeit! Denn bisher
habe ich mich niemals so friih hier eingefunden, son-
dern ich pflegte erst viel spiter zu kommen. Doch
deshalbg, sagte er, »und zum guten Gelingen bin ich
geladen, und wir werden dir zur Seite stehen.« Er
meinte damit sich selbst und den Sedatus, der damals
mit mir regelmissiger Tempelbesucher war. Dies also
trug sich bei meiner ersten Chorinszenierung zu. Und
wiederum, nach dem Abschluss des zehnten, hatte ich
eines meiner Lieder ausgelassen, weil es vollig aus
dem Stegreif ganz leicht hingeworfen war, bloss eben,
wie man sagt, zum Hausgebrauch. (..) Nach dem
Abschluss dieser Dinge glaubte ich einen silbernen
Dreifuss weihen zu sollen, einmal als Zeichen der
Dankbarkeit gegeniiber dem Gott, dann auch zur
Erinnerung an die von mir aufgestellten Chore. Dafiir
hatte ich folgendes Distichon verfertigt:

»Dichter in einer Person, Kampfrichter
und Fihrer des Reigens
weihte dies Denkmal, o Herr, dir fiir die
Stiftung des Chors«®.

Asklepieta s. F. Graf, Heiligtum und Ritual. Das Beispiel der
griechisch-romischen Asklepieia, in: A. Schachter (Hrsg),
Le sanctuaire grec, Entretiens Fondation Hardt 37 (1992)
159 ff.

3 L. Cuspius Pattumeius Rufinus, Konsul im Jahre 142 n.
Chr. (PIR2 C 1637; vgl. dazu H. Halfmann, Die Senatoren
aus dem Ostlichen Teil des Imperium Romanum bis zum
Ende des 2. Jhs. n. Chr. [1979] Nr. 66) gilt als einer der
berithmten Besucher des Asklepieion und als angesehenes
Mitglied der pergamenischen Oberschicht; s. dazu Habicht a.
O. 71 ff.

2 Aristeid. Heilige Berichte IV 43—45, zitiert nach Publius
Aelius Arstides, Heilige Berichte. Einleitung, deutsche

Der zitierte Passus des Aelius Aristides beleuchtet den
offentlichen Rahmen, in dem die pepaidenmenoi sich als
Kultteilnehmer an verschiedenen ritualisierten Hand-
lungen beteiligen. Die Teilnahme eines aktiv partizi-
pierenden, ausgewihlten Freundeskreises vollzieht sich
in der gemeinsamen Ausiibung religioser Akte. Als be-
deutende Formen des Rituals gelten in dem Passus die
Institution der Chore (buvodot) und die offentliche
Auffihrung. In gleichem Masse wird die Ausiibung
spezieller euergetischer Akte, wie z. B. die Wethung
kostbarer Objekte, jeweils besonders hervorgehoben.
Schliesslich kommt dem begleitenden poetischen Text
die wichtige Funktion zu, die Erinnerung an das Ritu-
al iiber den transitorischen Ablauf hinaus festzuhal-
ten. In dieser Hinsicht scheint die begleitende Wei-
hung eines Schriftdenkmals die Bedeutung des rituel-
len Geschehens zu verstirkern.

Dabei handelt es sich um eine literarische Produktion,
die epigraphisch in mehreren Heiligtimern zu belegen
ist®. Diese Texte religiosen Inhalts waren auf den je-
weiligen sakralen Kontext und seine gelehrten Besu-
cher zugeschnitten. Charakteristische Beispiele hierfiir
sind die sowohl in Versen als auch in Prosa verfassten

Ubersetzung und Kommentar H. O. Schréder (1986); zur
Datierung zwischen 170 und 180 n. Chr. s. Swain, Helle-
nism a. O. (s. 0. Anm. 7) 260 f. mit Anm. 28.

» Zum literarischen Phinomen in seinen Hauptmerkmalen
grundlegend s. E. L. Bowie, Greek Sophists and Greek
Poetry in the Second Sophistic, ANRW II 33, 1 (1989) 209
ff.; ders., Greek Poetry in the Antonine Age, in: D. A
Russell (Hrsg.) Antonine Literature (1990) 53 ff. Abgesehen
von grossen Personlichkeiten, wie Aelius Aristides und
Herodes Atticus, bestitigen mehrere poetische Belege un-
bekannter, jedoch nicht weniger anspruchsvoller ‘Dichter’
den Umfang dieser an Bedeutung gewinnenden Konvent-
on. Auch Hadrian scheint sich diesem Bedurfnis nicht zu
entziehen: Seine Weihung des Heros in Thespie wurde
ebenfalls von einem Epigramm begleitet IG VII 1828); s.
dazu E. L. Bowie, Past and Present a. O. (s. 0. Anm. 2) 224
Anm. 32. Zur poetischen Produktion im Asklepieion von
Pergamon die epigraphische Dokumentation: Habicht a. O.
Nr. 145 (Hymnos) 102. 113b. 113c. 115. 129. 131
(Epigramme). Obwohl die Anlisse der personlichen Aus-
drucksformen in einer intimen Sphire zu suchen sind, ent-
falten sich die Effekte durchaus gegeniiber einem breiteren
Publikum. Vielmehr als die Frage nach den qualitativen
Ergebnissen derartigen poetischen Experimentierens stellt
sich die nach der Bedeutung des offentlichen Wirkungs-
raums fiir diese kulturelle Beschiftigung des Sophisten. Die
vom Sophisten ausgewihlten Themen beziehen die interes-
sierten pepaidenmenoi des Freundeskreises ein und bilden den
Auftakt zu weiteren gemeinsamen Aktivititen. Zur zentra-
len Rolle des Dichters als Stifter s. W. D. Lebek, Ein Hym-
nus auf Antinoos, ZPE 12, 1973, 101£f.

47



Epigramme, Hymnen* und &ykdpa, deren Inhalt
durch seine Verewigung in Stein als Schriftdenkmal
institutionalisiert wurde?’. Dass solche poetische Kom-
positionen ausdriicklich auf einen begrenzten Rezi-
pientenkreis ausgerichtet waren, ist in mehreren Pas-
sagen des Aelius Aristides eindringlich geschildert?.
Die schriftliche Uberlieferung im sakralen Kontext ist
an sich kein neues Phinomen. Was sich in der Zeit
der Zweiten Sophistik jedoch bemerkbar macht, ist
die neu definierte Qualitit und der ausgedehnte Um-
fang solcher Praktiken. Das Verfassen poetischer
Texte, die die Handlungen im sakralen Raum beglei-
ten, hebt die Exklusivitit des religiosen Erlebnisses
hervor und unterstreicht zugleich die paideia des Agie-
renden. In Bezug auf das Erscheinungsbild des Hei-
ligtums antoninischer Zeit ist es wichtig zu bemerken,
dass solche Schriftdenkmaler innerhalb der sakralen
Stitte aufgestellt wurden®.

Die oben erwahnte Stelle des Aelius Aristides liefert
mehrere Hinweise auf das Selbstverstindnis der ein-
zelnen Teilnehmer im Hinblick auf die religiose Kom-
munikation. Aus der Lektiire der »Heiligen Berichte«

% 5. dazu D. A. Russell, Aelius Aristides and the Prosa
Hymn, in: ders. (Hrsg.), Antonine Literature (1990) 199 ff.
27 Zu Schrift und Gestaltung der religiosen Kommunikation
seitens der Eliten s. M. Beard, Writing and Religion: An-
cient Literacy and the Function of the Written Word in
Roman Religion, in: J. H. Humphrey, Literacy in the Roman
World, JRA Suppl. 3 (1991) 35-58, treffend wird die Ver-
bindung zwischen Schrift und Machtanspruch im religiosen
Handeln beschrieben; a. O. 57: »Writing, or the capacity of
writing to preserve the redundant, could allow obscurantism
to flourish — and, with it, the sense of an exclusive élite
group privy to the arcane secrets of religion. Writing is
necessarily connected with power. At the same time as it
opens up new intellectual possibilities, new ways of re-
presenting human (in our case religious) experience, it raises
the problem of closure and control: who has the right to
determine or interpret those written representations«.

2 Die Beweggriinde fiir eine poetische Produktion scheinen
eng mit dem Status des Sophisten als eines Geheilten und
seiner Erlosung durch die Hilfe der Gottheit verbunden zu
sein; bemerkenswert ist der folgende Passus aus den Heili-
gen Berichten (Aristeid. IV 31=50, 31 K.): »Er (Asklepios)
veranlasste mich aber auch zur Lieddichtung. Ein gewisser
Anfang damit war in Rom auf Veranlassung des Apoll
gemacht worden. Es kam nimlich eine Traumbild zu mir,
kiindigte mir an, ich miisse den Paian auf den Gott machen,
und gab mir zugleich den Anfang dazu, der etwa so lautete:
‘Des Saitenspieles Meister Paian will ich preisen’«.

® Zur Verbindung von Weihung und Schrift s. Beard a. O.
bes. 39 ff. ‘visible writing”: Weihungen von philosophischen
und literarischen Werken in Heiligtiimern s. auch P. Veyne,
Titulus Praelatis: offrande, solennisation et publicité dans
les ex-voto gréco-romains, RA 1983, 281-300.

48

gewinnt man den Eindruck, dass die personliche Be-
ziehung des pepaidenmenos zur Gottheit nicht mehr Ge-
wicht fir ithn hatte als die kollektiven Handlungen
innerhalb der elitiren Gruppe®. Vielmehr spielten ge-
rade diese Gelegenheiten zum kulturellen Austausch
und zur habituellen Interaktion eine zentrale Rolle.
Die von dem Sophisten beschriebenen Situationen
liefern uns ein recht komplexes Bild: Die Vertreter der
Elite verbanden nicht nur politische und kulturelle
Gemeinsamkeiten sondern eben auch das religiose
Erlebnis. So kann man davon ausgehen, dass es sich
hier um eine dusserst homogene Gruppe handelte, die
sich durch gemeinsame ideelle Uberzeugungen kon-
stituiert.

Als prominentes Beispiel fiir einen solchen Zirkel ist
die Gruppe der pergamenischen Therapeuten, Vereh-
rer des Gottes, zu nennen, die einen Kultverein pro-
minenter Personlichkeiten im Asklepieion bildeten®.
Vermutlich waren den einzelnen Mitgliedern dieser
Kultgenossenschaft Aufgaben im Rahmen des Kult-
betriebs zugeschrieben®. Bezeichnend fiir das religiose
Erleben der therapentai ist der gemeinsame Besuch der
Sakralorte und die Teilnahme an religiosen Akten wie
beispielsweise dem kollektiven Singen ritueller Hym-
nen auf die Gottheit®. Nicht ohne gewissen Stolz
stellt Aristides sich selbst im Traum den Kaiser als
Verehrer des Asklepios vor, ohne weitere Angaben zu

% Zur sozialen Dynamik der engen Beziehungen zwischen
den Kultteilnehmern s. die anregende Analyse der
‘networks’ im Asklepieion von Petgamon von H. Remus,
Voluntary Association and Networks. Aelius Aristides at the
Asclepieion in Pergamum, in: Kloppenborg — Wilson (Hzrsg.)
a. O. (s. 0. Anm. 19) 146-175; 155: »Tying the friends to one
another and to Amstides is their upper-class status, and
interests and concerns that attend it such as a common
interest in literature, philosophy, and dreams«. Unter den
zahlreichen Mit-Inkubanten und Pilgern (symphoitetes, symmo-
riai) lisst sich ein breites Spektrum interpersoneller Bezie-
hungen im Heiligtum verfolgen. Neben fliichtigen Bekann-
ten (gnorimoi) bildet die Gruppe der Freunde (philoi, epitedeior)
den sozialen Kern des gemeinsamen Lebens; die charismati-
schen Akte der pepaideumenoi verfiigen tiber ein treues Publi-
kum mehrerer ‘Freunde und Begleiter’ bzw. werden ‘im
Kreis meiner Freunde’ zur richtigen Geltung vollzogen. In
Bezug auf den weiteren Personenkreis von Genossen und
Gefidhtten (betaroi, synetheis) lassen sich ausserdem Hinweise
auf professionelle und intellektuelle Beziehungen finden.
31's. dazu C. Habicht, AvP VIII 3 (1969) 114 f. zur Inschrift
Nr. 79: »Die Zeugnisse zeigen klar, dass die pergameni-
schen Therapeuten des Asklepios einen Kultverein promi-
nenter Personen bildeten«.

32 M. Wortle in: Habicht a. O. 171 ff.

3 Aristeid. 50, 16; 50.



seiner Person fiir notwendig zu halten®; die darauf
folgende Reaktion des Kaisers scheint den Sophisten
im eigenen Bewusstsein als therapentes zu bestitigen®.
Den angesehenen Status der grorimotatoi therapentai
bezeugen des weiteren mehrere Statuen der Verehrer
des Gottes, die als gegenseitige Ehrerweisungen von
Freunden und Bekannten gestiftet und im Inneren des
Sakralbezirks aufgestellt wurden®.

Der ‘Ort des Heiligen’ als Kommunikationsraum der Eliten
Vor allem jene pepaidesmenoi, die die Stitte regelmaissig
zur gesellschaftlichen Begegnung und zum intellektu-
ellen Austausch nutzten, forderten die Einrichtung
spezieller Raume und Bauten im Inneren des Asklepi-
eion®’. Obwohl der einheitliche Bauentwurf auf den
Kaiser Hadrian als Initiator des Gesamtprojekts zu-
rickgefithrt wird, treten verschiedene Privatleute als
Stifter einzelner Gebdude in den Vordergrund®®, wo-
bei diese Initiativen unterschiedliche Modi des Um-
gangs mit dem ‘Ort des Heiligen’ aufweisen.

Das Heiligtum (Abb. 11; Taf. 9, 3) umfasst in seiner
Grundkonzeption Versammlungsriaume verschiedenen
Zuschnitts und unterschiedlicher funktionaler Be-
stimmung. Der zentrale Festplatz (120 x 90 m) wurde
mit dreiseitig umlaufenden Hallen fiir die Pilger und
fir die religiosen Handlungen deutlich abgegrenzt. Der
rémischen Osthalle wurden die Kernbauten der Sak-
ralarchitektur zugewiesen. Nach einem streng axialen
Entwurf plante man in derselben Reihe vier weitere
aufwendige Bauten: die Bibliothek der Flavia Melitine
(Abb. 11, 2), die Propylonanlage des Philosophen und
Historikers A. Claudius Charax (Abb. 11, 3), den Zeus

3 Aristeid. 47, 23.

3 Auch Galen stellte sich dem Kaiser Marc Aurel voll Stolz
als zherapentes des Asklepios vor: »... und Aristides hat von
einem gleichartigen Bekenntnis vor dem Kaiser wenigstens
getraiumt«, so Habicht a. O. 114.

36 5. dazu Habicht a. O. 63 ff. (Tulius Maior fiir den Freund
Titus Iulius Perseus); 71 ff. (Freundschaft von Claudius
Nicomades mit L. Cuspius Rufinus); 74 f. (Ehrung des
Philosophen Tibetius Claudius Paulinus aus Antiocheia in
Pisidien). Personliche Verhiltnisse herzlicher Verbunden-
heit unter den pepaideumenoi wurden oft mittels einer offizi-
ellen Bekundung, nimlich durch Statuenweihungen in Hei-
ligtimern zum Ausdruck gebracht, s. dazu die treffenden
Erwigungen bei G. Anderson, The pepaideumenos a. O. (s.
o. Anm. 15) 153-156 und zur epigraphischen Ubetlieferung
s. C. P. Jones, CIQ 17, 1967, 311 £; ders., BCH 96, 1972,
265 Anm. 20.

37 Neueste Gesamtdarstellung des Asklepios-Heiligtums bei
W. Radt, Pergamon. Geschichte und Bauten einer antiken
Metropole (1999) 220 ff. bes. 229 Abb. 175.

38 Zur Datierung der Gesamtanlage s. Habichta. O. 9 f.

Asklepios-Tempel des berihmten Konsuls und zbera-
pentes L. Cuspius Pactumeius Rufinus (Abb. 11, 4) so-
wie an der sudéstlichen Ecke den sog. Unteren Rund-
bau (Abb. 11, 5). Aufgrund dieser aufwendigen Bau-
stiftung ist anzunehmen, dass Flavia Melitine eine
prominente Stellung in der stadtischen Oberschicht
einnahm.

Auskunft iber die Bestimmung des rechteckigen Saals
am Ende der Notrdhalle als Bibliothek liefert die von
den Pergamenern gesetzte Ehreninschrift fir die
Stifterin. Die Nutzung als ‘Lesesaal’ kann jedoch nicht
als die primire Bedeutung des Raums angesehen wer-
den®. Im Inneren des Raums 2 (Abb. 11) fand man
den Kopf des Kaisers Hadrian und die dazugehorige
Statuenbasis mit der Inschrift »Fl. Melitine (weihte die
Statue des) Hadrian als Gott«. Die Auffindung beider
Stiicke vor der Hauptwand des Saals spricht dafiir,
dass die Kaiserstatue in der zentralen Nische aufge-
stellt war. Die (Jberlieferu‘ng eines Hadrianeion inner-
halb des Asklepieion lisst die Funktion dieses Saals in
einer Kultstatte fiir den Initiator des Panhellenion
sehen. Da Hadrian fortgesetzt weitverbreitete Ehrbe-
zeichnungen unter seinem Nachfolger vor allem in
Sakralstitten des Ostens erfuhr, scheint die Stiftung
der ‘Bibliothek’ im Rahmen einer postumen Vereh-
rung des vergottlichten Kaisers entstanden zu sein®.

3 Zu den Weihungen von Biichern in Heiligtimern s. o.
ausfithrlich Veyne a. O. (s. 0. Anm. 29) 296 mit Anm. 87—
89.

¥ Fine Entstehung der Statue des Theos Hadrianos zu
Lebzeiten ist nicht nachgewiesen; hingegen weisen epigra-
phische und archiologische Belege auf eine postume Ver-
ehrung dieses Kaisers in der Welt der Panhellenen hin; hier
sei lediglich die Serie von antoninischen Panzerstatuen im
bekannten Typus der Athener Agora und die ausfithrliche
Inschrift des T. Aelius Alcibiades von Nysa erwihnt, s. dazu
H. Meyer, Antinoos (1991) 206 mit ilterer Literatur. Nach
der Inschrift liess der reiche Biirger von Nysa das Heiligtum
der Technitai in Rom anlisslich der Zeremonien »in un-
sterblicher Erinnerung« an den Kaiser Hadrian mit wert-
vollen Biichern ausstatten. Aus der offiziellen Ehrung der
Technitai fiir den Stifter geht deutlich hervor, dass wihrend
der Regierung des Kaisers Antoninus Hadrian am Jahrestag
seiner Geburt offizielle Ehrungen als ‘Theos Hadrianos’
bekam. Sowohl im Fall des T. Aelius Alcibiades als auch in
dem der ‘Bibliothek’ der Flavia Melitine in Pergamon ist die
Stiftung aus demselben feietlichen Anlass hervorgegangen.
Zur postumen Entstehung des Portrits Hadrians’ aus der
Bibliothek s. C. Evers, Les portraits ’Hadrien (1994) 38 f.
und zuletzt K. Fittschen, Prinzenbildnisse antoninischer
Zeit (1999) 123 Anm. 644. Zu weiteren Quellen des Hadri-
aneion s. S. Follet - D. Peppas Delmousou, BCH 121, 1997,
305.

49



Der Entwurf der Propylon-Anlage ist A. Claudius
Charax, einem beriihmten Intellektuellen dieser Zeit
zu verdanken (Abb. 11, 3)*.. Den Quellen sind einige
wichtige Hinweise zur Personlichkeit des Stifters zu
entnehmen. Das tiberlieferte Bild des Pergameners als
iepebe kal @AOcopog veranschaulicht die ibliche
Verschrinkung zwischen offiziellen Amtern und kultu-
rellen Interessen im geistigen Milieu der Zweiten So-
phistik. Der Name des Stifters wird in schlichter
Form auf der Giebelrickwand des Propylon verkiin-
det: »Cl. Charax (weihte) das Propylon«*2. Der Verzicht
auf jegliche Nennung von Amitstiteln lisst auf eine in
den gebildeten Kreisen der Zeit verbreitete Form der
Zurtckhaltung schliessen. Dies betont S. Settis als
Charakteristikum der Weihungen des Herodes At-
ticus: »il contrasto appariscente fra la raffinata sontuo-
sita, il costo del dono e la voluta modestia dell’epi-
grafe che designava il donatore«®.

Die Konzeption des Bauentwurfs ist durch zwei
Schwerpunkte gekennzeichnet: den von Hallen umge-
benen Propylon-Vorhof und den monumentalen Ein-
gang. In seiner kontextuellen Einbindung betont das
monumentalisierte Eingangsareal als Gelenkstiick zwi-
schen der ‘Heiligen Strasse’ und dem eigentlichen Te-
menos den festlichen Eintritt in das Innere des sakra-
len Ortes. Beim Durchschreiten des michtigen Pro-
pylon wurde das Etlebnis des Besuchers in seiner
Wahrnehmung gesteigert*.

Die Baustiftung des Claudius Charax liefert einen ent-
scheidenden Beitrag zur Gestaltung zeremonieller
Kommunikation innerhalb des Heiligtums. Dass in
der ausgedehnten Anlage des Claudius Charax in

# Zum Stifter und seinem Ruhm in anderen Stidten s. C.
Habicht, IstMitt 9/10, 1959/60, 109 ff.; zum philosophi-
schen und historischen Werk des pepaidenmenos s. O. Andrei,
A. Claudius Charax di Pergamo. Interessi antiquari e antichita
cittadine nell’eta degli Antonini (1984).

42 C. Habicht, AvP VIII 3 (1969) 142 f. Nr. 141 Taf. 40.

# 8. Settis, Il ninfeo di Erode Attico a Olimpia e il proble-
ma della composizione della Periegesi di Pausania, AnnPisa
38, 1968, 11. Die von Settis hervorgehobene Schlichtheit
entspricht jenem Habitus, den man auch in der Inschrift des
panatheniischen Stadion in Athen und bei anderen Texten
des Sophisten feststellen kann. Dass die bewusste Art, sich
in ‘schlichten’, jedoch gelehrten Botschaften auszudriicken,
ein Grundzug der pepaidenmenoi ist, erliutert E. L. Bowie,
Greek Sophists and Greek Poetry in the Second Sophistic,
ANRW II 33, 1 (1989) 209-258; zur dhnlich elitiren Hal-
tung bei Aelius Aristides s. C. P. Jones, Phoenix 33, 1978,
232.

* So treffend O. Ziegenaus, Das Asklepieion. Die Kult-
bauten aus rOmischer Zeit an der Ostseite des heiligen
Bezirks, AvP XI 3 (1981) 5; zum Bau ebd. 15-28.

50

mehrfacher Hinsicht ein Ubetgangsbereich zu sehen
ist, bezeugen die heiligen Rituale der Reinigung, die
Aelius Aristides selbst in den Propylien des Heilig-
tums etlebte und in den Heiligen Berichten beschrie-
ben hat®. Die Schilderung der Mysten in rituellen
Gewindern und der gemeinsamen Kulthandlungen
sowie die intensive Anteilnahme des Sophisten am
religiosen Erlebnis vermitteln von den Propylien den
Eindruck eines dynamischen Raums.

Unter den grossen Schenkungen des L. Cuspius
Pactumeius Rufinus erfihrt der Entwurf des Rund-
tempels in den antiken Quellen besondere Bewunde-
rung*. Wegen der kreisrunden Offnung in der Mitte
der Kuppel gilt der von Rufinus errichtete Bau als
»eine verkleinerte Wiederholung des Pantheon« (Abb.
11, 4). Den inhaltlichen Zusammenhang zwischen
dem aussergewohnlichen Bauentwurf und der neuen
Vorstellung von einem universalen Gott hat Habicht
besonders betont*.

Im Grundriss und in der das All symbolisierenden
Kuppel soll sich der universale Charakter des Zeus
Asklepios, dem alle ubrigen Gotter immanent sind,
widerspiegeln. Nicht nur die Schopfung des Zeus
Asklepios lisst sich als eine gedankliche Konstruktion
aus dem Geist der Zweiten Sophistik erfassen, son-
dern auch dem fiir ihn konzipierten Bau des Rund-
tempels liegen philosophische Ansitze und insbeson-
dere neuplatonische Uberlegungen zugrunde. Deutli-
che Hinweise auf den symbolischen Zusammenhang
zwischen geometrischen Korpern (Sphire, Zylinder,
Kubus) und der Weltordnung iberliefert die perga-
menische Inschrift des Architekten Nikon, Vater des
ebenfalls berihmten Arztes Galen, der zum Freun-
deskreis der pepaidenmenoi im Asklepieion gehorte®®.

* Arsteid. or. 48, 31 K: »Es wat mir, als stinde ich in der
Vorhalle des Heiligtums, aber auch viele andere Personen
waren versammelt, wie wenn die Reinigungszeremonie
begangen wird. Sie trugen aber weisse Kleider und was
sonst noch zu diesem Aussehen passte«. Dieser rituelle
Brauch wird in anderen heiligen Gesetzen erwihnt: Habicht
a. O. 180 ff. Zur kultischen Kleiderordnung s. M. Dillon,
Pilgrims and Pilgrimage in Ancient Greece (1997) 161 ff.
Die Farbe ‘weiss’ gilt als Zeichen der Reinheit und ist un-
entbehrlicher Bestandteil fiir Teilnehmer an kultischen
Handlungen, s. dazu auch F. Sokolowsky, Lois sacrées de
I’Asie (1955) Nr. 14.

46 Zur Person des Stifters s. o. Anm. 23; C. Habicht, AvP
VIII 3 (1969) 24 f. (Konsul im Jahre 142 n Chr).

1 Habicht a. O. 13; zum Bau s. Ziegenaus a. O. 30-70.

*# Die Ubetlegungen zu den Inschriften des Architekten
Nikon und zum Rufinus-Tempel stiitzen sich auf die Unter-
suchung von E. Thomas, The Architectural History of the
Pantheon in Rome from Agtippa to Septimius Severus via



Obwohl kein Beweis dafiir vorliegt, dass dieses Bau-
werk ihm zugeschrieben werden kann, zeigen die
theoretischen Uberlegungen des Nikon dennoch die
intensive Auseinandersetzung mit ideellen Modellen,
die allgemein die Gestaltung dieser Sakralarchitektur
prigen.

Der zusammengefasste Aussagegehalt der Nikon-
Inschrift »Die Geometrie herrscht Gber die Musen«
spiegelt sich ebenfalls als Prinzip in der Grundrissge-
staltung des Kurgebdudes wider”. Den Unteren
Rundbau (Abb. 11, 5) hat man als Anlage fir die Pra-
xis der Inkubation zu verstehen versucht. Von gros-
sem Interesse fiir die Bestimmung dieses aufwendigen
Gebiudes™ ist die Tatsache, dass von der eigentlichen
Therapie und dem Heilverfahren in der Ubetlieferung
kaum die Rede ist. Stattdessen treten in den Inschrif-
ten vielmehr die Kultvorschriften fiir den Besuch der
Inkubationsriume in den Vordergrund. Weit iiber den
sanitiren Charakter hinaus scheint eine enge Verbin-
dung zwischen Sakralarchitektur und kultischem Ge-
schehen zu bestehen.

Mit Riicksicht auf das sakrale Ambiente liegt es nahe,
die Errichtung der Kryptoportikus im Kontext kulti-
scher Aktivititen zu verstehen. Durch die aufwendige
Konstruktion des unterirdischen, von oben beleuch-
teten Ganges wurde eine unmittelbare Verbindung
zwischen dem Unteren Rundbau (Abb. 11, 5) und den
iltesten Kultorten des Festplatzes, namlich der Anlage
des Heilbrunnens geschaffen. Auch in diesem Fall ist
eine Verwendung separierter Anlagen im Rahmen
kultischer Mysterienfeiern zu erwigen. Im gesamten
Baugedanken lisst sich generell das Bediirfnis nach-
vollziehen, die verschiedenen Momente des religisen
Betriebs architektonisch zu verschrinken. Neben dem
Bestreben, der hallenumsiumten Hofanlage eine im-
posante Wirkung zu verleihen, bemihte man sich
ausserdem, den Prozessionsweg und den Zugang von
der Stadt zum Heiligtum entsprechend zu gliedern.
Bereits erwihnt wurden die Heilige Strasse und die via
tecta, deren Planung dem hadrianischen Bauentwurf
zuzuordnen ist.

Hadrian, Hephaistos 15, 1997, 163 ff,; fir den Zusammen-
hang zwischen Architektur und Symbolgehalt geomettischer
Formen miissen die platonischen Theorien und die pythagorei-
schen Einfliisse des Neoplatonismus des 2. Jhs. n. Chr. eine
grosse Rolle gespielt haben: zu den Pythagoreern als
»Adepten der Geometrie« s. B. L. Van der Waerden, Die
Pythagoreer (1979) 34.

¥ M. Frinkel (Hrsg.), Die Inschriften von Pergamon, AvP
VIII 2 (1895) 245 f. Nr. 333.

30 Zur Baukonzept und Baubestimmung s. Ziegenaus a. O.
76-87.

Im Gesamtentwurf des Heiligtums wurden weitere Be-
gegnungsstitten in die Sakralarchitektur integriert.
Weitere Schwerpunkte des Bauentwurfs bilden das
nordliche Theater und der Symposienraum in der West-
halle. Der von Aelius Aristides ausdriicklich als
‘Heiliges Theater’ verzeichnete Versammlungsraum
(Abb. 11, 9) schliesst sich unmittelbar an die Gesamt-
anlage durch die ebenfalls von Privatleuten gestiftete
Notdhalle (Abb. 11, 1) an®'. Beztiglich des Erfordernis-
ses geschlossener Veranstaltungen lassen sich Form und
Funktion weiterer Raume in der Sakralstitte verste-
hen. Mit der Planung eines aufwendigen Gelagesaals an
der Stidecke der Westhalle und mit der nicht weniger
kostbaren benachbarten Latrine (Abb. 11, 6-7) wur-
den Riumlichkeiten fiir die gemeinsamen Veranstal-
tungen eines ausgewihlten Teilnehmerkreises fiir
Feste und Zeremonien im Heiligtum installiert. Fiir den
Stidwestsaal lisst sich die Nutzung als Bankettsaal im
Rahmen der Symposien des oben erwihnten perga-
menischen Therapeuten-Vereins in Erwigung zie-
hen®2.

Zu den mirabilia der Antike zahlte das Asklepieion von
Pergamon und ist in der spiteren Uberlieferung als
der ‘Rufinus-Hain’, Pupiviov @Acog, mehrfach er-
wihnt®, In diesem Zusammenhang scheint der Begriff
sich also auf das gesamte Heiligtum zu beziehen. Ob-
wohl Hadrian als Initiator des Bauprojekts gilt, beto-
nen die epigraphischen und literarischen Quellen so-
wohl die entscheidende Rolle der privaten Stifter fir
die Finanzierung der einzelnen Monumente als auch
ihr direktes Engagement fir die Gestaltung und den
Ablauf der religiésen Handlungen.

Im Hinblick auf die beschriebenen Initiativen privater
Stifter mit programmatischem Charakter lassen sich
Analogien ableiten, die trotz lokaler oder traditioneller
Unterschiede auf alle grosseren griechischen Kult-
zentren in antoninischer Zeit zutreffen. Das Asklepi-
eion der antoninischen Zeit, dessen verandertes Er-
scheinungsbild vor allem dem Engagement der pepai-
deumenoi zu verdanken ist, kann als Vorbild gelten fur
das innovative Verstindnis religioser Kommunikati-
on, das in vielfiltiger Art und Weise in der zeitgenos-

> Aristeid. 48, 30 K: »Es schien dem Philadelphos (...) als
befinde sich im heiligen Theater eine grosse Menge Men-
schen, die weiss gekleidet waren und auf gottliches Geheiss
sich versammelt hatten«; zur kultischen Kleiderordnung s. o.
Anm. 45.

52 Zu Bankettriumen und gemeinsamen Mahlzeiten im
sakralen Raum s. u. Anm. 122. 128.

33 Zu den antiken und spitantiken Quellen s. H. Hepding,
Philologus 88, 1933, 241 ff.

51



sischen Sakralarchitektur altertimlicher Heiligtiimer
der Provinz Achaia zu beobachten ist.

Euergetische Bauprogramme in griechischen Heiligtiimern
Dass griechische Sakralstitten des 2. Jhs. n. Chr. sich
fur private Euergeten als besonders attraktiver Ent-
faltungsraum erweisen, bezeugen zahlreiche Bau-
massnahmen von Privatleuten innerhalb der bedeu-
tendsten Heiligtiimer der Provinz Achaia. Vorwiegend
in antoninischer Zeit macht sich das Auftreten umfas-
sender baulicher Eingriffe deutlich bemerkbar, die
von einzelnen Stiftern auf eigene Kosten durchge-
fithrt wurden. In einigen dieser Fille lisst die Uberlie-
ferung den programmatischen Charakter der privaten
Foérderung und deren betrichtlichen Umfang erken-
nen®.

Im Mittelpunkt der folgenden Uberlegungen stehen
das Stiftungswerk des kleinasiatischen Senators Anto-
ninus Pythodorus im Asklepios-Heiligtum von Epi-
dauros und das des Priscus Iuventianus im Poseidon-
Heiligtum am korinthischen Isthmus sowie die euer-
getischen Akte des berihmten Rhetors und Politikers
Herodes Atticus im Demeter-Heiligtum von Eleusis.

a) Das euergetische Bauprogramm des Antoninus Pythodorus
im Asklepios-Hetligtum von Epidanros

Die von Antoninus Pythodorus®® veranlassten Um-
und Neubauten des iltesten Asklepieion der Antike
verdeutlichen am anschaulichsten den intensiven Ein-
satz der antoninischen Elite bei der Gestaltung des sa-
kralen Raums. Als Angehoriger einer angesehenen und
wohlhabenden Familie stammte der romische Senator
Sextus Iulius Maior Antoninus Pythodorus aus der ka-
rischen Stadt Nysa am Miander. Mit dem kostspieli-
gen Projekt des sog. ‘Gerontikon’ um 145 n. Chr.
reaktivierte er ein antikes Denkmal im Stadtgebiet und
suchte somit ein eigenes Profil als prominenter Euerget
der Stadt zu gewinnen®. Sein vorbildliches Engage-

> Zum Forschungsansatz, den Wettbewerb der einzelnen
Heiligtiimer im regionalen Kontext zu beriicksichtigen s.
Riipke a. O. (s. 0. Anm. 18) 15.

5 Zur Person des Stifters s. C. Habicht, Pausanias und seine
,Beschreibung Griechenlands“ (1985) 18. 22. 29 und bes.
64 £5 RE X (1917) 665 ff. s. v. Tulius Nr. 335 (Groag);
XXIV (1963) 593-96 s. v. Pythodorus Nr. 14 (A. Stein); s.
ausserdem PIR IV2 232 f. Nr. 398; H. Halfmann, Die Se-
natoren aus dem Ostlichen Teil des Imperium Romanum bis
zum Ende des 2. Jhs. n. Chr. (1979) 171 Nr. 89.

36 Zu den Stiftungen in der Heimatstadt Nysa s. ]. C. Balty,
Curia ordinis. Recherches d’architecture et d’urbanisme anti-
ques sur les curies provinciales du monde romain (1991)
447 ff. mit weiterfithrender Literatur.

52

ment im Bereich stddtischer Kulte wurde dement-
sprechend in einer Miinzprigung mit dem Verweis
auf Antoninus als hiereus verewigt®.

Auch fiir diesen Euerget ist seine kultivierte Bildung
von entscheidender Bedeutung. Auf die Zugehorigkeit
des Antoninus Pythodorus zum Freundeskreis der
pepaidenmenoi, die sich im Bereich des Heiligtums von
Pergamon aufhielten, sowie auf die Kontakte mit be-
deutenden /terati hat Habicht deutlich hingewiesen®®.
Unter dem Einfluss des pergamenischen Vorbilds
scheint der Bauentwurf des Antoninus Pythodorus in
Epidauros verinderten Bediirfnissen bei der Errich-
tung neuer Bauten sowie bei der Restaurierung ilterer
Anlagen Rechnung zu tragen. Zu den von Antoninus
Pythodorus unternommenen Stiftungen liefert Pausa-
nias den ausfiihtlichsten Bericht®”:

»Was aber der Senator Antoninus zu meiner Zeit
gebaut hat, ist ein Bad des Asklepios und ein Heilig-
tum der Gotter, die sie Epidotai nennen. Er baute
auch einen Tempel fiir Hygieia und Asklepios und
Apollon mit dem Beinamen ‘die Aigyptischen’. Und
es war da auch eine Halle, nach Kotys genannt, die
nach Einsturz ihres Daches schon ganz zerstort war,
weil sie aus ungebrannten Ziegeln gebaut war, und so
baute er auch diese wieder auf. Die Epidaurier am
Heiligtum litten am meisten darunter, dass die Frauen
nicht unter einem Dach gebiren konnten und die
Kranken unter frelem Himmel sterben mussten. Er
sorgte auch dafiir und baute ein Haus, und hier darf
nun ein Mensch sterben und eine Frau gebiren. An
Bergen erheben sich iiber dem Hain das Titthion und

5T Zur Verbindung zwischen Euergetismus und Religion s.
R. Gordon, The Veil of Powers: Emperors, Sacrificiers and
Benefactors, in: M. Beard — J. North (Hrsg.), Pagan Priests.
Religion and Power in the Ancient World (1990) 201-231,
bes. 219 ff. und 224 ff.

5 Die Prisenz des Antoninus Pythodorus lisst sich anhand
verschiedener Ehrenbezeugungen im pergamenischen As-
klepieion feststellen, s. dazu C. Habicht, AvP VIII 3 (1969)
59 ff. Nr. 23; 63 ff. Nr. 27; bes. S. 66 mit Kommentar zu
der Weihung einer Statue fiir den Freund Iulius Perseus im
Asklepieion von Pergamon: »Perseus stand auf vertrautem
Fusse mit Apuleius, Maior mit Pausanias, sein Sohn mit
Aristides. Beide, der eine als Ritter, der andere als Senator,
sind Reprisentaten der wohlhabenden, gebildeten und
frommen griechischen Schicht Kleinasiens, die in der anto-
ninischen Zeit eine nicht unbetrichtliche Rolle in der Ver-
waltung des Reiches gespielt hat«.

3 Paus. II 27, 6-7; s. dazu M. Torelli, in: D. Musti — M.
Torelli (Hrsg.), Pausania, Guida della Grecia. Libro II, La
Cotinzia e I'Argolide (1986) 305 f.; Habicht, Pausanias a. O.
(s. 0. Anm. 55) 25 mit Anm. 53; 29 mit Anm. 182.



ein anderer, der Kynortion heisst, mit einem Heilig-
tum des Apollon Maleatas darauf; das ist alt, aber was
sonst um das Heiligtum des Maleatas herum ist, und
die Zisterne, in der das Regenwasser gesammelt wird,
auch das baute Antoninus den Epidauriern«.

In der gesamten periegesis stellt dieser Passus den de-
tailliertesten Bericht Uber zeitgendssische Baumass-
nahmen innerhalb griechischer Heiligtiimer dar. Das
ausgedehnte Projekt nahm sowohl den weitliufigen
Kernbereich des berihmten Asklepios-Heiligtums als
auch die altehrwiirdige Sakralstitte des benachbarten
Apollon-Maleatas-Bezirks fiir Neu- und Umbauten in
Anspruch. Die Stiftungen des Antoninus sind zwi-
schen 160 und 170 n. Chr. zu datieren®.

In knapper Form, gleich wie von einer Inschrift abge-
schrieben, uberliefert der Text des Pausanias die Reihe
der vom Stifter unternommenen Verinderungen der
Sakralstitte. Fassen wir die Schwerpunkte des umfang-
reichen Bauentwurfs zusammen: im Asklepieion das
lontron des Asklepios, das Heiligtum der Gotter Epi-
dotai, der Tempel der Trias Hygieia, Asklepios und
Apollon, die als ‘4gyptische’ bezeichnet werden, die
Restaurierung der Kotys-Halle sowie die Unterkiinfte
fir Kranke und fiir gebirende Frauen. Betrachtet man
das Heiligtum des Apollon-Maleatas im Gesamtbild,
wie es sich aus den in den letzten Jahrzehnten erneut
dutchgefiihrten Forschungen ergibt®, so kann man die
von Pausanias als komplette Wiederherstellung der
antiken Anlage betrachtete Massnahme in archiologi-
scher Hinsicht deutlich nachvollziehen. Mit besonde-

60 Zur Datierung der Stiftungstitigkeit in Epidauros s. F.

Hiller v. Gaertringen, Hermes 64, 1929, 63—68; ders. in: IG
IV2 Prolegomena 31-35, bes. 34. Als eingehende Behand-
lung der zahlreichen Skulpturen rémischer Zeit sowie als
detaillierte Darstellung des romischen Heiligtums ist die
Arbeit von S. E. Katakis zur rdmischen Plastik aus Epidau-
ros (Diss. Athen 1992; in der Reihe der Griechischen Atr-
chiologischen Gesellschaft im Druck) zu erwihnen. Fir die
grossziigig gewihrte Einsichtnahme in das Kapitel tiber die
antoninische Phase bin ich dem Verf. zu besonderem Dank
verpflichtet.

81 Zur Geschichte der archiologischen Erforschung des
Heiligtums s. Katakis a. O. 595 ff. mit Anm. 1595; seit 1974
werden die Untersuchungen vor Ort von V. K. Lambri-
noudakis geleitet, s. vor allem: Staatskult und Geschichte der
Stadt Epidauros, Archaiognosia 1, 1980, 39-63; dazu u. a.
die letzten Grabungsberichte Prakt 1992 (1995) 44 ff. Taf.
7-16; Prakt 1993 (1996), 37 ff. Taf. 9-21; Prakt 1994 (1997)
62 ff. Taf. 10-18; Prakt 1996 (1998) 125 ff. Da die ab-
schliessende Publikation der neuen Ergebnisse noch aus-
steht, werden im folgenden auf der Basis der bereits vorlie-
genden Dokumentation lediglich einige Aspekte hervorge-
hoben.

rem Akzent wird der humanitire Charakter der Stif-
tung in der Quelle hervorgehoben®.

Da vor allem der Wasserbedarf ein permanentes Ver-
sorgungsproblem nicht nur fir die Infrastruktur der
Stidte, sondern auch fiir die der Heiligtimer darstell-
te, gilt das besondere Interesse der Stifter der Wasser-
zufuhr innerhalb der Sakralstitten®®. Die konkrete Sor-
ge um das allgemeine Wohlergehen der Pilger betonen
die literarischen Quellen zur Zweiten Sophistik als
topische Konstante der Offentlichkeitswirkung der
pepaidenmenoi .

Neben diesen notwendigen Sanierungsmassnahmen
fur die erneute Inbetriebnahme der Heilstatte liefern
die archiologische Befunde weitere Hinweise auf neu
geplante Aktionsrdume im Rahmen der traditionellen
Sakralarchitektur des epidaurischen Asklepieion. Mit
Sicherheit als Baustiftungen des Antoninus Pythodorus
anzusprechen sind die Gebiudekomplexe, die im Plan
von Kavvadias mit den griechischen Buchstaben ‘phi’
und ‘chi’ sowie ‘kappa’ (im folgenden zitiert als F, X,
K) gekennzeichnet wurden (Abb. 12-14). Trotz spi-
terer Verinderungen geben sich die Baulichkeiten des
Pythodorus deutlich durch die verwandte Gestaltung
und die Verwendung gleicher Mauertechnik zu erken-
nen®.

62 Fiir die besonders bediirftigen Epidaurier richtete der
Wohltiter aus Nysa bestimmte Riumlichkeiten als Unter-
kiinfte ein: Paus. II 27, 1; s. dazu Torelli a. O. 300; P.
Kavvadias, To iepov tod "AckAnmiov é&v 'Emdovpw (1900)
170.

6 s. dazu W. Eck, Die Wasserversorgung im rémischen

Reich: Soziopolitische Bedingungen, Recht und Adminis-
tration, in: Die Wasserversorgung antiker Stidte. Ge-
schichte der Wasserversorgung II (1987) 59 ff. Dass das
Phanomen des ‘Wohltiters’ in Zusammenhang mit der
offentlichen Wasserversorgung eine erhebliche Bedeutung
fur die Stifter einnimmt, ist aufgrund zahlreicher epigraphi-
scher und literarischer Belege deutlich zu fassen; s. dazu
ebd. 56.

# Zu dieser Thematik in der literarischen Produktion be-
rihmter pepaideumenoi s. V. Boudon, Le t6le de 'eau dans les
prescriptions médicales d’Asclepios chez Galien et Aelius
Atristides, in: R. Ginouves (Hrsg.), L’eau, la santé et la mala-
die dans le monde grec. Kongre3 Paris 1992, BCH Suppl.
28 (1994) 157 ff. Als Beispiele derartiger literarischer Be-
handlungen seien die Reden »Panegyrikum der Wasser von
Pergamon« (or. 53, 1 K) von 177 n. Chr. und »Die des
Asklepios« (or. 39 K) um 167 n. Chr. genannt.

65 Katakis a. O. 620 f. Charakteristisch ist vor allem die
Bauweise, in der schichtweise Steine mit Ziegeln alternieren,
die mit Mortel befestigt wurden. Diese Bauart ist an den
Baukomplexen X und z. T. an K sowie an den Thermen im
nordostlichen Bereich des Heiligtums festzustellen. Dass es
sich bei den Euergesien des Antoninus Pythodorus um ein

53



Durch eine tiefgreifende Umgestaltung wurde das Areal
der Gebdude X und F (Abb. 12-13) architektonisch
neu definiert’, Im zentralen Hof des hellenistischen
Gymnasiumkomplexes wurde mit besonderem Auf-
wand ein klein dimensionierter Theaterbau installiert
(Taf. 9, 4)%. Geschickt machte man sich die vorge-
fundene Bausubstanz zunutze. Fiir die Errichtung des
Innenraums wurden die Interkolumnien des Peristyls
mit Winden in einer charakteristischen Mischtechnik
zugemauert (Taf. 9, 5). In typologischer Hinsicht
lehnt sich der kleine Theaterbau von Epidauros an
eine Reihe in antoninischer Zeit neu errichteter bzw.
restaurierter Theater in Griechenland an, die eine
dhnliche Konzeption der Grundrissgestaltung aufwei-
sen%s,

Fir die funktionale Bestimmung des Gebiudes lasst
sich an einen Versammlungsraum fiir ausgewihlte Teil-
nehmer bzw. geschlossene Gemeinschaften denken.
Der Asklepios-Verehrer Aristides berichtet in Bezug
auf das bereits erwihnte Theater in Pergamon von
religiésen Zeremonien, die in einer rituellen Kleidung
begangen wurden. Die von ihm benutzte Bezeichnung
‘Heiliges Theater’ scheint verstirkt die Verwendung
dieser Bautypen fiir rituelle Rezitationen wie die oben
erwihnten Hymnodien herauszustellen. Die Existenz
von Tiiren, welche auf die Moglichkeit zur raumlichen
Isolierung hinweisen, gilt als Beleg daftr, dass die
Stiftungen nicht nur Orte theatralischer Aktion waten,

ausgedehntes Programm gehandelt haben muss, bezeugen
ferner mehrere Hinweise auf die Herstellung des Baumate-
rals, das fiir die Stiftung eigens angefertigt wurde. Sowohl
aus den Bauten F und K als auch aus dem Priesterhaus, die
in den Inschriften als skand genannt werden, stammen
Dachziegel mit dem Stempel antoninon, die eindeutig auf den
Bauherrn hinweisen: Prakt 1892, 54 f.; Kavvadias a. O. 157,
zu neueren Funden von Dachziegeln mit dem Stempel des
Stifters im Priesterhaus s. Ergon 1990, 14 Abb. 16.

0 Zum Gesamtareal und dessen Funden s. zuletzt Katakis
a. 0. 587-590 mit umfassenden Literaturangaben.

67 Kavvadias a. O. 150-152; grundlegende Ubetlegungen
zum Bautypus in: R. Ginouvés, Le théitron a gradins droits
et Podéon d’Argos, Etudes Péloponnésiennes 6 (1972) mit
reichen Literaturhinweisen, bes. s. 112 f. 191 f. 196 f; s.
ausserdem R. Meinel, Das Odeion (1980) 225 ff.

% Ebenfalls fiir eine beschrinkte Zahl von Zuschauern ent-
worfen, zeigen die Theaterbauten von Argos, Thasos und
vor allem das wiederaufgebaute Agrippeion in Athen ver-
gleichbare Losungen mit schlichter Bithne, korridorartigen
Podien und einer entfunktionalisierten Orchestra: Ginouveés
a. O. 186-215; G. Daux, Guide de Thasos (1968) 93 f.; H.
Thompson, Hesperia 19, 1950, 31 ff; s. zusammenfassend
Meinel a. O. 57 ff.

54

sondern vor allem auch kleineren Gremien die Gele-
genheit zu nichtoffentlichen Versammlungen boten®.
Dass die Prisenz solcher Aktionsriume in gtiechi-
schen Heiligtiimern antoninischer Zeit in engem Zu-
sammenhang mit den Aktivititen einer Kultgemein-
schaft steht, legt die Betrachtung des besprochenen
Theaterareals von Epidauros (Gebdudekomplex F-X,
Abb. 12) nahe. Die Anlage des benachbarten Klein-
tempels liefert deutliche Hinweise auf die funktionelle
Bindung des Theaters an die religiése Titigkeit eines
Thiasos. Als weiterer exemplarischer Fall einer ge-
zielten Wiederverwendung der alten Bausubstanz gilt
vor allem der sog. Hygieia-Tempel, der durch den
geschickten Umbau des monumentalen Eingangs zum
Gymnasium zustande kam. Im Inneren des in ein
kleines sacellum verwandelten Propylon (Abb. 12 zwi-
schen Gebiude F und X) befand sich noch am ut-
spriinglichen Aufstellungsort eine Statuenbasis (B 1,60
m; H 0,64 m; T 0,49 m) mit der Inschrift Hygreia™.
Die Fundsituation lisst sich gut mit dem von Pytho-
dorus gestifteten Tempel fiir die dgyptische Trias der
Hygieia, des Asklepios und des Apollon in Verbin-
dung bringen. Die Einrichtung des sakralen Baus fiir
drei Gottheiten scheint die zusitzliche dreiteilige
Gliederung des Eingangs zum eigentlichen Kultraum
zu bestitigen.

Sichere Anhaltspunkte fiir die Zuweisung dieses Areals
an einen religidsen Verein ergeben sich aus einigen
eindeutigen Merkmalen des Gebiudes F (Abb. 13).
Da die Mitglieder eines Thiasos, wie z. B. die Thera-
peuten von Pergamon, regelmissige Versammlungen
abhielten und gemeinsam Kulthandlungen austibten
sowie Festmaihler veranstalteten, waren verschiedene
Raumformen und Einrichtungen etfordetlich’. Beina-

 Beziiglich des besonderen Charakters solcher Versamm-
lungsriume weist Balty auf die Prisenz von Tiren hin, die
den freien Zugang zum Gebiude einschrinken und regulie-
ren sollen: a. O. 429 ff. 514 (Ephesos); 517 (Aphrodisias);
539 (Amman). Dasselbe gilt fiir das Theater des Herodes
Atticus in Athen. Auch bei dem Bau in Epidauros ist die
Moglichkeit, den Zuschauerraum zu verschliessen, durch die
noch erhaltenen Einlasslécher der Tiirpfosten nachzuweisen.
Zum Vergleich sei hier kurz auf das selten besprochene
‘Odeion’ im Zeus-Heiligtum von Olympia verwiesen, das
mit seinem Wohn- und Reprisentationskomplex den Ost-
Thermen benachbart ist.

0 Kavvadias a. O. 148 f. mit Anm. 2.

" Obwohl die Funktion des Gebiudes F nicht eindeutig
bestimmbar erscheint, zieht auch Katakis a. O. (s. 0. Anm.
60) 588 die Moglichkeit eines Vereinssitzes in Erwigung.
Zur architektonischen Gestaltung von Vereinshiusern s.
jetzt B. Bollmann, Roémische Vereinshiduser. Untersuchun-
gen zu den Scholae der rémischen Berufs-, Kult- und Au-



he quadratisch (29,35 m x 35,34 m) weist das Gebidude
F ein Grundrissschema auf, das fir die Aktivititen
eines Thiasos geeignet erscheint. Charakteristisch fiir
die Funktion eines Vereinsgebaudes sind die Gestal-
tung des zentralen Raums als azrium tetrastylum, das fur
Vereinssitze epigraphisch nachweisbar ist, sowie vor
allem die an der Nord- und Ostwand umlaufenden
Sitzbinke (Taf. 9, 6)"% Fur die spezifische Deutung
des tetrastylen Hofes als Kultraum einer scho/a spricht
nicht nur die besondere Raumdisposition mit Sitz-
moglichkeiten, sondern auch seine Ausrichtung: Die
axiale Anlage gewihrte bereits von draussen einen di-
rekten Blick auf eine genau dem Haupteingang gegen-
Ubetliegende Statuenbasis. Die Existenz eines Altars
vor dieser Statuenbasis legt die Vermutung nahe, dass
es sich bei dem urspriinglichen Kultbild und der ent-
sprechenden Opfer-Stelle um das Kultbild bzw. die
Kultbilder des Thiasos handelte”.

Wichtige Hinweise auf die Aktivititen eines religidsen
Vereins liefert die Gestaltung weiterer Riume im Ge-
baude F (Abb. 13). Bemerkenswert ist zunichst der
grossziigig dimensionierte Saal (Taf. 9, 6), der den
gesamten nordlichen Teil des Baus einnimmt. Er wird
durch eine mittlere Siulenstellung in zwei Schiffe
gegliedert und 6ffnet sich auf den zentralen Hof. In
typologischer Hinsicht lassen sich weitere hypostyle
Sile aus Vereinslokalen antoninischer Zeit verglei-
chen. Neben dem bekannten Vereinssitz der Iobak-
chen in Athen, der einen ahnlichen rechteckigen
Grundriss mit innerer Sdulenstellung besitzt, gilt die
Lesche der Knidier im delphischen Heiligtum als

gustalen-Kollegien in Italien (1998); fiir den Typus ist vor
allem die Ubernahme von Raumelementen aus der Pri-
vatarchitektur bezeichnend.

2 An den Winden umlaufende Sitzbinke und die charakte-
ristische Raumform bieten konkrete Anhaltspunkte fiir eine
funktionale Differenzierung des Gebiudes als Vereinshaus:
Bollmann a. O. 47 mit eingehender Behandlung dieses
Bautypus. Im griechischen Bereich lassen sich treffende
Vergleiche mit einigen Vereinshdusern auf Delos heranzie-
hen: s. dazu B. Hudson MacLean, The Place of Cult in
Voluntary Associations and Chsistian Churches on Delos,
in: Kloppenbozrg - Wilson (Hrsg.) a. O. (s. 0. Anm. 19) 186
ff. Die Synagoge (Abb. 11, 1) weist auf eine ahnliche Bauge-
staltung mit inneren Hof und Versammlungsraum mit Sitz-
binken hin, wihrend das Haus der Poseidoniastai eine
komplexere Anlage mit sakralen Rdumen sowie Versamm-
lungs- und Wohnriumen aufweist; fiir weitere Vereinshiu-
ser in griechischen Heiligtiimern der Kaiserzeit vgl. das
‘Haus’ unmittelbar oberhalb des Stadion in Eleusis, Travlos,
Attika (1988) Abb. 206-207; zur Problematik der Vereins-
hiuser in Olympia s. den Beitrag von U. Sinn in diesem
Band.

5. dazu Katakis a. O. (s. 0. Anm. 60) 587 f.

Prototyp fiir solche Sile’™. Dass diese beriihmte Anla-
ge klassischer Zeit noch im 2. Jh. n. Chr. fir Ver-
sammlungen und Dialoge unter den pepaidenmenoi
diente, geht aus einigen literarischen Quellen klar her-
vor™. Fiir den grossen Saal im Gebiaude F ist ebenfalls
eine Nutzung als zentraler und offizieller Versamm-
lungsraum fiir regelmissige Veranstaltungen und ge-
meinsame Festmihler zu vermuten’®.

Betrachtet man die gesamte bauliche Neugestaltung
dieses Areals mit der Errichtung des kleinen Theater-
saals (umgebautes Gebiaude X) und des benachbarten
sacellum fir die dgyptische Trias (umgebautes Propylon
von X), ist das Gebidude F als héeros oikos, d. h. als Ver-
einshaus sinnvoll in den einheitlichen Entwurf dieses
Areals zu integrieren’’. Die Existenz von ‘heiligen Hau-
sern’, die epigraphisch belegt ist, ldsst sich in Zusam-
menhang mit Riten mystischen Charakters verste-
hen™. Wichtige Anhaltspunkte dafiir liefert die aus-
sergewOhnliche Gestaltung.bestimmter Rdume inner-
halb des Baukomplexes F. Mit direktem Anschluss an
den zentralen Kultraum wurde ein eigenartiges ‘Bad’
an der siidostlichen Ecke des Baus angelegt. Dabei
handelt es sich um einen kreisférmigen Raum, der mit
einem rechteckigen Vorraum verbunden war (Abb.
13). Die Funktion dieser Anlage als /Joxtron scheint in

™ Travlos, Athen (1971) 274 Abb. 351; zur Lesche der
Knidier in Delphi: J. Pouilloux, Topographie et architecture,
FdD II (1960) 120; linglicher, rechteckiger Raum mit dem
Eingang auf der Langseite und vermutlich mit einer Porti-
kus.

> Plut. de def. or. M 410, s. u. Anm. 122.

76 Als Vergleichsbeispiele sind der Raum A in der Synagoge
sowie der Raum D im Serapeion A auf Delos zu erwihnen:
s. dazu Hudson MacLean a. O. 194 Abb. 11, 1; 209 Abb.
11, 6.

" Zum rémischen Heiligtum als ‘cultural centre’ mit Thia-
soi, Hausern, Kiichen, Bankettraumen: R. MacMullen,
Paganism in the Roman Empire (1981) 35 ff. Insbesondere
hinsichtlich des Asklepios-Heiligtums von Epidauros bildet
die Inschrift des Pilgers M. Ioulios Apellas (IG IV 955: 2.
Jh. n. Chr.) ein sehr bedeutendes Zeugnis des Lebens in der
Heilstitte in dieser Zeit; s. dazu G. Luck, Arcana Mundi 1.
Magia, miracoli, demonologia (1997) 265f. 439f. und dem-
nichst Verf. a. O. (s. 0. Anm. 10).

™ Zu den ‘Heiligen Hiusern’ innerhalb der Heiligtiimer s.
mehrere Verweise in: RE XVI 2 (1935) 1209 ff. s. v. Myste-
rien (O. Kern) 1234. 1283 ff. 1298; zur epigraphischen
Dokumentation s. auch F. Poland, Geschichte des griechi-
schen Vereinswesens (1909) 460 f; fiir ein Beispiel der
Kaiserzeit vgl. BCH 17, 1893, 32 Z. 7 bhieros oikos fiir die
Mysten (Magnesia, Mitte 2. Jh. n. Chr). Beziiglich des
Wortes ozkos als Saal ist ausserdem zu erwihnen, dass Aelius
Aristides das eleusinische Telestetion als oikos bezeichnet |
(or. 1,421 D).

55



engem Zusammenhang mit hydraulischen Vorrich-
tungen zu stehen, wie das Doppelwasserbecken im
Vorraum und ein kleineres Becken im Rundraum
vermuten lassen.

In Bezug auf diese interessante Raumkombination im
Baukomplex F lassen sich zwei weitere, genau tber-
einstimmende Wiederholungen im stidwestlichen Teil
des Gebdaudes K (Abb. 14) und im Priesterhaus’
(Raume P und O) innerhalb des Apollon-Maleatas-
Bezirks (Abb. 15) beobachten.

Fur den Baukomplex im Apollon-Maleatas-Heiligtum
ist die Intepretation des Bauensembles als hzeros oikos
epigraphisch zu belegen’. Bezeichnend ist vor allem
die Befundsituation des ‘Priesterhauses’, das mehrere
Berthrungspunkte mit der Gestaltung von Bau F auf-
weist. Um einen zentralen Kern sog. a#/i wurden ver-
schiedenartige Rdume angeordnet. Aus dem Raum
‘theta’ stammen einige Statuenbasen und Altire sowie
kleinformatige Gotterbilder®. Die durch drei Nischen
gegliederte Riickwand in Raum I legt eine Bestimmung
als Kultraum nahe. In diesem Fall wird vermutet, dass
auch hier die dgyptische Trias verehrt bzw. orientali-
sche Kulte eingefihrt wurden®!.

Als ausschlaggebender fiir das Abhalten von Mysterien-
kulten innerhalb des Apollon-Maleatas-Temenos et-
weist sich eine jiingst gefundene Inschrift, die ausdriick-
lich ‘Mystetiennichte’ erwihnt®2. Als notwendiges Ex-
fordernis fiit solche nichtlichen Zeremonien ist die
grosse Anzahl von romischen Tonlampen zu erwih-
nen, die im ‘Priesterhaus’ und in der Zisterne gefunden
wurden®?,

™ Kavvadias a. O. (s. 0. Anm. 62) 178-180; zu den neuen
archiologischen Untersuchungen s. Prakt 1989, 50 ff.; epi-
graphische Belege in: IG IV? 393, 400-402. Mehrere Abbil-
dungen in: Ergon 1990, 11 ff. 13-15.

8 Kavvadias a. O. (s. 0. Anm. 62) 179; Katakis a. O. (s. o.
Anm. 60) 597: kleinformatige Statuen des Asklepios, der
Hygieia, der Aphrodite sowie einige Altire (IG IV? 391.
404. 555. 556. 532); einige Architekturteile (Halbsaulen-
pilaster) weisen Ahnlichkeiten mit denen des zentralen
Raumes im Gebiude F auf.

81 Prakt 1989, 53 Taf. 38 a—b mit weiterer Literatur.

82 Die Inschrift wurde in der Zisterne gefunden; zum Text
und zur Datierung in das Jahr 111 n. Chr. s. Prakt 1988, 28
Vers 7 f. Taf. 22.

8 Vgl. Ergon 1989, 18 Abb. 18; zu einer moglichen Funkti-
on der Zisterne als bozhros im Rahmen der nichtlichen Mys-
erienkulten s. Katakis a. O. (s. 0. Anm. 60) 587 Anm. 1605;
s. ausserdem Prakt 1988, 27 f. Taf. 20-22, zu den Funden
ebd. 1989, 49 f. Es ist nicht auszuschliessen, dass die impo-
sante Anlage der unterirdischen Zisterne als katabasion, d. h.
als Krypta fiir den Ablauf der ‘Mysteriennichte’ diente. Die
Prisenz solcher Anlagen ist in anderen Fillen in dieser Zeit
zu belegen; neben dem bereits erwidhnten unterirdischen

56

In diesem Zusammenhang fillt besonders die Prisenz
des eigenartigen /outron auf. Wie im Gebiude F (Abb.
13) tritt auch hier in den Raumen P und O3 (Abb. 15)
dieselbe charakteristische Kombination von Rundraum
und Vorraum mit Doppelbassin auf; im Inneren des
Rundraums wurden die Spuren eines zentralen
Perirrhanterion gefunden. Fir die Bestimmung seiner
rituellen Funktion ist dariiber hinaus die Art und Wei-
se, wie der Zugang zu diesen Raumen reguliert wurde,
hervorzuheben. Die besprochene Anlage befindet sich
am Ende eines linglichen, gewolbten Kotridors®, der
als Verbindung zwischen dem ‘Priesterhaus’ und der
benachbarten unterirdischen Zisterne diente.

Im Gebiude K (Abb. 14) wurde eine dhnliche Anlage
im studwestlichen Teil des Baus freigelegt. Obwohl der
Komplex nicht komplett ausgegraben ist und ausserdem
durch spitere Umbauten verandert wurde, wird diese
zentrale, dem Asklepios-Tempel nahe gelegene Anlage
als das von Pausanias erwihnte ‘Bad des Asklepios’
betrachtet. Die herausragende Bedeutung dieses Ge-
baudes zeigen auch die bedeutenden Funde romischer
Skulpturen®. Aus dem grossen quadratischen Hof
stammen die Gotterdarstellungen, die als antoninische
Werke derselben Werkstatt bezeichnet werden; sie
gelten als Ausstattung der ursprunglichen Baustiftung
des Antoninus Pythodorus. Wie bereits fiir das
‘Priesterhaus’ im Apollon-Maleatas-Bezirk festgestellt,
wurden auch hier, jedoch in einer noch viel grosseren
Anzahl, kleinformatige Statuetten mit Gotterdarstel-
lungen gefunden. Aufgrund des archiologischen
Fundzusammenhangs kann man bei dem von Anto-
ninus gestifteten ‘Bad des Asklepios’ kein Muster
einer typischen thermalen Anlage erkennen wie etwa
fir den Thermenkomplex in Nordosten des Heilig-
tums. Die gleiche Kombination von Rund- und Vor-
raum mit Wasserbecken, die sich im stidwestlichen
Teil des Gebdudes befindet, lasst fiir das ubetlieferte
‘Bad des Asklepios’ an eine rituelle Bestimmung der
Anlage denken. Angesichts seiner unmittelbaren Nihe
zum Asklepios-Tempel erfiillte das ‘Bad’ wahrschein-

Korridor im Asklepieion von Pergamon wird im folgenden
das Beispiel der Krypta-Anlage im Palaimonion von Isthmia
herangezogen; zum Katabasion in Eleusis s. RE XVI 2
(1935) 1209 ff. s. v. Mysterien (O. Kern) bes. 1242; allge-
mein zur »religion de la crypta« und zur Funktion der pere-
tralia im Rahmen der Initiationsriten s. R. Turcan, Les cultes
orientaux dans le monde romain (1989) 119. 211 ff.

8 Fiir eine gute Abbildung des Raums O vgl. Ergon 1990,
16 Abb. 19.

8 Ergon a. O. 15 Abb. 18.

8 s. dazu demnichst Katakis a. O. (s. 0. Anm. 60).



lich eine Funktion im Rahmen der vorbereitenden
Reinigungsriten epidaurischer ‘Asklepios-Verehrer™®’.

b) Das euergetische Bauprogramm des P. Licinius Priscus
Tuventianus im Poseidon-Heiligtum von Isthmia: Die Mysteri-
enkulte fiir Melikertes-Palaimon

Die umfangreichen Stiftungen des P. Licinius Priscus
Iuventianus im Poseidon-Heiligtum von Isthmia bil-
den ein weiteres einschligiges Beispiel privaten Euer-
getismus’ im sakralen Kontext*. Als Angehoriger
einer der prominentesten Familien Korinths durchlief
Iuventianus einen glinzenden cursus honorum. Die von
ihm initiierte Neugestaltung der Sakralstitte ist in un-
mittelbarer Verbindung mit dem prestigetrichtigen,
lebenslangen Amt eines Oberpriesters im provinzialen
Kaiserkult zu verstehen. Dass sein Engagement in en-
gem Zusammenhang mit der Ausilibung religiéser Am-
ter steht, bezeugt ausserdem das Priesteramt des ar-
chierens, das Iuventianus innerhalb des Poseidon-
Heiligtums bekleidete®.

Als Mitglied der kultivierten Oberschicht von Korinth
etlebt Tuventianus einen kulturellen Wandel, der aus
einem konstruktiven Diskurs zwischen griechischer
Vergangenheit und romischer Gegenwart hervorgeht®.

8 Im Zusammenhang mit Mysterienkulten und vor allem
mit dem Isiskult ist eine Funktion dieser Raumkombination
im Rahmen von iiberlieferten vorbereitenden Reinigungs-
riten denkbar. Zur Funktion der ‘Taufe’ als Initiationsritus
innerhalb eines Thiasos s. A.-]. Festugiere, Hermétisme et
mystique paienne (1967) 100 ff.; vgl. z. B. Tert. de Bapt. 5:
»Zu manchen Kulten nimlich lassen sie sich durch ein Bad
aufnehmen, zu den Kulten der Isis oder des Mithras; auch
tragen sie thre Gotter zu Abwaschungen heraus«. Die Ver-
wendung von Weihwasser und die symbolische Taufe sind
fir die Riten der Pythagoreer hiufiger erwihnt: Ael. HA 4,
17; Diog. Laer. 8, 33.

8 Zur Person des Stifters s. zuletzt D. J. Geagan, The Isth-
mian Dossier of P. Licinius Priscus Juventianus, Hesperia
58, 1989, 349 ff.; weitere epigraphische Zeugnisse in: D. R.
Jordan, Hesperia 63, 1994, 111 ff. bes. 115 mit Anm. 7.

% Zum Oberpriestertum des Kaiserkults s. ausfithtlich S. J.
Friesen, Twice Neokoros. Ephesus, Asia and the Cult of the
Flavia Impetial Family, EPRO 116 (1993) 76 ff.

% Zum Phinomen einer neuen ‘Hellenisierung’ der romi-
schen Kolonie Korinths im 2. Jh. n. Chr. s. die Uberlegun-
gen zu Paus. II 1, 2 und zur Rede an die Korinthier des
Sophisten Favorinus (Dion Chr. 37, 25-27) bei Bowie a. O.
(s. o. Anm. 2) 219 ff; ders. a. O. (s. 0. Anm. 13) 202 f;
allgemein s. D. Engels, Roman Corinth (1990) 71 ff. Zur
Elite der Stadt und zur Konstruktion des Vergangenheits-
bildes s. zuletzt M. Piérart, Panthéon et hellénisation dans la
colonie romaine de Corinthe: la »redécouverte« du culte de
Palaimon a I'Isthme, Kernos 11, 1998, 85 ff. Zum engen
Zusammenhang zwischen paideia als Medium griechischer
Identitit und Definition der Macht in dieser Zeit s. iber-

Das in der romischen Kolonie weitverbreitete Be-
durfnis, das religidse Vermichtnis in ihrem urspriing-
lichen Kern neu zu aktivieren, zeichnet sich innerhalb
des Stadtbilds des 2. Jhs. n. Chr. in der vielfiltigen
Wiederbelebung traditioneller Mythen und Kulte ab”!.
Unter dieser ideologischen Primisse ist der Vorschlag,
Tuventianus mit der Figur des Oberpriesters des achii-
schen Koinon, Lucanius zu identifizieren, nachvoll-
ziehbar. In einem Passus der »Tafelgespriche« Plu-
tarchs trifft sich ein gebildeter Freundeskreis wihrend
der isthmischen Spiele im Haus des erwihnten Ober-
priesters”. Die Vergegenwirtigung einer gemeinsa-
men religidsen Vergangenheit innerhalb der Interes-
sen lokaler Eliten geht weit tiber ihren antiquarischen
Charakter hinaus und nimmt eine zentrale Funktion
als identitatssicherndes Element fir die lokale Gemein-
schaft ein.

Eine heute in Verona bewahrte Stele uberliefert wort-
und detailreich die zahlreichen Euergesien des Iuven-
tianus im Poseidon-Heiligtum®*:

»Den vitetlichen Gottheiten und dem Vaterland Pu-
blius Licinius Priscus Iuventianus, Sohn des Publius,
aus dem Volksstamm der Aemilier, hochster Priester
auf Lebenszeit (5), hat die Unterkiinfte fiir die Athle-
ten eingerichtet, die sich aus aller Welt zu den Isthmi-
schen Spielen versammelt haben. Er hat ihnen auch

greifend Flinterman a. O. (s. o. Anm. 16) 54 f.: in einem
von der Politik autonomen Bereich konnten die stadtischen
Eliten ihre eigene Identitit neu aktivieren und sich als Fih-
rungsschicht legitimieren.

! Zu den entscheidenden Umstrukturierungen des Stadt-
bildes um die Mitte des 2. Jhs. n. Chr. s. C. K. Williams II
in: T. E. Gregory (Hrsg.), The Corinthia in the Roman
Period, Suppl. JRA 8 (1993) 39 ff; die Neugestaltung der
sog. Gefangenenfassade, des Propylon und der Siulenhallen
an der Lechaionstrasse, der neue Bauentwurf fir die Peire-
ne-Quelle durch Herodes Atticus. Zu den politischen und
euergetischen Aktivititen der Eliten in Korinth s. A. J. S.
Spawforth, Hesperia 63, 1994, 211 ff; historischer Uber-
blick: J. Wiseman, Corinth and Rome, in: ANRW II 7, 1
(1979) 438 ff.

92 Plut. Ques. Conv. V 3, 2 Mor. 676c); s. zuletzt Piérart a.
O. mit weiterfithrender Literatur; dagegen Spawforth a. O.
220 Anm. 37.

% Stele A (= IG IV2 203), Museo Maffeiano in Verona; vgl.
zuletzt Geagan a. O. Taf. 56 mit Auswertung der betreffen-
den Literatur; s. dazu T. Ritti, Isctrizioni e rilievi greci nel
Museo Maffeiano di Verona (1981) 31 Nr. 6. Zu weiteren
Fragmenten einer zweiten Stele (Stele B, Fragmente Isthmia
I 261 und Korinth I 2194) vgl. Geagan a. O. 351. Zum
Zeitpunkt der Stiftungen s. Geagan a. O. 359 f. (3. Viertel
des 2. Jhs. n. Chr)) in Zusammenhang mit dem Amt des
Oberpriesters.

57



auf seine Kosten das Palaimonion mit seiner Aus-
stattung und den Ort fiir die Totenspenden (10) und
den heiligen Fingang und die Altire der Vatergott-
heiten mit dem Bezirk und dem Pronaos und die
Riume fiir die (vorbereitenden) Ubungen (der Athleten)
und den Tempel des Helios und das Kultbild darin
und den Bezirk, (15) und den Bezirk des heiligen
Hains und die Tempel der Demeter und der Kore und
des Dionysos und der Artemis in ihm, mit den Kult-
bildern, den Krinzen und den Pronaoi, die sich dort
befinden, und (25) die Tempel der Euerteria und der
Kore und das Plutoneion und die Treppen und
Substruktionen, die wegen des Erdbebens und ihres
Alters eingestiirzt sind, hergerichtet. Er hat ihnen
ausserdem aufgrund seines Amtes als Agoranomos
die Sdulenhalle in der Nihe des Stadions mit den ge-
wolbten Riumen und ihrer Einrichtung eingeweiht
(27). Versprechen des Publius Licinius Priscus: wenn
ithr mir die sogenannte Reglia verkauft ... (29)«.

Aufgrund der literarischen und archiologischen
Ubetlieferung ist die umfangreiche Titigkeit des Iu-
ventianus in Isthmia mit grosser Wahrscheinlichkeit in
das 3. Viertel des 2. Jhs. n. Chr. zu datieren. Restaura-
tive Eingriffe in die sakrale Topographie des Heilig-
tums und Baumassnahmen zur Forderung des pan-
hellenischen Betriebs bzw. der agonistischen Wettbe-
werbe bilden zwei eng miteinander verbundene
Schwerpunkte im euergetischen Programm des Iu-
ventianus. Wiahrend fiur die Schaffung der notwendi-
gen Infrastruktur Restaurierungen am Stadionkom-
plex und der aufwendige Umbau einer verfallenen
Halle als Aufenthaltsriume fiir die Athleten vorge-
nommen werden, ibernimmt der Stifter zugleich »auf
seine Kosten« die Finanzierung der Kultbauten und
der dazugehorigen Bezirke im Inneren der Sakralstit-
te?*. Nach Aussage der Inschrift bestehen diese Mass-
nahmen in der Weihung neuer Kultstatuen sowie in
der Ausfiihrung baulicher Ausstattungselemente.

Die Wiederbelebung der panhellenischen Spiele von
Isthmia, die im 2. Jh. n. Chr. erneut zu besonderem
Ruf gelangen, lisst sich vor dem Hintergrund der
generell in dieser Zeit reaktivierten agonistischen
Wettkimpfe und Feste im Rahmen des archaios periodos
begreifen®. Hinter solchen Projekten wie der zu re-

% 5. dazu Geagan a. O. 354. 356. 360; L. Robert, Hellenika
1, 1949, 43-53.

% Zur griechischen Agonistik und zu den rémischen Spielen
in Korinth im 2. Jh. n. Chr. s. Spawforth a. O.; zur Renais-
sance der sportlichen Wettkimpfe s. ders. in: S. Walker — A.
Cameron (Hrsg), The Greek Renaissance in the Roman
Empire, Suppl. BICS 55 (1989) 193 ff.; Wiederbelebung des

58

novierenden ‘Stoa Regia’ scheinen oft gezielte Interes-
sen der Stifter selbst zu stehen.

In diesem Zusammenhang ist die zunehmende Be-
deutung des Heiligtums im Rahmen der antoninischen
Agonistik nicht vom Griindungsmythos zu trennen.
Nach der traditionellen Ubetlieferung fiihrte Sisyphos
am Bestattungsort des mythischen Melikertes-
Palaimon den Kult des jungen Heros ein und griin-
dete zugleich zu dessen Ehren die ersten Spiele von
Isthmia®. Die isthmischen Spiele wurden somit be-
reits in threm urspringlichen Charakter als Totenspiele
zu Ehren eines verstorbenen Heros verstanden und
im 2. Jh. n. Chr. in ithrem sakralen Wert vergegenwir-
tigt. In dieser Hinsicht ist nicht nur der Ursprung des
wiederbelebten Mythos von Bedeutung, sondern vor
allem die Rezeption und die Wirkung, die er zur Zeit
der Zweiten Sophistik erfahren hat”".

Sowohl die Sakralarchitektur des Palaimonion-Areals
als auch die Uberlieferung tber den mystischen Cha-
rakter dieses Kults werden im folgenden als exem-
plarisches Beispiel fiir dir Gestaltung religiéser Kom-
munikation zur Zeit der Zweiten Sophistik betrachtet.
Die hiufigen, archiologisch gut nachvollziehbaren
Verianderungen, die der Kultort des Heros Palaimon
in einem relativ kurzen Zeitraum erfahren hat, legen

archatos periodos in dieser Zeit in der Provinz Achaia s. H. W.
Pleket, Games, Prizes, Athletes and Ideology. Some Aspects
of the History of Sport in the Greco-Roman World, Stadion
1, 1975, 49 ff. und den ausfithrlichen Uberblick von P.
Herz, Die musische Agonistik und der Kunstbetrieb der
Kaiserzeit, in: J. Blinsdorf (Hrsg.), Theater und Gesellschaft
im Imperium Romanum (1990) 175 ff. Zu den Verinde-
rungen in den griechischen Heiligtiimern rémischer Zeit
und zur Entfaltung der griechischen Agonistik wihrend der
Kaiserzeit: s. die Beitrige von P. Aupert, E. R. Gebhard
und U. Sinn in: W. Coulson — H. Kyrieleis (Hrsg.), Procee-
dings of an International Symposium on the Olympic Ga-
mes, Kolloquium Athen 1988 (1992).

% Zur Wiederbelebung und Aktualisierung des Mythos s.
die Auswertung der literarischen Quellen und die interes-
santen Uberlegungen bei Piérart a. O. (Anm. 90) 89 ff. Es
sind weitere wichtige Quellen der Zweiten Sophistik hinzu-
zufiigen: Hymn. Orph. 75 und IG II?2 1368. In der
‘Mythologischen Bibliothek’ des Apollodor, die als eine
systematische Sammlung der mythischen Uberlieferung im
geistigen Milieu der Zweiten Sophistik gilt, wird ebd. 3, 4, 3
iiber die Geschichte der Ino und des Melikertes sowie iiber
die Grindung der Isthmischen Spiele durch Sisyphos be-
richtet; zur Kodierung des mythischen Wissenserbes in der
Zweiten Sophistik s. M.-M. Mactoux, Panthéon et discours
mythologique. Le cas d’Apollodore, RHistRel 206, 1989,
245-270.

9 Allgemein zur Funktion des Mythos bei den Rémern s.
den Beitrag von F. Graf in: ders. (Hrsg.), Mythos in my-
thenloser Gesellschaft. Das Paradigma Roms (1993) 25-43.



die Vermutung nahe, dass die euergetischen Akte
konkrete Zeichen fiir eine aktualisierte Gestaltung ‘des
Orts des Heiligen’ bezwecken. Unmittelbar an den
Tempelbezitk des Poseidon angeschlossen lisst sich
der Kult jedoch erst in der frihen Kaiserzeit auch
archiologisch nachweisen. Die Reste einer ersten Op-
fergrube (pit A) weisen auf die Entstehungsphase des
Palaimonion um die Mitte des 1. Jhs. n. Chr. hin®.
Aber erst in hadrianischer Zeit werden die Vergangen-
heitsbeziige auf den mythischen Kern der Sakralstitte
in monumentalisierter Erscheinungsform umgesetzt.
Durch die Errichtung des Rundbaus (Abb. 16) be-
kommt der mythische Ursprung der lokalen Ge-
schichte eine monumentalisierte Form: Der auf ein
Podium erhobene Monopteros wurde vor dem Tem-
pelbezitk des Poseidon errichtet. Fur die Fortfihrung
der mit dem Kult verbundenen Riten wird die neue
Opfergrube (Abb. 16, pit B) in den siidlichen Teil des
Bezirks verlegt. Durch die Errichtung der rechteckigen
Temenosmauer und die bauliche Gestaltung des Ostli-
chen Eingangsbereichs wird das Gesamtareal des Po-
seidon-Tempels mit seiner Umgebung architektonisch
neu reguliert”.

In den jingst erschienenen Untersuchungen werden
die Datierungsprobleme und die Interpretation der ar-
chiologischen Reste der hadrianischen Phase des Pa-
laimonion eingehend behandelt'”. Obwohl eine pet-
sonliche Beteiligung des Kaisers Hadrian an der Neu-
konzeption des Palaimon-Kults nicht zu beweisen ist,
deuten die Reste der Panzerstatue!® nach einem be-

% Diese und folgende Ubetlegungen iiber die Entwicklungs-
phasen des Heiligtums basieren ausschliesslich auf dem
bisher bekannt gewordenen archiologischen Material; zu
neuesten Forschungsergebnissen s. E. R. Gebhard u. a,
Hesperia 67, 1998, 405 ff. Auf die Spiele von Isthmia als
bedeutendes soziales Ereignis deutet Luc. Nav. 20 hin. Eine
eingehende Untersuchung des Palaimon-Kults von E. R.
Gebhard u. a. befindet sich in der Abschlussphase
(freundlicher Hinweis von E. R. Gebhard vom 6. Nov.
1998).

9 Zur hadrianischen Phase s. zuletzt Gebhard a. O. 416.
438 ff.

10 Eingehend zur Auswertung der neuen archiologischen
Funde s. E. R. Gebhard in: T. E. Gregory (Hrsg.), The
Corinthia in the Roman period, Symposium Ohio 1991
(1993) 89 ff.

01 Dje Reste der Panzerstatue des Hadrian: M. C. Sturgeon,
Sculpture I: 1952-1967, Isthmia IV (1987) 135 f. Nr. 58
Taf. 66 a-c. Dabei handelt es sich um Panzerstatuen Hadtans,
die an verschiedenen Orten des 6stlichen Reichs gefunden
wurden. Aufgrund der stringenten Ahnlichkeiten zwischen
den ikonographischen Elementen ist eine programmatische
Serie von Ehrenbezeugungen fiir den panhellenischen Kai-
ser zu vermuten. Fragmente des UnterkSrpers wurden auch

kannten Typus sowie der fragmentarische Antinoos-
Kopf im Inneren des Poseidon-Tempels offensicht-
lich auf die Verehrung dieses Kaisers in Zusammen-
hang mit Antinoos hin'”2. Obwohl die Bedeutung des
frihverstorbenen und vergéttlichten Jiinglings im
allgemeinen zu sehr auf ihren biographischen Cha-
rakter reduziert wird, scheinen die Einfithrung dieses
neu kreierten daimon in das hellenische Pantheon und
seine religidse Funktion im Rahmen der Mysterien-
kulte in enger Verbindung zu stehen!®. In dieser Hin-
sicht liefert der Fall des Heiligtums von Isthmia einen
bemerkenswerten Hinweis auf die synkretistische
Verkniipfung antiker und neuer Heroen am ‘Ort des
Heiligen’. Erhirtet wird die These eines engen Zu-
sammenhanges religioser Natur auch durch weitere
archiologische Vergleichsbeispiele. Diese eigenartige
Verbindung einer Wiederbelebung antiker Kulte mit
der Einbettung der Antinoos-Verehrung in die tradi-
tionelle Sakralsphire sowie die Frage nach den Adep-
ten des neuen Kultes werden im letzten Beispiel des
eleusinischen Heiligtums weiter untersucht.

Vor dem Hintergrund der hadrianischen Restrukturie-
rung lassen sich die wesentlichen Eingriffe des antoni-
nischen Bauentwurfs sinnvoll interpretieren (Abb.
17). Auf die Inszenierung des mythischen Kontexts
und auf die Choreographie der damit verbundenen
Rituale weist die Neugestaltung des gesamten Posei-
don-Bezirks und des Palaimonion-Areals durch die
Stiftung des Tuventianus, deren Schwerpunkte sich in
archiologischer Hinsicht deutlich ablesen lassen'™.

In der antoninischen Phase erfihrt der gesamte Tem-
pelbezirk eine aussergewShnliche Erweiterung. Die
erste, klein dimensionierte Bezirksmauer wird durch
die ausgedehnte Portikusanlage ersetzt. Das imposante
Projekt erforderte die Verlegung des Palaimonion auf
die siidliche Seite der siidostlichen Ecke des Haupt-
temenos. Dabei bedachte der neue Entwurf den Be-
stattungs- sowie Kultort des Heros mit besonderer

im Bereich der Unterbiihne des von Herodes Atticus reno-
vierten kleinen Theaters in Korinth gefunden: s. dazu M.
Wegner, Hadrian, Das Rémische Herrscherbild II 3 (1956)
41 ff; s. allgemein K. Stemmer, Untersuchungen zur Ty-
pologie, Chronologie und Ikonographie der Panzerstatuen
(1978) 86 f. 110 ff. Eine ausfiihtliche Behandlung der Sym-
bole auf dem hadrianischen Panzer bei C. Duliére, Lupa
Romana, Recherches d’iconographie et essai d’interpré-
tation I (1979) 198-209.

12 Zum fragmentarischen Antinooskopf s. Sturgeon a. O.
132 f. Nr. 57 Taf. 62-65; s. zuletzt Meyer a. O. (s. 0. Anm. 40)
44 £.1 21 Taf. 23.

1 Finfithrung der Antinoos-Spiele: Spawforth a. O. (s. o.
Anm. 91) 213 mit Anm. 7.

104 5. dazu Gebhard a. O. (s. 0. Anm. 98) 442 ff.

59



Aufmerksamkeit und legte Wert darauf, die monu-
mentale Erscheinung des Kultes und den Raum fir
die Opfer- und Votivpraxis deutlich zu strukturieren
(Abb. 17-18).

Die anspielungsreichen Assoziationen, welche die sug-
gestive Tholos-Form hervorruft, dussern sich darin,
dass der Monopteros des neuen Palaimonion auf den
zeitgenossischen Miinzen erscheint. Die Skulptur des
auf dem Delphin liegenden Palaimon bildete einen
weiteren Anziehungspunkt: die Aufstellung der Grup-
pe ‘Palaimon auf dem Delphin’ verbildlichte jetzt den
Kern des mythischen Hintergrunds (Abb. 19)'®. Im
Hinblick auf weitere vom Stifter bewusst eingesetzte
Mittel religioser Kommunikation ist die heute in Ma-
drid aufbewahrte Marmorstatue eines ubetlebens-
grossen Poseidon zu etliutern, der mit der Inschrift P.
Likinios Preiskos biereus versehen ist', Wihrend die
Zugehorigkeit der Skulptur in Madrid zur Ausstattung
des antoninischen Palaimonion durch die Inschrift
gesichert ist, lisst sich das gleiche fiir die nur von
Pausanias erwihnte Leukothea lediglich vermuten!?’.
Betrachtet man die architektonischen Charakteristika
der Anlage im Zusammenhang mit ithrer Funktion als
Kult- und Opferplatz fiir den mythischen Melikertes-
Palaimon, tritt noch deutlicher die Konzeption des
euergetischen Entwurfs hervor, der das von Iuventia-
nus gestiftete Palaimonion in einen einzigartigen /locus
religiose sagptus verwandelt. Die Abgeschlossenheit der
Einzelriume sowie die gegentiber der vorherigen
Bauphase verringerten Ausmasse scheinen eine Ein-
schrinkung und damit Steuerung der allgemeinen
Zuginglichkeit im Sinne einer gewissen Exklusivitit

105 Beziiglich der zahlreichen Weihungen von Kultbildern
liefert Herodes Atticus das beste Beispiel fiir diese wieder-
belebte Praxis im sakralen Raum; auch in der Literatur ist
dieses Thema sehr aktuell geworden: Der Rhetor Maximus
von Tyros beschiftigte sich eingehend mit der Frage, »ob
man den Goéttern Kultstatuen stiften soll« (or. 2 Hobein);
schliesslich bildet die identitatsstiftende Bedeutung religio-
ser Denkmiler fiir Pausanias die Eckpunkte seiner sakralen
Geographie. Zum Thema s. die treffenden Uberlegungen
bei L. Cracco Ruggini, Imperatori romani e uomini divini
(I-VI sec. D.C)), in: Brown u. a,, a. O. (s. 0. Anm. 15) 9 ff;
zur Bedeutung der Kultbilder s. bes. Anm. 122 »simboli e
strument di sollecitazione per una autentica religiosita.

106 Zur Marmorstatue Madrid, Prado Nr. 13: LIMC VII
(1993) s. v. Poseidon 452 Nr. 31 Abb. 31; EAA 5 (1961)
621 f. Abb. 734 s. v. Licinius (L. Becatti) mit alterer Litera-
tur; zum Text der Inschrift s. M. Squarciapino, La scuola di
Afrodisia (1943) 12 f. Taf. 8.

17 Paus. II 2, 1; s. dazu Torelli a. O. (s. 0. Anm. 59) 211 ff;
zu den Kunstauswahlkriterien des Pausanias s. U. Kreilin-
ger, Hermes 125, 1997, 470 ff.

60

zu erzielen. Um eine Schutzzone um den heiligen
Kern herum zu schaffen, wurde die Absonderung des
Bezirks architektonisch deutlich betont. Diese quali-
tative Verinderung des Palaimonion lisst sich ohne
die Beriicksichtigung des Geheimcharakters des Pa-
laimon-Kultes nicht begreifen. Zur Erkenntnis der
architektonischen Gegebenheiten gewinnen die in den
Quellen fassbaren Merkmale des Kultes im 2. Jh. n.
Chr. entscheidend an Bedeutung.

Besonderes Interesse fiir den Mythos des Melikertes-
Palaimon und die Aspekte seines Kultes in Isthmia
findet sich vor allem bei den Autoren der Zweiten So-
phistik: Neben Pausanias gibt es ausfiihrliche Schilde-
rungen der entsprechenden Zeremonien bei Plutarch,
Aelius Aristides und Philostrat'®. Ubetliefert sind
mehrere Aspekte der rituellen Vorschriften: die
nichtlichen Riten, der Begribnisort des Heros als
Entfaltungsraum fir die religise I<ommunikation, die
vorgeschriebene Bekleidung der Kultteilnehmer. Alle
uns bekannten Quellen stimmen tber den mystischen
Charakter des Kultes Giberein. Zentrales Ereignis des
Rituals stellt die Einfihrung der Kultteilnehmer und
die Einweihung in Geheimwissen dar. In dieser Hin-
sicht bildet die kultische Rezitation religioser Hymnen
Uber die Taten des Heros einen wichtigen Abschnitt
der Zeremonien. Diese Initiationsriten vetlangten
ferner von den Eingeweihten die Opferung eines
schwarzen Stiers!",

Die kultischen Aspekte der Uberlieferung lassen sich
durch die Auswertung des archiologischen Kontexts
sinnvoll erginzen. Die zahlreichen Kerzenstinder, die
man im Palaimonion-Bezirk gefunden hat, dienten of-
fenbar dem kultischen Vollzug der nichtlichen Ritu-
ale'"’. Die Bedeutung der Beleuchtung fiir die Choteo-
graphie des Rituals erlauterte Otto Kern so: »Durch
den plétzlichen Wechsel von Hell und Dunkel wut-
den die Mysten in eine feierliche Stimmung ver-
setzt«''!. Im Zusammenhang mit den geheimnisumwo-

198 Fiir die hier zitierten Quellen und ihre Auswertung vgl.
Piérart a. O. (s. 0. Anm. 90) 88-94.

19 Fiir Darstellungen auf den Miinzen s. Piérart a. O. (s. o.
Anm. 90) 94 ff; E. R. Gebhard in: Gregory a. O. (s. o.
Anm. 100) 91 Abb. 5.

' Die umfangreiche Gruppe rémischer Lampen aus dem
Palaimonion-Areal bildet einen eigenen charakteristischen
Typus: ‘Palaimonion Lamps’; s. dazu O. Broneer, Terracotta
Lamps, Isthmia IIT (1977) 35 ff. Taf. 22-26: dabei geht es
um eine aussergewohliche Serie zahlreicher Lampen, die in
Griechenland in dieser Machart und Menge zuvor noch
nicht belegt waren.

' RE XVI 2 (1935) 1209 ff. 5. v. Mysterien (O. Kern); bes.
1243. Ahnliche Wirkungen rief die Inszenierung der nicht-
lichen Mysterienkulte bereits bei antiken Autoren hervor,



benen Aktivititen des Palaimon-Kultes lassen sich
weitere Elemente der Raumgestaltung erkliren. Der
gewolbte unterirdische Korridor, der sich unter dem
Monopteros bis zur Innenzone des Tempel-Hofs
erstreckt, wurde auf den antoninischen Palaimon-
Muinzen als wichtiger Bestandteil des neuen Sa-
kralbaus wiedergegeben. Diese 1,90 m hohe Krypta
soll die Kultteilnehmer vom Kultort des Heros unmit-
telbar zum weitldufigen Fest-Areal im heiligen Bezirk
des Poseidon leiten. Diese Verbindung des Palaimo-
nion-Areals zur sakralen Umgebung des Haupttem-
pels erscheint zur effektvollen Gestaltung der Riten
konzipiert. Die aussergewdhnliche Zugangsbe-
schrinkung und ihre effektive Verbindung zum Palai-
mon-Kult hat Pausanias erst in der genauen Er-
liuterung der Krypta-Anlage hervorgehoben: »Es ist
dort (im Palaimonion) auch ein anderes Heiligtum,
Adyton genannt, mit einem unterirdischen Zugang,
wo Palaimon verborgen sein soll«!'2,

Der Aspekt der Geheimhaltung und der Einweihung
in Geheimlehren, der sich aus der literarischen Uber-
lieferung ergibt, scheint sich also in der eingeschrinkten
Zuginglichkeit und Absonderung des heiligen Orts
widerzuspiegeln. In diesem Zusammenhang soll der
Versuch unternommen werden, die Strategien des Stif-
ters auf ihre gesellschaftliche Funktion zu Gberpriifen.
Die euergetischen Akte stellten offenbar einen deutli-
chen Anspruch des Stifters auf eine gewisse Kontrolle
uber die Organisation der Stiftung dar. Wichtige Hin-
weise auf die Ausiibung einer Kontrollfunktion sei-
tens des Stifters ergeben sich aus der religidsen Rolle,
die Iuventianus im Rahmen der neu gestalteten sakra-
len Kommunikation Gbetnimmt. Drei Statuenbasen,
die man im Bereich des Palaimonion gefunden hat,
nennen Iuventianus hieress, Sisyphos und einen nicht
bekannten Blastos mantis'!3:

wie z. B. bet Dion Chr. 12, 33-34: »Es ist ungefihr so, wie
wenn jemand, ein Grieche oder ein Auslinder, zur Einwei-
hung in den Mysterienkult an einen heimlichen, abgeschie-
denen Ort von ibernatiirlicher Schénheit und Grésse ge-
bracht wiirde. Dort sieht er viele mystische Erscheinungen
und hort viele mystische Stimmen. Abwechselnd wird es
hell und dunkel um ihn her, und zahllose andere Dinge
geschehen, bis die Weihepriester schliesslich, wie es bei dem
sogenannten Zhronismos ublich ist, die Novizen auf einen
Stuhl setzen und im Kreis um sie herumtanzenc; zitiert nach
Dion Chrysostomos, Simtliche Reden, eingeleitet, tibersetzt
und erldutert von W. Elliger (1967) 231 f.

N2 Paus. 11 2, 1.

113 1. H. Kent, The Inscriptions 1926-1950, Corinth VIII 3
(1966) 89 Nr. 201 Taf. 17; O. Broneer, Hespetia 27, 1958,
22 f. Uber die Person des mantis Blastos wurde bisher nichts
priziseres bekannt. Deshalb ist die Ubetlieferung aus dem

TouBevTiavog Teiovpog Blaotog
1epelc pévtig

In dem von ihm ausgewihlten Reprisentationsmodus
betont der Euerget die symbolische Verbindung mit
der mythischen Tradition des Kultorts, indem er sich
neben dem Herrscher der Stadt Korinth und Grinder
der Agone im Isthmia, Sisyphos darstellen lisst. Als
Priester ubernimmt Iuventianus die Hauptrolle. Eine
Funktion im Rahmen des Kultgeschehens kann der
dritten Person (Blastos) zugewiesen werden, wie die
Kennzeichnung mantis zu verdeutlichen scheint. In der
Tat scheinen mehrere Skulpturen aus dem Palaimonion-
Areal die Vermutung einer reprisentativen Skulptu-
renausstattung zu bestitigen. In mehreren kurzen
Vorberichten wird die Meinung gedussert, dass es sich
dabei um Portritstatuen der 2. Hilfte des 2. Jhs. n.
Chzt. handelt.

In dieser Hinsicht ist u. a. die Erwidhnung der Dar-
stellung eines Priesters und vor allem der Prisenz der
kaiserlichen Familie (!) von etheblicher Bedeutung!!*.
Da diese Gruppe noch nicht verdffentlicht wurde,
wird hier lediglich die Hypothese aufgestellt, dass es
sich bei den Bildnissen um ein reprisentatives Statuen-
ensemble handelt, das auf den euergetischen Einsatz
des P. Licinius Priscus Iuventianus zuriickgehen kénnte.
Trotz der Unvollstindigkeit der Dokumentation steht
der Aussagewert der drei bisher bekannten Statuenba-
sen ausser Zweifel. Die Texte deuten auf die Rolle der
Dargestellten als Kultteilnehmer hin. Stellt sich die
Frage nach dem Kontext dieses Statuenensembles,

Asklepios-Heiligtum von Epidauros - IG IV 2, 693 - eines
T. Ael. Blastos von Bedeutung. Dartiber hinaus uiberliefert
die Inschrift IG II 2, 2059 in den Ephebenkatalogen von
Athen des Jahres 147/148 Z. 71 f. einen Blastos, der als
epengraphos der Ephebie erwihnt wird.

' Es war mir leider nicht méglich, dieses Material zu sich-
ten bzw. Auskiinfte zu bekommen. Die einzigen Hinweise
sind den folgenden Berichten entnommen: E. R. Gebhard
in: ARepLond 1994-1995, 11: »Examination of matble
sculpture fragments excavated by Broneer included three
slightly over life sized statues, perhaps officials, members of
the imperial family, or deities, and one figure that may re-
present a priestq; hingegen weisen die fritheren Berichte,
dies., ARepLond 1992-1993, 14, auf ein grosseres Ensem-
ble hin: »the marble sculpture not included in Isthmia IV
amounted to almost 300 fragments. They yielded joins to
three statues previously known and provided evidence for
five new ones, bringing in total to eight over-life-sized Ro-
man portrait statues of the 2nd Ct AD, possibly the 2nd
half. The entire group very likely stood in the Antonine
Palaimonion, and from the scale and clothing it represented
important persons, such as emperors, officials, priests or
early Corinthian kings«.

61



ergibt sich die Moglichkeit, die neu aktivierte Vereh-
rung des Melikertes-Palaimon und die Tatigkeit eines
religiosen Vereins enger miteinander zu verkniipfen.
Die Bedeutung der Palaimon-Mysterien im Rahmen
eines Thiasos wird durch die Prasenz des isthmischen
Heros in den »Orphischen Hymnen« bezeugt'’®. Da-
bei handelt es sich um eine Gruppe orphisch-
pythagoreisch geprigter Texte, die als Liturgie einer
Kultgenossenschaft im 2. Jh. n. Chr. entstanden sind
und dann in den gebildeten Kreisen zirkulierten''.
Eine weitere prizise Verbindung zwischen der Palai-
mon-Verehrung und der kultischen Aktivitit eines
Thiasos ist in den bekannten Statuten der Iobakchenin-
schrift (161-171 n. Chr.) in Athen epigraphisch tber-
liefert. In der Ehrbezeugung des Vereins fiir Herodes
Atticus werden die Vorschriften und Pflichten fiir die
Teilnehmer genau aufgelistet'!’’. Hieraus scheinen sich
einige Hinweise auf den eigenartigen Charakter der
Zeremonien und auf die Rolle der Kultteilnehmer zu
ergeben:

»Der Priester soll die iblichen Leistungen fiir den
Opferraum und die Jahresfeier wiirdig vollziehen und
den Willkommenstrunk fiir den Opferraum, und zwar
einen, geben und die Lobrede auf den Gott halten ...
Wenn das Portionenfest begangen wird, sollen davon
nehmen der Priester, der Gegenpriester, der Archibak-
chos, der Kassierer, der Priester des Bukolos, Diony-
sos, Kore, Palaimon, Aphrodite, Proteurhythmos. Ihre

Namen sollen allen gemeinsam ausgelost werden«
(Z.116-124)"8,

5 In Hymn. Orph. 75 wird Palaimon als syntrophos des
Dionysos und in enger Verbindung mit dessen Mysterien-
feier beschrieben: »Allen Mysten auf der Erde und auf dem
Meer soll er ein Retter sein, vor allem aber den Schiffen im
Sturm, denen er der einzige Heiland darstellts, so Kern a.
O. (s. 0. Anm. 78) 1295.

116 Kern sieht die Orphischen Hymnen im engen Zusam-
menhang mit dem im 2. Jh. n. Chr. umgebauten Demeter-
Heiligtum von Pergamon; sie sollen fiir die kultischen
Handlungen eines Thiasos in einem Azeros oikos im Bereich
des Heiligtums gedient haben: Fir die Identifikation des
Vereinsbaus wird das Gebiaude H vorgeschlagen: ders.,
Hermes 46, 1911, 431 ff; zur Funktion der Hymnen im
Rahmen der Liturgie als begleitende Gesinge fiir die drome-
nas. Kerna. O (s. 0. Anm. 78) 1266.

"7 Eine ausfithrliche Behandlung mit Ubersetzung und
Kommentar in: E. Maas, Orpheus (1895). Zur Entdeckung
und zum Vereinshaus der Iobakchen s. W. Doerpfeld, AM
19, 1894, 143 ff,; Travlos, Athen (1971) 274 Abb. 351; zur
Datierung im Zeitraum zwischen 161-171 s. W. Ameling,
Herodes Atticus II. Inschriftenkatalog (1983) 114 f.

8 Maas a. O. 26-28, bes. 53: »Bei den Iobakchen sind die
finf Gotter durch fiinf entsprechend ausstaffierte, durch

62

In dem zitierten Passus zeichnet sich nicht nur die
Prisenz des Palaimon innerhalb des dionysischen
Thiasos ab, sondern auch der dramatische Charakter
der entsprechenden Liturgie. Neben den gewohnli-
chen Amtern ibernehmen die Mitglieder des Thiasos
wihrend der Riten die Rollen der einzelnen Gotthei-
ten.

Trifft der Vergleich der Iobakchen-Zeremonie mit
dem oben erliuterten Ensemble der isthmischen
Gruppe zu, wire die Aussage der Inschriften in bezug
auf die Inszenierung des Rituals zu deuten. Ein zen-
traler Augenblick der Mysterienfeiern konnte durch
die Inschriften und Portritstatuen visuell festgehalten
werden und damit die beschrinkte Auffihrungsdauer
der Zeremonie tiberwinden.

¢) Die Lesche des Herodes und die Antinoos-Verehrung im
elensinischen Heiligtum

Zu der Reihe der michtigen Euergeten des 2. Jhs. n.
Chr. gehort ohne Zweifel Herodes Atticus von Mara-
thon'”®. Der beriihmte Rhetor und Politiker zeigt sich
der religiésen und sozialen Bedeutung des Sakralorts
vollauf bewusst, wie die reiche schriftliche Ubetliefe-
rung und eine Reihe imposanter Denkmiler bezeugen.
Im Vergleich zu den oben betrachteten Beispielen
werden die euergetischen Akte des Sophisten meistens
als exzentrische Erscheinungen oder als antiquarische
Tendenz des Stifters bezeichnet. Allgemein wird der
Euergetismus des Herodes Atticus zu sehr auf die
biographische Ubetlieferung bezogen. Sein Wirken im
sakralen Raum zeigt mit den bisher beobachteten
Erfahrungen deutlich gemeinsame Zige: ein neues
Interesse an antiken Kulten, das sich in restaurativen
und euergetischen Eingriffen am ‘Ort des Heiligen’
manifestiert. Hier offenbart sich ein breites Spektrum
von Kommunikations- und Reprisentationsformen:
Weihungen von ehrwiirdigen Kultbildern, Ehrenbe-
zeugungen im Gedenken an frith verstorbene Heroen,
Familienweihungen.

Los aus der Gesamtheit entnommene Vereinsmitglieder
vergegenwirtigts; s. dazu Kern a. O. (s. 0. Anm. 78) 1292
ff.; zu den dromena ebd. 1301 ff. mit weiteren Beispielen;
Quellensammlung in: N. M. H. van der Burg, Aporreta
dromena orgia (1940) 63 ff.

119 Zur Person des Stifters und seinen Schenkungen s. zu-
letzt J. Tobin, Herodes Atticus and the City of Athens.
Patronage and Conflict under the Antonines (1997); zur
umfangreichen epigraphischen Dokumentation s. W. Ame-
ling, Herodes Atticus. I Biographie. II Inschriftenkatalog
(1983). Nach wie vor grundlegend zum Gesamtbild des
Sophisten, Intellektuellen und Mizens ist die Monographie
von P. Graindor, Un milliardaire antique. Hérodes Atticus
et sa famille (1930).



Die vielfaltige Beziehung des Sophisten zur sakralen
Sphire lisst sich an einigen Beispielen erliutern. Im
Rahmen einer regen Stiftungstitigkeit innerhalb der
bedeutenden Heiligtimer blieb ein poetisches Frag-
ment aus Eleusis bisher fast unbeachtet (Taf. 10, 2).
Die linke Hilfte einer Platte, die man im Heiligtum
fand, enthilt den folgenden Text:

[]
[]
[ 1 08w kot tHidel ]
AMéoyn tepnécOny kafi]
5 EvO’ dvénov okénag 1 [V
mREav T donociog | ]
QAN O pev év otpti [ ]
¢ & Epv mpnkmp [ ]
Aupl 8¢ pv oAep [og]
10 elpwT®V 0g ETAN T [ ]
‘Hpddng Biipov kp [ ]
TOAM®V Kol pHeyG[Amv]

(A) »in this meeting-place too (by the palace of
fear Demeter)

I enjoyed talking a(nd)

where was a shelter from the winds

and they built pleasing

but he in his native land

but for his friend a doer of deeds

and about him war (‘s cloud and dread din of
battle)

asking, who dared P(arthian?)

Herodes (verb) Verus

for many great (kindnesses making some return)«

(B) »... und (auch) hier ergétzten sich im Gesprich - -
freudig - - -. Doch der eine (blieb) in der Heimat - ,
wo Schutz vor den Winden war - - -, und befestigten
(zuriick) - - -, dem andern aber - - - der Taten Voll-
bringer, und um ihn (tobt) der Krieg - - -«!%.

12 Tobin a. O. 200 ff. bes. 205; Ameling a. O. IT 177 f. Nr.
186. Die von Peek verfasste Ubersetzung (Text B) dieser
Inschrift ist mit der genaueren Interpretation von Bowie (A)
zu vergleichen: Gelehrte Merkmale des Textes hervorgeho-
ben von Bowie, Greek Sophists a. O. (s. 0. Anm. 25) 233; s.
auch den ausfithrlichen Kommentar in: W. Peek, Attische
Inschriften. Nachtrige und Verbesserungen zu IG 12. 112,
AM 67, 1942, 154 ff. Taf. 22; zu weiteren Ubereinstimmun-
gen mit anderen herodischen Texten ebd. 156; zur Datie-
rung in den Zeitraum zwischen dem Aufbruch des L. Verus
in den Partherkrieg im Jahre 162 n. Chr. und vor seiner
Riickkehr im Jahre 165 n. Chr. s. Ameling a. O. II 178.

Die explizite Erwihnung von Hpddng Bijpov (V. 11)
identifiziert die beiden im Gedicht genannten Per-
sonlichkeiten als Herodes Atticus und den Kaiser Lu-
cius Verus. Trotz der fragmentarischen Erhaltung des
Steines lassen sich einige Merkmale der beschriebenen
Situation dennoch erkennen. Angesprochen wird ein
Ort im Inneren des Heiligtums, in dem beide Prota-
gonisten sich gewohnlich mit Freude in Gespriche
vertieften. Die in Stein verfassten Verse (Hexameter
bzw. Distichen) nehmen ihren Ausgangspunkt in
einer sehr personlichen, intim erlebten Begebenheit.
Der vertrauliche Ton des Gedichts steht in Kontrast
zu der zu erwartenden offiziellen Anrede eines Kai-
sers im Offentlichen Raum eines Heiligtums: Wie L.
Bowie treffend bemerkt, scheint sich hier jene zwie-
spiltige Haltung zwischen gleichrangiger Auseinan-
dersetzung und respektvoller Huldigung widerzuspie-
geln, die fiir das Verhiltnis der beriihmten Sophisten
zu den Kaisern charakteristisch war'?!. Mit ihrer ge-
wihlten Sprache scheint die Inschrift den gelehrten
Habitus des pepaidenmenos zu unterstreichen und zu-
gleich den exklusiven Moment durch die Aufstellung
der Inschrift zu verewigen.

Der Frage nach dem kontextuellen Zusammenhang
der Inschrift und dessen Bedeutung wurde jedoch
nicht nachgegangen. Einige wichtige Anhaltspunkte im
Text wie der Ausdruck i8¢ (V. 1) oder die Erwih-
nung eines vor den Winden geschiitzten Ortes £vO’
avepov okénag (V. 3) weisen auf eine bestimmte
Riumlichkeit im Inneren des Heiligtums hin. Am
wahrscheinlichsten kann eine Portikus oder ein Ver-
sammlungsraum als der geeignete Ort des Gedichts
angenommen werden. Die Interpretation des Worts
Aéoym ist als unmittelbarer Hinweis auf eine konkrete
Baulichkeit im Sinne eines iberdachten Otts, eines
Saals oder eines Bankettraums, durchaus maglich.
Angesichts des gelehrten Tones des hier evozierten
locus amoenus wiirde der Ausdruck ti|de Aéoyn gut mit
der Bedeutung der /esche als Saal fiir gelehrte Gespri-
che und gemeinsame Bankette tbereinstimmen!?. In

12l Darauf verweist Bowie, Greek Sophists a. O. (s. 0. Anm.
25) 234: »that ambiguity between equality and deference«.

2 5. LS] 1040 s. v. Aeoxn; zur Bedeutung der /sche s.
grundlegend die ausfiihrlichste Sichtung der antiken Uber-
lieferung mit Beriicksichtigung der archiologischen Doku-
mentation bei M. Nafissi, La nascita del kosmos. Studi sulla
storia e la societa di Sparta (1991) 318-327. 331-341: Aus
den Quellen geht deutlich hervor, dass es sich bei diesen
Bauten um geschlossene und iiberdachte Versammlungs-
raume mit Sitzbinken entlang einer Wand handelte, die fir
Konversation, Reden sowie mythische Erzihlungen be-
stimmt waren. Weitere Funktionen betrafen dann die als

63



diesem Zusammenhang ist zu beachten, dass einige
pepaidenmenoi noch im 2. Jh. n. Chr. in der berithmten
lesche des delphischen Apollonheiligtums ihre gelehr-
ten Dialoge fithrten'®.

Hierfiir scheint auch die Form der Inschrift zu spre-
chen, die auf einer Platte (H 0,77 m; B 0,33 m; T 0,13
m) angebracht war (Taf. 10, 2). In inhaltlicher und
funktioneller Hinsicht scheint das Gedicht von Eleu-
sis ohne den passenden architektonischen Rahmen
kaum denkbar.

Als konkreter Vorschlag fiir die Identifikation des ur-
spriinglichen Aufstellungsorts sei die rémische Anlage
gegentiber den grossen Propylien des eleusinischen Hei-
ligtums erwihnt (Abb. 20). Die Gestaltung der weit-
laufigen Halle, die den Vorplatz des Propylon archi-
tektonisch umrahmt, bietet sich mit ihrer Verbindung
einzelner Riume am ehesten an. Die Prisenz von Ban-
kettriumen und vor allem eines aufwendigen Repri-
sentationsraums lasst sich in formaler und inhaltlicher
Hinsicht ohne weiteres aus der Inschrift mit der re-
konstruierbaren Situation in Einklang bringen (Abb.
21)124‘

In der Konzeption des Stiftungsentwurfs lisst sich die
enge Verbindung mit der Gesamtgestaltung des eleu-
sinischen Vorplatzes (Abb. 20) ablesen. Mit der Beto-
nung eines Vergangenheitskonzepts hebt Dietrich
Willers die Schwerpunkte der Platzgestaltung treffend
hervor. Das vermeintlich einheitliche monumentale
Ensemble, das etwa im 3. Viertel des 2. Jhs. n. Chr.
zum Abschluss kam, ist in verschiedenen Bauphasen
und durch sukzessive Neubauten entstanden'?.

Bankettraum estiatoreion und als heroon-lesche. Zur sozialen
Konnotation der Raumgestaltung, ebd. 326.

'Z Plut. de def. or. Mor. 410; die ehrwiirdige Definition
hieroi andres, mit der Plutarch am Anfang von De defectn
oraculornm zwei pepaidenmeno hochachtungsvoll kennzeichnet,
gilt als bezeichnendes Element fiir die Verbindung zwischen
patdeia und religioser Aura, die die kultivierten Besucher
heiliger Stitten dieser Zeit pragt.

124 Zur Gestaltung der rdmischen Portikusanlage in Eleusis
s. zuletzt D. Willets, Der Vorplatz des Heiligtums von
Eleusis. Uberlegungen zur Neugestaltung im 2. Jh. n. Chr,,
in: M. Flashar — H.-J. Gehrke — E. Heinrich, Retrospektive.
Konzepte von Vergangenheit in der griechisch-rdmischen
Antike (1996) 179 ff. mit eingehender Behandlung der
verschiedenen Bauphasen des Vorplatzes; zum architekto-
nischen Entwurf der Propylden nach dem Vorbild des
Mnesikles s. zuletzt D. Zird, H kupia eicodog 100 1epod g
EXevoivog (1991) 115 ff. Abb. 47. 51-52.

13 Die problematische Abfolge der Bautitigkeiten im Be-
reich des Vorplatzes ist noch nicht vollkommen geklirt; in
inhaltlicher und formeller Hinsicht konnte Willers a. O.
entgegen fritheren Interpretationen mehrere feste Anhalts-
punkte nachweisen. Fiir die Errichtung der Grossen Pro-

64

Als Endpunkt der Heiligen Strasse aus Athen bildet
der neu monumentalisierte Eingangsbereich einen wei-
teren Schwerpunkt im Rahmen der Festziige und Pro-
zessionen'?. Die einzigartigen Bauprojekte der Wie-
deraufnahme der Mnesikles-Propyliden sowie des Ha-
driansbogens in Athen vermitteln den Eindruck eines
dynamischen Raums. Durch tiefgreifende Baumassnah-
men wurde der Vorplatz zum zentralen Begegnungs-
und Reprisentationsraum innerhalb der Sakralstitte.
Dass die gesamte Anlage des eleusinischen Vorplatzes
als Jocus celeberrimus anzusehen ist, bezeugt vor allem
die dortige Aufstellung kaisetlicher Bildnisse!?".

Der euergetische Akt des Sophisten ist auf sein inten-
sives Engagement fiir die eleusinischen Mysterienkulte
zu beziehen. Innerhalb der sakralen Topographie des
eleusinischen Vorplatzes stellt die Portikusanlage mit
Bankettrdiumen einen entscheidenden Beitrag zur
Gestaltung zeremonieller Kommunikation dar. In
Bezug auf die tberlieferten Bankette, die am Ende der
eleusinischen Mysterien abgehalten wurden, erklirt
sich die Baustiftung des Herodes als Festarchitektur
mit zeremoniellen Vorrichtungen fiir die traditionelle
Feier der Mystetien'?. Betrachtet man den weitlaufig
angelegten Saal als zentralen Reprisentations- und

pylden bildet der Kostobokeneinfall von 170/171 n. Chr.
einen terminus post quem, die Ehrenbogen, die Kopien des
bekannten Athener Vorbildes sind, sollen in den spiten
Regierungsjahren des Mark Aurel entstanden sein; das
Brunnenhaus muss vor der Errichtung des Ostlichen Eh-
renbogens vollendet worden sein.

126 Zum eleusinischen Kult wihrend der Kaiserzeit s. L. J.
Alderink, Eleusinian Mysteries in Roman Imperial Times,
in: ANRW II 18, 2 (1989) 1457 ff. und zuletzt K. Clinton,
Eleusis from Augustus to the Antonines: Progress and
Problems, in: XI Congresso Internazionale di Epigrafia
Greca e Latina, Roma 18-24 settembre 1997 II (1999) 93ff.
mit der weiterfitlhrenden Literatur. Zur Bedeutung von
Prozessionen s. Burkert a. O. (s. 0. Anm. 21) 426 ff.; zum
eleusinischen Festzug s. F. Graf, Pompai in Greece, in: R.
Higg, The Role of Religion in the Early Greek Polis, Kol-
loquium Athen 1992 (1996) 55 ff. bes. 61 ff. Fur Eleusis als
Sitz des Panhellenion vgl. zuletzt C. P. Jones, The Panhelle-
nion, Chiron 26, 1996, 29ff. mit der ausfithrlichen Literatur
zum bisherigen Forschungsstand.

121 Zur gesamten Problematik der sieben Statuenbasen der
antoninischen Kaiserfamilie sowie zur Art threr Aufstellung
s. eingehend Fittschen a. O. (s. o. Anm. 40) 122 ff; zur
Entstehung zwischen 170 und 182 n. Chr. ebd. 124.

128 Zum Opfermahl nach der Mysteriennacht s. W. Burkert,
Antike Mysterien (1987) 92 ff.; E. Mylonas, Eleusis and the
Eleusinian Mysteries (1961) 279. Der Besuch des Heilig-
tums wurde oft mit einer Mahlzeit abgeschlossen: W. Bur-
kert, Homo Necans. Interpretationen altgriechischer Opfer-
riten und Mythen (1972) 321 £,; fir die Asklepieia vgl. Graf
a. O. (s. 0. Anm. 22) 194,



Versammlungsraum, kann ausserdem eine funktionelle
Bestimmung der Gesamtanlage im Rahmen der Ver-
anstaltungen eines religiosen Thiasos vermutet wer-
den'?.

Unter den vielen verstreuten Zeugnissen Uber das
Wirken des Herodes Atticus in Eleusis sind weitere
Euergesien in speziellem Zusammenhang mit dem
Areal des Vorplatzes im folgenden zu beobachten.
Die intensive Anteilnahme an der eleusinischen Litur-
gie wird durch eine Serie von Statuenbasen bezeugt,
die Herodes Atticus fiir seine Familienmitglieder im
Demeter-Heiligtum aufstellen liess. Die Weihung eines
‘Kindes vom Herd her’ maig a¢ €otiog, bezeugt
einen bedeutenden Akt der eleusinischen Rituals und
gilt zugleich als besondere Auszeichung'. Die Funk-
tion als ‘Kind vom Herd her’ wihrend der grossen
Mysterienfeier mag fiir die jingeren Mitglieder der
Attici von Marathon ein eigenes Privileg gewesen sein,
das jedenfalls fir Bradua und sehr wahrscheinlich auch
fur Elpinike epigraphisch nachzuweisen ist'*!. Die
Ausiibung dieses religiosen Aktes wurde im Falle des
Bradua mit dem prestigetrichtigen Titel ‘Sohn Gtie-
chenlands’ verbunden'?. Die Verleihung des gleichen
Titels an Herodes Atticus legt die Vermutung nahe,
dass auch er wihrend seiner Jugend die Rolle als moiig
A’ gotiag in der eleusinischen Liturgie ibernommen
hatte!3,

Eine im Areal der Grossen Propylien gefundene Sta-
tuenbasis erwihnt die Tochter des Herodes Atticus,
Athenais; die in einem Distichon verfasste Inschrift
soll die Erinnerung an die Rolle der Kultteilnehmerin
im Rahmen des religiésen Ablaufs festhalten'*:

129 5. demnichst Verf.

130's. dazu Burkert a. O. (s. 0. Anm. 21) 430 mit Anm. 27,
zur sozialen Bedeutung dieser Rolle im Ritual der Mysterien
s. K. Clinton, The Sacred Officials of the Eleusinian Myste-
ries (1974) 98 ff.

! Vgl. Clinton a. O. 86, 108. Bradua: Ameling a. O. (s. o.
Anm. 117) II 110 Nr. 91; Elpinike: Ameling a. O. IT 139 Nr.
134.

B2IG 1123608, s. Amelinga. O. I 110 Nr. 91 Z 5 f.

133 IG II2 3604b; Erwigung von L. Robert zitiert nach
Ameling a. O. II 94 ff. Nr. 69.

134 IG 112 3553; zum Fundort vor den Grossen Propylien s.
F. Lenormant, Recherches archéologiques i Eleusis (1862)
27 Nr. 9; BdI 32, 1860, 181; Ubers. nach Ameling a. O. (s.
o. Anm. 117) II 142 Nr. 138,; sie lebte zwischen 143 und vor
161: M.-T. Raepsaet-Chatlier, Prosopographie des femmes
de Tordre sénatorial (Ter-IIéme siecles) (1987) 70 f. Nr. 55
mit ausfihrlicher Literatur.

»Die weitberihmte Tochter ihres Vaters, Athenais,
weihte die Mysterienpriesterin ihren eigenen Gottin-
nen als Initiantin«.

Inhaltlich verkiindet der Text die Weihung des Mid-
chens als pootic. Dartiber hinaus muss man sich vor-
stellen, dass das nicht erhaltene Bildnis zusitzlich den
Initiationscharakter zum Ausdruck brachte!®. In for-
maler Hinsicht spielt die Ausdrucksform des Textes
auf den mystischen Charakter des Rituals an, indem
die Verse dem religiosen Verbot entsprechen, den
Namen der Hierophanis nicht auszusprechen. Dabei
ist anzumerken, dass nicht die hier angesprochene
Initiation als der geheimnisvollste Akt der hochsten
Mystenweihe, die epopteia, zu verstehen ist, sondern
die myeszs, d. h. das Vollziehen von rituellen Reini-
gungszeremonien. Infolgedessen verkiindete das 6f-
fentliche Bildnis die zunichst notwendigen Aufnah-
meriten der ponoig, die fiir die folgende Rolle als maig
¢ éotiag unentbehrlich waren. Da diese Vorriten
weder im Telesterion noch in Inneren des sakralen
Bezirks erfolgten'’’, kommt der etst in antoninischer
Zeit errichteten Brunnenanlage eine wichtige Funkti-
on zu (Abb. 20): Die bisher wenig beachtete monu-
mentalisierte Quelle scheint weniger dekoratives Nym-
phium als vielmehr eine symbolische Vorrichtung zu
sein, die fiir das rituelle Waschen der eleusinischen
Mysten diente. In dieser Hinsicht stimmt der Fundort
der Statuenbasis an den grossen Propylien mit den
rituellen Vorrichtungen der ersten Initiation durch die
Reinigungsriten iiberein.

Eine weitere Weihung des Sophisten im eleusinischen
Heiligtum bietet die letzte Variante zur Entfaltung
sophistischer Attitide im sakralen Raum. Der Aus-
gangspunkt ist die Basis einer Asklepiosstatue, die das
folgenden Distichon trigt:

»Herodes weihte Demeter eine Statue des Initianten
Asklepios
in Dankbarkeit fiir die geheilte Krankheit«'?".

13 Fiir mogliche Darstellungen vom ‘Kind vom Herd her’
als Kultteilnehmer im Heiligtum von Eleusis wird hier auf
drei Portrits des 2. und 3. Jhs. n. Chr. verwiesen: Clinton a.
0. 105 f. Abb. 11-14.

1% 5. dazu F. Noack, Eleusis, Die baugeschichtliche Ent-
wicklung des Heiligtums I (1927) 229 mit Literaturangaben;
zum ‘Knaben vom Herd’ s. zuletzt E. Simon, AA 1998, 374
ff.

137 Marmorbasis B 0,90 m; H 0,30 m; D 0,43 m. Erste Ver-
offentlichung in: AEphem 1894 171 Nr. 13; s. dazu Grain-
dor a. O. (s. 0. Anm. 119) 226 Anm. 3; Ameling a. O. II 211
Nr. 191; Tobin a. O. (s. 0. Anm. 119) 202.

65



Hinter dem euergetischen Akt verbergen sich der
Status als Geheilter und die religiose Haltung des
Stifters. Die poetische Form verleiht dem personli-
chen Anlass die gelehrte Patina. Die Erfahrung der
Krankheit als Symptom physischer und psychischer
Stoérung ist fiir die emblematischen Figuren in der
Zeit der Zweiten Sophistik, wie z. B. Aelius Aristides,
Movens fiir extreme Verhaltensweisen und Handlun-
gen, die innerhalb der sakralen Sphire wieder Akzep-
tanz finden. Auch bei Herodes Atticus fehlt es nicht an
solchen Zeugnissen verstorten Verhaltens'®. Vertreter
dieses »age of anxiety« wie Aelius Aristides und Hero-
des Atticus fanden in dem Wirkungsraum des heiligen
Orts eine Institution, die auch im Falle ungewdhnlicher
Verhaltensformen eine legitimierende Funktion hatte'®’.
Die Motivation dieser Stiftung scheint jedoch nicht
ausschliesslich auf individuellen Grinden zu beruhen.
Interessante Parallelen ergeben sich aus der Suche
nach der von dem Sophisten gestifteten Statue. Auf-
fillig ist, dass die Statue des Heilgottes nicht in einem
Asklepieion aufgestellt war, sondern nach der klaren
Aussage der Inschrift an Demeter adressiert wurde.
Daraus darf man wohl schliessen, dass die Stiftung
des Herodes Atticus innerhalb des berithmten Hei-
ligtums in Eleusis erfolgte.

Diese auf den ersten Blick merkwiirdig erscheinende
Assoziation wird eigentlich nur im unmittelbaren
Bezug auf die traditionelle Geschichte des eleusini-
schen Kultes verstindlich. Nach der Einfiihrung sei-
nes Kultes in Athen nahm der Gott persénlich an den
eleusinischen Mysterien teil; die Erinnerung an dieses
Ereignis wurde in der eleusinischen Liturgie festge-
halten. Inhaltlich ist der euergetische Akt des Sophis-
ten demnach als gelehrter Riickgriff auf die urspriing-
lichen Wurzeln des Kults zu bewerten'*,

8 Hypochondria als ein Aspekt einer askésis-Kultur:
Gleason a. O. (s. 0. Anm. 15) 84 ff. und Anm. 13; zum Fall
des Herodes Atticus s. Luc. dem. 24.

13 Zu Aelius Aristides und der Funktion des Heiligtums als
sozialem Ort, an dem diese Formen ungewohnlichen
menschlichen Verhaltens in einem gewissen Mass toleriert
werden konnen: G. Rosen, Madness in Society. Chapters in
the Historical Sociology of Mental Illness (1968) 109-121.
10 Zum besonderen Ruf der Epidaurien in Eleusis in Erin-
nerung an die Initiation des Asklepios in den Quellen der
Zweiten Sophistik s. Philostr. VA 4, 18. Die Prisenz von
Asklepios in der eleusinischen Kultstitte ist ein weiteres
epigraphisches Zeugnis von etheblicher Bedeutung. Das im
Areal vor den grossen Propylien gefundene Fragment aus
pentelischem Marmor {iberliefert eine Kanephore des As-
klepios; s. dazu F. Lenormant, Recherches archéologiques a
Eleusis exécutées dans le cours de Pannée 1860 (1862) 260
ff.; BdI, 1860, 182.

66

Dieses Beispiel bleibt jedoch nicht das einzige Zeug-
nis fiir einen bewussten Ruckgriff auf die Tradition.
Eine fast vollstindig erhaltene Statue des Antinoos in
der Darstellung als Asklepios stammt direkt aus dem
Heiligtum von Eleusis (Taf. 10, 1)#!. Thre Fragmente
wurden in einer Grube auf dem Areal des Vorplatzes
neben den Propylien gefunden. Das ikonographische
Schema und das Attribut des Omphalos auf der Basis
sollen an die Einweihung des jugendlichen Heilgottes
in die Mysterien erinnern. Die portrithaften Zuge
weisen eindeutig auf eine Identifikation mit dem von
Hadrian verehrten Jingling hin, und die Statue ldsst
sich daher einer ganzen Reihe vergleichbarer gottli-
cher Angleichungen des Antinoos zuordnen.

Nach der bisherigen Forschungsmeinung wurde die
Verbreitung des Asklepioskultes in Eleusis durch Ha-
drian gefordert. Antinoos, der zusammen mit dem Kai-
ser 128 n. Chr. an den Mysterien teilnahm, wire aus
diesem Grund als Asklepios dargestellt und seine
Statue vor den grossen Propylien aufgestellt worden!*2
Einiges spricht jedoch fiir die Annahme, dass das
Bildnis des Antinoos-Asklepios mit der epigraphisch
uberlieferten Stiftung des Herodes Atticus, eines As-
klepios als ystes, zu identifizieren ist. Ausser der In-
schrift und dem Fundort sowie der charakteristischen
Ausfithrung der Skulptur ist auch die spezifische Be-
deutung des Antinoos-Kultes fiir die aktuelle Frage-
stellung wichtig.

Obwohl das Portrit nach dem letzten Forschungs-
stand fir hadrianisch gehalten wird, wurde schon
friher die Ansicht einer spiteren Datierung geius-
sert'®. Ausschlaggebend erscheinen die Vergleiche
mit weiteren Skulpturen aus dem unmittelbaren Um-
kreis des Herodes Atticus: Aus der Gegeniiberstellung
mit dem Polydeukion-Kopf (Taf. 10, 3)'* aus den

M Museum FEleusis 5092 H 1,83 m; Breite der antiken
Plinthe ca. 0,52 m; die Plinthe in einer modernen Basis
eingefasst, s. die Abbildung in Travlos, Attika (1988) 185;
zum Fundort s. F. Lenormant, RA 28, 1874, 217 ff. Taf. 17:
»dans la fosse taurobolique établie au IVe. siecle sur le flanc
des propylées du péribole extérieur«.

42 5. K. Clinton in: S. Walker — A. Cameron (Hrsg.), The
Greek Renaissance in the Roman Empire, BICS Suppl. 55
(1989) 58; ders. in: ANRW II 18. 2 (1989) 1499-1539.

3 5. dazu Meyer a. O. (s. 0. Anm. 40) 39 ff. I 17 Taf. 16, 2—
4;17.

" Zum qualititvollen Polydeukionportrit von Isthmia s.
zuletzt die eingehende Behandlung bei S. Lattimore, Isthmia
VI, Sculpture II, Marble Sculpture, 1967-1980 (1996) 5-9
Nt. 1 Taf. 1-3 mit Diskussion der unterschiedlichen Datie-
rungsthesen; zur Datierung des Polydeukionportrits in der
Mitte des 2. Jhs. n. Chr. s. zuletzt Fittschen a. O. (s. 0. Anm.
40) 78.



Thermen im Poseidon-Heiligtum von Isthmia erge-
ben sich augenfillige ﬁbereinstimrnungen mit der
Antinoosstatue von Eleusis (Taf. 10, 4). Trotz der
etwas priziseren Wiedergabe der Haarstrihnen beim
Antinoos lassen sich deutliche Parallelen in Qualitit
und Ausfihrung feststellen.

Charakteristische Ahnlichkeiten zeigen sich in der
flachen Bildung des Obetlids und in der kleinteiligen
Ritzung der Brauen. Ubereinstimmungen lassen sich
auch in weiteren kleinen Details wie der Irisumritzung
in Form eines Dreiviertelkreises und in der Wiederga-
be der Pupille als bohnenférmige Markierung be-
obachten. Was in beiden Portrits aber besonders gut
vergleichbar ist, ist der starre, etwas verfremdete Aus-
druck des Gesichts. Diese Wirkung wird durch die
unorganische Gestaltung der Wangenpartien und die
Kopfhaltung hervorgerufen. Angesichts der harten
Faltenwiedergabe des Himation sind schliesslich wei-
tere Parallelen zu Gewandstatuen aus anderen griechi-
schen Werkstatten antoninischer Zeit zu beobachten.
Trifft die hier vorgeschlagene Identifikation des An-
tinoos-Asklepios mit der Weihung des Sophisten zu,
lisst sich ein weiteres Element zur Gestaltung des
sakralen Raums zur Zeit der Zweiten Sophistik deutli-
cher fassen. Die Hinweise auf die Antinoos-
Verehrung in antoninischer Zeit sind in kultureller
und religionsgeschichtlicher Hinsicht von grosser
Bedeutung!'®. Neben der Wiederbelebung antiker
Kulte innerhalb der traditionellen Sakralstitten wird
die religiose Verehrung von zeitgenossischen Men-
schen als neue Form von Ritualen angefiihrt. Hinter
diesem Phinomen stehen deutlich ablesbar neuplato-
nische sowie neupythagoreische Einflusse, aus denen
sich die in dieser Zeit viel diskutierte Theorie der
Dimonen entwickelt!4S.

45 Zur Verbindung zwischen Antinoos und den kultischen
Aktivititen eines Kultvereins lasst sich das Beispiel der
Inschrift aus Lanuvium der cultores Dianae et Antinoi von
Lanuvium nennen, s. dazu Meyer a. O. (s. o. Anm. 40) 207
f. 252 f. mit weiterfilhrender Literatur. Eine besondere
Verehrung des Antinoos als Ephebe lisst sich in der betref-
fenden Uberlieferung antoninischer Zeit nachweisen. In
Ephebenkatalogen bezeugen einige Inschriften mehrmals
einen hierens Antinoon (IG II 2, 2059 Z. 11f. 147/8 n. Chr.)
und in einem Fall den hierens Antinoon ephebon IG 11 2 2065
Z.27150/1 n. Chz.).

146 Zur Rezeption des Antinoos als Heilfigur bereits im 2.
Jh. n. Chr. weist Richard Sennet auf den ausschlaggeben-
den, wenig beachteten Passus von Kelsos aus der Zeit zwi-
schen 177 und 180 n. Chr. hin: »Die Ehre, die (Christen)
Jesus erweisen, unterscheidet sich nicht von der, die Hadri-
ans Liebling gezollt wird«; zitiert nach R. Sennet, Fleisch
und Stein (1997) 162 mit Anm. 1. Quellen zum Antinoos-

Bestes Beispiel dafiir, dass es sich bei der Verehrung
von frih verstorbenen Junglingen nicht nur um einen
diffusen literarischen Topos handelt, sondern viel-
mehr um eine verbreitete Form symbolischer Kom-
munikation in den gelehrten Kreisen der pepaidenmeno,
ist die Verbreitung des Polydeukion-Kultes, der so-
wohl im vermeintlich privaten Bereich als auch in
Sakralstitten mehtfach zu belegen ist'*’. Neben dem
hier betrachteten Fall von Eleusis liesse sich auch fir
Antinoos die Liste der Beispiele erweitern!*.

Die symbolische Umdeutung traditioneller Konven-
tionen scheint den religiosen Bedurfnissen der pepai-
deumenoi zu entsprechen. Durch Umdeutung und Ak-
tualisierung gewann die Tradition gewissermassen eine
Bereicherung. Die Interpretation solcher Heroisierun-
gen als Teilaspekt einer ‘Gebildeten-Religion’ fihrt zu
einer Akzentuierung des mystischen Charakters sol-
cher Rituale. Es kann vermutet werden, dass hinter

Kult gesammelt bei Meyer a. O. (s. o. Anm. 40) 194 ff.
Allgemein zur Bedeutung der daimones s. zusammenfassend
die ausfithrliche Einleitung und Quellensammlung in: G.
Luck, Arcana mundi 1. Magia, miracoli, demonologia (1997)
295 ff.; systematische Abhandlung der Diamonologie in der
mittelplatonischen Philosophie in: J. Dillon, The Middle
Platonists (1977); iiber die Funktion von Heroen-Kulten im
griechischen Raum s. grundlegend Burkert a. O. (s. 0. Anm.
21) 312 ff,; zu den Ritualen s. E. Kearns, Between God and
Man: Status and Function of Heroes and their Sanctuaries,
in: A. Schachter (Hrsg.), Le sanctuaire Grec. Kolloquium
Geneve, 20.-25. Aug. 1990, Entretiens Fondation Hardt 37
(1992) 65-99.

W Zur Bedeutung des Polydeukion-Kultes sowie zur Ver-
ehrung frithverstorbener Jinglinge s. demnichst Verf., Die
Lebenswelt eines Sophisten. Untersuchungen zu den Bau-
ten und Stiftungen des Herodes Atticus (Philipp von
Zabern Verlag, im Druck). Der symbolische Gehalt der
Kulte und rituellen Briuche ist im Kontext der Zweiten
Sophistik umso mehr von grundlegender Bedeutung, als seine
intime Kenntnis die Formierung einer exklusiven Geheim-
gesellschaft unterstiitzt. In diesem Zusammenhang ist vor
allem die Verehrung des Polydeukion als »Heros, Behiiter
der Biader« zu erwihnen, s. Verf. a. O. Teil C.

48 Neue, noch nicht verdffentlichte Entdeckungen aus der
Villa des Herodes Atticus von Loukou beweisen eindeutig
eine kultische Antinoos-Verehrung des Sophisten Herodes
Atticus (dankenswerter Hinweis von U. Kreilinger); s. auch
Tobin a. O. (s. 0. Anm. 119) 352 Nr. 7: "seated nude figure
identified possibly as a charioteer. Head resembles portraits
of Antinoos". Zum Okkultismus und zur Theosophie s.
allgemein R. Turcan, Les cultes orientaux dans le monde
romain (1989) 264 ff. Fir eine weitere ahnliche Bildnissta-
tue, die sich an das Antinoos-Portrit anlehnt und auch
wahrscheinlich in einem Heiligtum aufgestellt wurde, vgl.
die von Fittschen zuletzt besprochene Statue aus Kriekuki
in der Nihe von Mantineia, Fittschen a. O. (s. 0. Anm. 40)
80 Nr. 1 Taf. 130 a—d.

67



dieser neuen Art von religidsen Verehrungen auch
bestimmte Geheimlehren und esoterisches Wissen
tradiert wurden. Wenn man einige Aussagen von H.
Dorrie iiber den Platonismus in der Kultur des 2. Jhs.
n. Chr. zugunsten des kulturellen Milieus der Zweiten
Sophistik paraphrasiert, handelt es sich bei letzterer
nicht um eine Religion fiir Gebildete, sondern der
Besitz der paideia ist vielmehr Voraussetzung fur die
Zugehorigkeit zu dieser ‘Religion” »Ganz knapp: Alles

Lernen, alles Erkennen ist Initiation«'4.

Schlussbetrachtungen: pepaideumenor in einem »age of anxiety«
Die oben betrachteten Heiligtiimer bieten exemplari-
schen Einblick in die von der Literatur oft ibersehene
Neugestaltung der sakralen Landschaft Griechenlands
in antoninischer Zeit. Sowohl die epigraphischen
Dossiers als auch die archiologischen Quellen liefern
deutliche Hinweise auf umfangreiche Initiativen in-
nerhalb der sakralen Sphire. Die in den Quellen er-
liuterten FEingriffe der jeweiligen Euergeten lassen
sich auch im archiologischen Befund erstaunlich gut
nachvollziehen. Gemessen an den ubetlieferten Stif-
tungen wurde hier der Blick gezielt auf wenige grund-
sitzliche Massnahmen umfassender Bauprogramme
gelenkt, die in der Regel innerhalb eines kurzen Zeit-
raums durchgefiihrt wurden. Alle hier etlauterten Stif-
tungen lassen sich chronologisch in die mittel- bis
spatantoninische Zeit einordnen.

Fir die entsprechende Fragestellung nach der Neuge-
staltung griechischer Heiligtiimer seien hier einige the-
matische Schwerpunkte zusammengefasst. Die von
den Stiftern unternommenen Projekte lassen sich kei-
neswegs auf einen restaurativen Charakter beschrin-
ken, sondern sie sind in ihrer Wechselbeziehung mit
der Gestaltung einer zeremoniellen Kommunikation
zu verstehen. Betrachtet man sowohl die Errichtung
einzelner Monumente als auch die Férderung ausge-
wihlter ritueller Handlungen in threm komplementiren
Zusammenhang, so ist der euergetische Akt als dezi-
dierte Interaktion des Stifters mit dem ‘Ort des Heili-
gen’ zu interpretieren.

Entscheidender Faktor fiir die neu aktivierte Kommu-
nikation innerhalb der Sakralstitte scheint die Prisenz
von geschlossenen Gemeinschaften religiésen Cha-
rakters zu sein'’. Gesicherte Anhaltspunkte fiir die

49 H. Dérrie, Der Platonismus in der Kultur- und Geistes-
geschichte der frilhen Kaiserzeit, in: ders., Platonica Minora
(1976) 166 ff. bes. 206 ff. mit Anm. 147.

130 Zum Verhiltnis zwischen sozialen Organisationsformen
in den antiken Mysterien und dem Einsatz aktiver Kern-
gruppen s. die Uberlegungen bei Burkert a. O. (s. 0. Anm.
21) 46 ff. mit Betonung der gesellschaftlichen Komponente

68

Neugestaltung (Melikertes-Palaimon) und Wiederbe-
lebung (Epidauros, Eleusis) von Mysterienkulten so-
wie Zeugnisse synkretistischer (Einfithrung orientali-
scher Kulte in Epidauros) und esoterischer Tenden-
zen (Antinoos-Verehrung) ergeben sich aus dem ge-
samten Komplex der Uberljeferung.

In Hinblick auf die soziale Dimension dieser Kom-
munikationsformen lassen sich an dieser Stelle nur
einige mogliche Interpretationsansitze fiir weitere
Untersuchungen formulieren. Die Einfihrung und
Praxis von Geheimritualen scheinen den Legitimati-
onsbediirfnissen einer neuen Wissenselite im Verlauf
des 2. Jhs. n. Chr. zu entsprechen. In dem von Dodd
als »age of anxiety«'>' umschriebenen Epocheniiber-
gang wurde dieser Wandel erstmals in seinen psycholo-
gischen Wurzeln erfasst: als verzweifelte Suche des
Menschen nach neuen Symbolen in einer Zeit materi-
eller sowie moralischer Unsicherheit. Einen zentralen
Punkt der religiosen Dimension stellte fir Dodds
bezeichnenderweise die Welt der daimones dar'?. In
sozialer Hinsicht scheinen jedoch die hier gezeigten
Gemeinsamkeiten der neu gestalteten Sakralstitten
auf eine Institutionalisierung von Geheimnis hinzu-
deuten.

Fiir die effektive Umsetzung solcher Strategien lassen
sich die folgenden Analogien feststellen. Bei der Set-
zung neuer riumlicher Schwerpunkte ist die Tendenz
zu erkennen, die kultische Aktivitit in kleineren, im
Heiligtum verteilten Einheiten zu organisieren. Diese
Gestaltungsform scheint der neuen Qualitit der Veran-
staltungen zu entsprechen. In bezug auf den Palaimon-
Kult hebt Plutarch den eine breite Offentlichkeit aus-
schliessenden Charakter dieses Ritus hervor:

»Denn das dort schon bestehende Fest zum Anden-
ken an Melikertes wurde bei Nacht begangen und
hatte mehr den Charakter einer geheimen Weihe als
einer Schau und eines Volksfestes«'*,

Im Gegensatz zu dem offentlichen Charakter grosser
Veranstaltungen (panegyris oder thea) unterstreicht er
ausdriicklich den exklusiven Aspekt der Initiation
(telete).

der Kultgemeinde: »es geht nicht um eine moglichst umfas-
sende Gesamtheit von Dionysos-Verehrern, sondern um
einen exklusiven Club« (ebd. 49).

151 E. R. Dodds, Pagan and Christian in an Age of Anxiety
(1965) in der italienischen Ausgabe »Pagani e cristiani in
un’epoca di angoscia« (1970) zitiert.

152 Dodds a. O. 37 ff.: »L’uomo e il mondo demonicox.

153 Plut. Thes. 25, 5; zitiert nach Plutarch, Grosse Griechen
und Rémer, Ubers. von K. Ziegler (1954).



Hinsichtlich der Inszenierungen am ‘Ort des Heiligen’
wird Offentlichkeit auf bestimmte kollektiv bedeut-
same Handlungen beschrinkt. Die Struktur der unter-
suchten Gebiude legt durchweg eine halboffentliche
Nutzung durch ausgewihlte Personengruppen nahe.
Bei Planung und Organisation der Bauten wurde auf
die Moglichkeit geachtet, die Art der Teilnehmer zu
selektieren und ihre Anzahl zu begrenzen. In Hinblick
auf die Modalititen der religiosen KKommunikation
konnte der Euerget eine gewisse Kontrolle tber die
Beteiligten und die mediale Vermittlung der Inhalte
austiben.

Aus dieser Perspektive lisst sich der besondere Cha-
rakter einiger Bauentwiirfe des Antoninus Pythodorus
in Epidauros und des Herodes Atticus in Eleusis bes-
ser verstehen. Die charakteristische Installation von
hieroi oikoi in Epidauros und Festsilen in Pergamon
und Eleusis scheinen den speziellen Erfordernissen
einer geschlossenen Wissenselite zu entsprechen. Im
Falle des Palaimonion-Areals in der antoninischen Pha-
se zeichnet sich deutlich die riumliche Konzeption
eines Schutzraums ab. Im Falle des Gebdudekomple-
xes F-X im Asklepieion von Epidauros bezog der
einheitliche Bauentwurf sogar ein ausgedehntes Areal
mit ein und erdffnete der Anlage ein breites Spektrum
ritueller Kommunikationsformen.

Dass die religiose Dimension, die sich in den Be-
schiftigungen einer intellektuellen Elite tber ihre
primire Bedeutung hinaus erweitert, eine zentrale
Stellung in den Formen des kulturellen Gedichtnisses
der Gesellschaft einnimmt, zeigt die Wiederbelebung
traditioneller Medien. Als die fir pepaidenmenoi cha-
rakteristischen Paraphernalia sind beispielsweise die
Stiftung von Kultbildern (ausgesuchte Skulpturenaus-
stattungen im Palaimonion, Gruppen von Goétterdat-
stellungen in Epidauros) und die Aktivierung traditio-
neller Liturgien (rituelle Kleidung, Reinigungsriten,
Schweigepflichten) anzusehen.

In diesem Zusammenhang wird verstindlich, inwie-
fern die paideia im Zuriickgreifen auf die ideelle Ver-
gangenheit eine entscheidende Rolle spielte'®. Den
engen Zusammenhang von rhetorischer Ausiibung
und religiéser Haltung in der Kulturwelt der Zweiten
Sophistik betont Anderson treffend: »it was up to the

134 5. 0. Anm. 16; s. ausserdem zur paideia als Medium grie-

chischer Identitit Flinterman a. O. (s. o. Anm. 16) 54 f.
sowie mit besonderem Akzent Zanker a. O. (s. 0. Anm. 15)
239: »Waren Bildung und intellektuelle Titigkeit fir die
gesellschaftliche Elite ein Mittel zur Distinktion im Wett-
streit um Rang und Einfluss, so wurden sie fiir das wohlha-
bende Biirgertum zu Symbolen gesellschaftlicher Zugeho-
rigkeit.

individual whether to reconcile religion and rhetoric:
he was certainly well equipped to exploit the area of
ovetlap between them«'®. Das zugrundeliegende In-
teresse an den traditionellen Formen von Religiositit
und zugleich die Bildung eines kulturell geprigten Syn-
kretismus bestimmen somit offensichtlich den religio-
sen Habitus eines pepaidenmenos.

155 Zur ‘thetoric and religion’ s. Anderson, The Pepaideu-
menos in Action a. O. (s. 0. Anm. 15) 123 mit Anm. 280.

69



ABBILDUNGSVERZEICHNIS

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

11

12

13

14

20

21

Pergamon. Plan des Asklepios-Ieiligtums in der rémi-
schen Endbaustufe. Nach W. Radt, Pergamon (1999)
229 Abb. 175.

Epidauros. Asklepios-Heiligtum, Gebdudekomplex I'—
X (r6mische Phase): Gebaude I — hieros oikos (links);
Gebiude X — sog. Odeon (rechts); Propylon zum
Gymnasium als sace/lum der agyptischen Trias. Nach-
zeichnung aus Kavvadias durch D. Dinelli.

Epidauros. Asklepios-Heiligtum: Gebaude IY — herds
oikos. Nach G. Roux, 1.’architecture de ’Argolide aux
IVe et Ile siécles avant J.-C. (1961) Abb. 92.
Epidauros. Asklepios-Heiligtum: Gebdude K — ‘Bad des
Asklepios’. Nachzeichnung aus Kavvadias durch D. Di-
nelli.

Epidauros. Apollon-Maleatas-Heiligtum: ‘Priesterhaus’
— skand. Nach Prakt 1990, 46 Abb. 1

Isthmia. Poseidon-Bezirk und Palaimonion-Areal,
hadrianische Phasc. Nach L. R. Gebhard, Hesperia 67,
1998, Abb. 7.

Isthmia. Poseidon-Bezirk und Palaimonion-Areal,
antoninische Phase. Nach E. R. Gebhard, Hesperia 67,
1998, Abb. 8.

Isthmia. Rekonstruktion des antoninischen Palaimoni-
ons von Osten: Opfergrube C, Propylon, Bezirk und
Monopteros-Tempel des Palaimon. Rekonstruktion
von A. G. Grulich aus O. Broneer, Isthmia II. Topo-
graphy and Architecture (1973) I1.

Isthmia. Rekonstruktion des Monopteros-Tempels des
Palaimon: Aufriss (links) und Grundriss (rechts); im
Inneren die Kultstatue des Palaimon auf dem Delphin.
Rekonstruktion von Piet de Jong aus O. Broneer,
Isthmia II. Topography and Architecture (1973) Taf.
73.

Eleusis, Demeter-Heiligtum: Plan des Vorplatzes vor
den Grossen Propylien. Nach D. Ziro, H kvpia
£lo0d0g o0 1epod TG Edevoivog (1991) Abb. 47.
Eleusis, Demecter-Heiligtum: ‘Lesche des Herodes™:
Hallenanlage mit Reprisentationssaal und Bankettriu-
men. Nach D. Ziro, H xupia eicodog 100 1gpod g
EXevoivog (1991) Abb. 52.

TAFELVERZEICHNIS

Taf. 9,3

Taf. 9, 4

Taf. 9,5
Taf. 9,6

Taf. 10, 1
'Taf. 10, 2
"Taf. 10, 3

Taf. 10,4

70

Pergamon. Modell des Asklepieion. Photo: Pergamon
Repro 83/3, Istanbul.

Epidauros. Gebdude X in der romischen Bauphase —
sog. ‘Odeon’. Photo: Bildarchiv Foto Marburg 66.848.
Epidauros. Mauerwerk des Gebdudes X. Photo: Verf.
Epidauros. Gebdude F. Photo: Bildarchiv Foto Mar-
burg Nr. 66.853.

Antinoos-Asklepios. Museum lileusis 5092. Photo:
Fratelli Alinari Nr. 24793.

Inschrift aus Lileusis. Photo: nach Aliphem 1972, Taf.
72

Isthmia. Portrit des Polydcukion aus den réomischen
Thermen. Photo: nach Isthmia VI (1996) Taf. 1.
Antinoos-Asklepios, Kopfdetail. Muscum Eleusis Nr.
509. Photo: nach S. Settis (Hrsg.), Memoria dell’antico
nell’arte italiana II1 (1986) Abb. 429.



	Pepaideumenoi am "Ort des Heiligen" : euergetische Initiativen und Kommunikationsformen in griechischen Heiligtümern zur Zeit der Zweiten Sophistik

