
Zeitschrift: Hefte des Archäologischen Seminars der Universität Bern

Herausgeber: Archäologisches Seminar der Universität Bern

Band: 4 (2001)

Artikel: Pepaideumenoi am "Ort des Heiligen" : euergetische Initiativen und
Kommunikationsformen in griechischen Heiligtümern zur Zeit der
Zweiten Sophistik

Autor: Galli, Marco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARCO GALLI

PEPAIDEUMENOI AM 'ORT DES HEILIGEN': EUERGETISCHE INITIATIVEN UND
KOMMUNIKATIONSFORMEN IN GRIECHISCHEN HEILIGTÜMERN ZUR ZEIT
DER ZWEITEN SOPHISTIK*

»II n'y a pas de groupement fort sans la solidante du

sacre et du secret qui preserve la singularite de la con-
frerie, sa tension morale e sa fidelite.«

(R. Turcan, Les cultes onentaux dans le monde ro-
main, 1989, 24.)

Das ispöv als Gedächtnisort: Die literarische Perspektive der

Z,n>eiten Sophistik
Bereits im 2. Jh. n. Chr. konnte ein interessierter
Beobachter und Interpret wie Pausanias die

ethnologisch-kulturellen Eigenheiten griechischer Sakralstätten

deutlich erkennen und ein gelehrtes Publikum auf
ihre Bedeutung aufmerksam machen1. Seine besondere

Wahrnehmung der sakralen Landschaft geht über

eine deskriptive oder rem historische Einordnung
hinaus2. Sowohl in den berühmten panhellenischen als

*Für Gespräche und Diskussionen danke ich H. v. Hesberg,
D. Böschung und S. E. Katakis. Besonders bedanken
möchte ich mich bei Dlpl.-Ing. Architekt D. Dinelll für die

Abzeichnungen aus Kawadias und bei P. Gross für die

photographische Dokumentation.
1 Zu den griechischen Heiligtümern wahrend der Kaiserzeit
s. den letzten Forschungsstand bei D. Willers m: H.-G.
Nesselrath (Hrsg.), Einleitung in die griechische Philologie
(1997) 668 f.; zum Erscheinungsbild sakraler Topographie
in romischer Zeit grundlegend S. E. Alcock, Graecia Capto.
The Landscapes of Roman Greece (1993) bes. 172 ff; s.

auch dies., Minding the Gap in Hellenistic and Roman
Greece, in: S. Alcock - R. Osborne (Hrsg.), Placing the
Gods. Sanctuaries and Sacred Space in Ancient Greece

(1997) 247-261. Emen historischen Gesamtuberblick zur
Provinz Achaia liefert G. W. Bowersock in: F. Vittmghoff
(Hrsg.), Europäische Wirtschafts- und Sozialgeschichte in
der römischen Kaiserzeit (1990) 639 ff.
2 Zu den Denkmälern und Orten der periegesis als Manifestationen

des kulturellen Gedächtnisses s. vor allem S. E
Alcock, Landscapes of Memory and the Authonty of Pausanlas,

in: J. Bingen (Hrsg.), Pausamas Historien. Entretiens Fon-
dation Hardt 41 (1996) 241 ff. Zur Bildung von Gedächtnisorten

bei Pausamas vgl. auch S. Goldmann, Topoi des

Geenkens. Pausamas' Reise durch die griechische
Gedächtnislandschaft, in: A. Heverkamp - R. Lachmann (Hrsg.), Ge-

auch in den ländlichen, etwas abgelegeneren
Heiligtumern betrachtet Pausanias die baulichen Zeugnisse
als das lesbare Zeichen einer historischen und kulturellen

Kontinuität. Nicht nur die einzelnen Denkmäler,

sondern vor allem die Vielfältigkeit ritualisierter

Handlungen heben den sakralen und kommemorati-
ven Charakter griechischer Heiligtümer unmittelbar
hervor3.

Die Bedeutung der Kultorte ist in Form der Feste,
Prozessionen und Agone vielfach lebendig geblieben.
Auch in einigen damals bereits verlassenen Städten,
wie beispielsweise in Bryseai in Lakonien, lassen sich

einige Anzeichen religiöser Kontinuität fassen4. In
dieser Hinsicht besitzen die Inhalte mythischer
Vergangenheit und ihr kultisches Begängnis offenbar eine

ldentitätsstiftende Funktion für das Kollektiv5. Das

dachtmskunst: Raum — Bild — Schnft (1991) 145 ff. Zur
Wechselwirkung 'Vergangenheit — Gegenwart' m der ideellen

Landschaft der periegesis s. E. L. Bowie, Past and Present

in Pausanias, ebenda 207 ff.
3 Zum Heiligtum als Aktions- und Wirkungsraum sozialen
und religiösen Handelns s. Alcock, Graecia Capta a. O. 172 f.

Zur Gestaltung der sakralen Topographie in griechischen
Heiligtümern während der romischen Zeit s. dies., Spaced-
Out Sanctuaries: The ritual landscape of Roman Greece, m:
E. Scott, Theoretical Roman Archaeology: First Conference
Proceedings (1993) 155 ff.
4 Fur Bryseai vgl. Paus. 3, 20, 3: »...hier ist noch ein Tempel
des Dionysos übrig und eine Statue im Freien. Diejenige im
Tempel dürfen nur Frauen sehen, Frauen allem verrichten
auch die Opfer im geheimen«; weitere Beispiele in Alcock,
Minding a. O. (s. o. Anm. 1) 257 Anm. 21.
3 Em besonders anschauliches Beispiel stellt der Kult der
Artemis Triklana und des Dionysos Aisymnetes von Patrai
dar: Fur die von Augustus neu gegründete Kolonie bilden
der als 'uralt' inszenierte Kult beider Gottheiten und das

damit verbundene Fest em wichtiges Zeugnis kollektiver
Identität, die aber auf relativ neuen Wurzeln beruht; zum
aitiologischen Mythos Paus. 7, 19, 1-20, 2; Fest der
Stadtgöttin und Prozession mit dem Kultbild: 7, 20, 8; s. dazu
den ausführlichen Kommentar von C. Auffarth in: H. Can-

43



Zusammenwirken einzelner Komponenten des Rituals

ist fur Pausanias von grosser Bedeutung. Mit
Worten und Gesten sowie mit der Manipulation
bestimmter Objekte wird der mythische Kern traditioneller

Geschichten in Form ritueller Auffuhrung re-
kreiert und in seiner Bedeutung aktualisiert6.

Mit dem Bild der griechischen Heiligtümer in der peri-
egesis sei nun die symbolische Wahrnehmung des
sakralen Raums verglichen, von der Philostrat einige
Generationen nach Pausanias in der Biographie des

Apollonios von Tyana einen Eindruck vermittelt7. Die
exemplarische Episode findet vor der würdigen Kuhsse

des Zeus-Heiligtums von Olympia statt. Im Prose-

lyten- und Freundeskreis des Apollonios wird in so-
kratischer Manier (can xt 7tavf|yupiq) die Kernfrage
nach der Essenz der panegyris bzw. nach der Materie
(ÜM"|) des Festes eingeleitet. Bei dem Begriff panegyris
sind beide Bedeutungsebenen genau zu beachten: die
kollektive Festlichkeit und zugleich der konkrete Ort
ritueller Handlungen: »Aber welcher Stoff«, antwortete

der Mann, »kann denn einem körperlosen Ding
zukommen?«. »Der grösste und mannigfaltigste«,
entgegnete Apollonios, »denn da gibt es heilige Haine,
Tempel, Rennbahnen, vielleicht eine Bühne und eine

ganze Völkerschar, teils aus der Umgebung, teils von
jenseits der Grenzen und vom Meere her. Ja,«, fügte
er hinzu, »man darf sagen, dass sie auch aus Künsten
und Wissenschaften besteht, und zwar sowohl aus der
Weisheit als auch aus der Weisheit der Dichter, der

cik - J. Rupke (Hrsg.), Romische Reichsreligion und Pro-
vtnzialrehgion (1997) 219—235, bes. 228 ff.
6 Für den engen Zusammenhang zwischen sakralem Raum,
religiösem Handeln und symbolischen Medien ist die
beispielhafte Überlieferung zum Heiligtum der Artemis-
Eurynome in Arkadien zu erwähnen; Paus. 8, 41, 4—6: »Wo
die Wasserlaufe zusammenkommen, befindet sich das

Heiligtum der Eurynome, heilig seit alters und wegen der Rauheit

des Geländes schwer zugänglich Ich war nicht
gerade zur Zeit des Festes gekommen und habe daher auch
das Bild der Eurynome nicht gesehen. Von den Phigaleern
horte ich, dass goldene Ketten das Holzbild zusammenhalten,

und dass es bis zu den Hüften das Bild einer Frau sei,
darunter ein Fisch (...)«; zur Haltung des Pausamas als

Beobachter und Kultteilnehmer s. Alcock, Minding a. O. (s. o.
Anm. 1) 258: »He (Pausamas) was instead an observant

participant in contemporary religious practice. His testimony
— that in the middle of our apparent 'gap', numerous

rural locale were still the focus for active cult — must be

accepted«.
7 Zur Datierung 217-237 n. Chr. s. S. Swam, Hellenism and

Empire. Language, Classicism, and Power in the Greek
World A.D. 50-250 (1996) 381 mit älterer Literatur; Phi-
lostrat als historische Quelle: ders., ClAnt 10, 1991, 148 ff.;
zum Autor s. G. Anderson, Philostratus. Biography and
Belles Lettres in the Third Century A. D. (1986).

beratenden Versammlung, der Gespräche, der gymnastischen

Kämpfe und musikalischen Aufführungen,
wie sie in Pytho üblich sind«8.

Diese Aussagen definieren den Moment des kollektiven

Begängnisses in seinen zahlreichen Ausdrucksformen

und lenken somit den Blick auf den engen
Zusammenhang zwischen Ritual und konkreter
Gestaltung des sakralen Raums. Dass der sakrale Raum
nicht weniger selbstverständlich und unentbehrlich als

die Ausgestaltung einer Stadt erscheint, geht aus dem

folgenden metaphorischen Vergleich unmittelbar
hervor: »Es scheint so, Apollonios«, sagte der andere,
»dass die Panegyris nicht nur etwas Körperliches ist,
sondern dass sie aus einem noch viel bewundernswerteren

Stoff besteht als die Städte; denn sie beruft
und versammelt das Würdigste vom Würdigen und
das Herrlichste vom Herrlichen«. Die Uberlieferung
über Apollonios von Tyana bzw. die literarisch
kreierte Figur Philostrats gilt als Vorbild für die vielfältigen

Interessen und Verhaltens formen, die einen pepat-
deumenos charakterisieren: Lehre und antiquarische
Studien, gelehrte pietas und Pilgerfahrten sowie asketische

Tendenzen und soziales Engagement9.
Die hier erwähnten Passagen des Pausanias und
Philostrat können als exemplarisch für die literarische
Produktion der Zweiten Sophistik gelten10.

Aus den Wertvorstellungen, die sich aus der literarischen

Betrachtung ergeben, wird deutlich, dass die

kollektive Praxis und der konkrete architektonische
Rahmen in ihrem untrennbaren Symbolgehalt zu
verstehen sind. Das Verständnis des sakralen Raums als

kulturelle Einheit ergab sich bereits für die damaligen
Rezipienten aus der Lektüre des baulichen Ensembles
in engem Zusammenhang mit den rituellen Handlun-

8 Philostr. VA 8, 18 zitiert nach: Philostrat, Das Leben des

Apollonios von Tyana. Gnechisch-deutsch, herausgegeben,
übersetzt und erläutert von Vroni Mumprecht (1983).
9 Für den Zusammenhang zwischen patdeia und sakraler

Aura, die den kultivierten Besucher heiliger Statten prägte,
s. zahlreiche Beispiele m: G. Anderson, Sage, Samt and

Sophist. Holy Men and their Associates in the Roman Empire

(1994).
111

s. allgemein dazu A. Momigliano, La Stonografia della

religione, in- Stona dl Roma IV (1989) 899 ff. Zur Sammlung

der Quellen und epigraphischer Überlieferung s.

demnächst Verf., Pilgrimage as Elite Habitus: Educated Pilgnms
in the Sacred Landscape during the Second Sophistic, in: J.

Eisner - I. Rutherford, Seeing the Gods: Patterns of Pilgrimage

in Antiquity (Oxford University Press, in Vorbereitung).

11
s. den oben zitierten Passus bei Philostrat; die ideelle

Anziehungskraft der Orte war schon den antiken Autoren

44



Doch entgegen der topischen Behauptung, dass

Griechenland unter der romischen Herrschaft lernte ein
Museum12 zu sein, zeichnen sich die griechischen

Heiligtümer im Gesamtbild der zeitgenössischen Quellen

als lebendiger Wirkungsraum für engagierte Stifter

aus. Mit dem starken Bedürfnis, die griechische Identität

zu definieren, finden das Wiederaufgreifen
tradierten Formenguts und die starken Vergangenheitsbezüge

dieser Zeit eine neue Erklärung13.

Mit diesen Aspekten sind bereits einige Merkmale

genannt, die das Phänomen der Zweiten Sophistik
kennzeichnen und die im 2. Jh. n. Chr. zu einer beachtlichen

Entfaltung kamen14. Der Idealtyp des pepat-

bewusst: »Gross ist die Kraft der Erinnerung, die Orten
innewohnt«, Cic. de fin. V 1, zitiert nach A. Assmann, Enn-

nerungsraume. Formen und Wandlungen des kulturellen
Gedächtnisses (1999) 298; in bezug auf Pausamas s. vor
allem ebd. 314 ff.
12 »A country learning to be a museum« von G. W. Bower-
sock, Augustus and the Greek World (1965) zitiert nach

Alcock, Graeaa Capta a. O. (s. o. Anm. 1) 201. »The notion
that Greece was simply 'a country learning to be a museum'
has been rejected as the central fact about Roman Greece,
but the conscious cultivation of the glorious past was
patently in operation«; Heiligtum als Museum s. z. B. in:
Swam, Hellenism a. O. 76 Delphi als 'museum of the Greek
past'; dagegen Delphi als 'Ort kultureller Erinnerung', A.
Jacquemin, Delphes au He siecle apres J.-C • un heu de la

memoire grecque, in- S. Said, Ellenismös. Quelques jalons

pour une hlstoire de l'ldentite grecque, Kolloquium
Strasbourg 1989 (1991) 217 ff
13 In der neuen Forschung zur griechischen Kultur des 2.

Jhs. n. Chr. werden vielmehr das bewusste Wiederaufgreifen
und die Aktualisierung kultureller Formen betont; zur

Bedeutung kultureller Erinnerung fur die Identitatsbildung
der Bewohner des Imperium Romanum s E. L. Bowie,
Hellenes and Hellenism in Writers of the Early Second

Sophistic, m: Said a. O. 183 ff. In anderer Akzentsetzung
thematisiert J. Eisner, Past & Present 135, 1992, 3 ff. das

Zurückgreifen auf die wiederbelebte Vergangenheit und
betont die Formierung einer griechischen Identität in
Pausamas' Werk; generell zum Thema der griechischen Identität

wahrend der Kaiserzeit s. P. Desiden (Hrsg), Identitä

greca nell'Impero romano, Kolloquium Certosa dl Pon-

tignano 1998 (im Druck); zum Thema des Eminems und
der Identität s. wichtige Ansätze in J. Assmann, Erinnern,
um dazuzugehören. Kulturelles Gedächtnis, Zugehorig-
keitsstruktur und normative Vergangenheit, ur K. Platt —

M. Dagab (Hrsg.), Generation und Gedächtnis. Erinnerungen

und kollektive Identitäten (1995) 51 ff
14 Zum Gesamtphanomen der Zweiten Sophistik in der

deutschsprachigen Literatur s. jetzt Th Schmitz, Bildung
und Macht. Zur sozialen und politischen Funktion der
Zweiten Sophistik in der griechischen Welt der Kaiserzeit
(1997); ubergreifend G. Anderson, The Second Sophistic. A
Cultural Phenomenon in the Roman Empire (1993). Zur
Zweiten Sophistik unter der Betrachtungsweise der 'social

deumenos ist als charakterische Erscheinung dieses

kulturellen und sozialen Phänomens zu betrachten15.

Politisch, ökonomisch sowie intellektuell engagiert
artikulierte sich das Selbstverstandnis der Elite in
vielfaltigen Varianten des Euergetismus16.
Als bedeutender Aktions- und Wirkungsraum auch

fur die pepaideumenoi wird im folgenden der 'Ort des

Heiligen' als soziales Gefuge betrachtet, in dem sich

vorzugsweise Strategien zur Entfaltung der paideia
verwirklichen liessen17. Unter diesem Aspekt gilt es das

veränderte Bild griechischer Heiligtumer in der Zeit
der Zweiten Sophistik zu untersuchen: Inwiefern
lassen sich Analogien in restaurativen Massnahmen

memory' s. demnächst S. E. Alcock, The Reconfiguration of
Memory in the Eastern Roman Empire, in. S. E. Alcock, K.
Morrison, T. N. D'Altroy, and C. Sinopok (Hrsg.), Empires:
Perspectives from Archaeology and History (Cambndge
University Press im Druck), fur die Kenntnisnahme dieses

Textes bm ich Susan Alcock zu Dank verpflichtet.
15 Zum Bild eines pepaideumenos s. zuletzt G. Anderson,
L'intellettuale e ll pnmo impero romano, in: S Settis

(Hrsg.), I Greci II 3 (1998) 1123 ff. Fur die Auswertung des

umfangreichen Quellenmatenals und die vielfaltige
Darstellung der pepaideumenoi grundlegend ders., The Pepaideumenos

in Action' Sophists and their Outlook in the Early
Roman Empire, ANRW II 33, 1 (1989) 79—208; zu weiteren
Aspekten des intellektuellen Erscheinungsbilds s. auch M.
W. Gleason, Making Men. Sophists and Self-presentation in
Ancient Rome (1995). Zum Begriffpepaideumenos und semer
Anwendbarkeit als Intellektueller auch fur die Antike s.

uberzeugende Überlegungen bei M. Mazza, L'intellettuale
come ideologo: Flavio Filostrato ed uno speculum pnnapis del
III secolo d C., in: P. Brown - L. Cracco Ruggim - M.
Mazza, Governanti e intellettuak, Popolo dl Roma e popolo
dl Dio (I-VI secolo) (1982) 93 ff. Zum Bild des pepaideumenos

in den bildenden Künsten vgl. P. Zanker, Die Maske des

Sokrates Das Bild des Intellektuellen in der antiken Kunst
(1995) bes. 192 ff, zu Erinnerungsritualen des Bildungs-
kults ebd. 237. In Bezug auf die kleinasiatischen Eliten s. R.
R. R. Smith, Cultural Choice and Identity in Honorific
Portraits from the East Greek in the 2,,d cent. A.D., JRS 88,

1998, 56 ff.
16 Zur paideia und politischem Machtzuwachs der pepaideumenoi

s. J -J Fknterman, Pohtiek, Paideia, Pythagonsme (1993)
bes 31 ff. 'Paideia und poll tische Macht' die Mentalität
eines Sophisten'. Eine einschlägige Stelle zur Funktion der
paideia fur den sozialen Aufstieg ist Luc Somn 1, erwähnt
von Gleason a O. 21; zu paideia und Euergetismus als

'symbolic capital' ebd Zum Gesamtphanomen des Euergetismus

s. W. Eck, Der Euergetismus im Funktionszusammenhang

der kaiserzeitkchen Städte, m: M Christol - O.
Masson, Actes du X congres international d'epigraphie

grecque et latine. Kolloquium Nimes 1992 (1997) 305 ff.
17 Zu Euergetismus und Gestaltung religiöser Kommunikation

s. B. Bendlin a. O. (s. nächste Anm.) 55, wichtige
Ansätze dazu in: Alcock, Graeaa Capta a. O. (s o. Anm. 1)

210 ff

45



und Neugestaltungen innerhalb der Sakralstätten der

römischen Provinz Achaia nachvollziehen?
Das religiöse Handeln ist ein Akt der Kommunikation.

In diesem Zusammenhang ist zu fragen, wie sich

die Interessen der pepaideumenot im Sinne einer religiösen

Kommunikation am 'Ort des Heiligen' artikulierten,

in welchen religiösen Rollen sich das öffentliche
Wirken als Euerget entfaltete und welcher Medien sie

sich dabei bedienten18

In den hier zu betrachtenden Kontexten religiöser
Praxis wird ferner besondere Aufmerksamkeit auf die

Formen von Geheimgesellschaften und ihre soziale

Dynamik im sakralen Raum gelenkt19. Den
bezeichnenderweise als Mysterien organisierten Kulten wird
seitens der antoninischen Eliten wieder verstärkt
Aufmerksamkeit gewidmet, indem sie sich für die

Wiederbelebung bestimmter Rituale einsetzen und sich

mit der Gestaltung entsprechender Aktionsräume
intensiv beschäftigten20.
Unter diesem Blickwinkel spielt die besondere Art der
Kommunikation eine wichtige Rolle, die im Fall von
Geheimgesellschaften bewusst eine Einschränkung der

18 Zu methodischen Ansätzen zum Thema Kult als

kommunikatives Geschehen und Religion als symbolische
Kommunikation s. J. Rüpke, Römische Rehglon und
'Reichsrehgion'. Begriffsgeschichtliche und methodische
Bemerkungen, in: Cancik - Rüpke a. O. (s o. Anm. 5) 3-19;
B. Bendlin, Penpheral Centers - Central Penphenes.
Religious Communication in the Roman Empire, ebenda 35—

68.
19 Zum breiten Spektrum gesellschaftlicher Funktionen und
Strategien von Geheimgesellschaften in der Antike s. die

Aufsatzsammlungen m: A. Assmann — J. Assmann, Schleier
und Schwelle. Archäologie der hteranschen Kommunikation

V, 1—2, Bd I Geheimnis und Öffentlichkeit (1997), Bd.
II Geheimnis und Offenbarung (1998). Zu religiösem Handeln

und sozialen Aspekten des antiken Vereinswesen s.

den letzten Forschungsstand in: J. S. Kloppenborg - S. G.
Wilson (Hrsg.), Voluntary Associations in the Graeco-
Roman World (1996) bes. 16 ff. Zum Mysterienkult bei den
Griechen und ihrer gesellschaftlichen Bedeutung s. zuletzt
F Graf, I culti misterici, in: S. Settis (Hrsg.), I Greci II 2

(1996) 309 ff.
20 Zu religiösem Handeln und romischen Eliten s. o. Anm.
18 und bes m Bezug auf die Provmz Achaia s. Alcock,
Graecia Capta a. O. (s. o. Anm. 1) 210: »The construction of
the sacred landscape was inevitably affected by the composition

of the group financing and menaging cult activity«.
Spezifischer zur antoninischen Elite und Religion: J. Beau-

jeu, Le religion de la classe senatonale ä l'epoque des Anto-
mns, in: Hommages ä J. Bayet (1964) 54-75; G. W. Bower-
sock, Greek Intellectuals and the Imperial Cult in the
Second Century A D., m: W. den Boer (Hrsg.), Le culte des

souverains dans l'empire romain, Entretiens Fondation
Hardt 19 (1972) 177 ff.

Kultteilnehmer anstrebte. Um die Ambitionen von
Baumassnahmen der antoninischen Eliten zu erfassen,

wird zuerst das Asklepieion von Pergamon als

beispielhafter Entfaltungsraum für sinnstiftende Euerge-
sien betrachtet.

Das Heiligtum als sozialer Wirkungsraum: Hauptakteure
und Kommunikationsstrategien im Asklepieion von Pergamon

Die religiöse und soziale Bedeutung des Heiligtums
gründet sich nicht allein auf die spezifische institutionelle

Dimension, d. h. die des Kultes21. In dieser Funktion

öffnet sich das Heiligtum der Allgemeinheit,
Besuchern und Gläubigen aus allen Gesellschaftsschichten.

Die Beziehung der Besucher zum Heiligtum
zeichnet sich hier durch das einmalige Aufsuchen der

heiligen Stätte und durch einen relativ kurzen Aufenthalt

aus, wie es gelegentlich durch epigraphische

Zeugnisse oder Weihungen belegt wird. Hier wird der

Akzent auf die besondere Funktion gelegt, die das

Heiligtum für die gesellschaftliche Elite besass.

Eine lebendige Schilderung dieses soziokulturellen
Umfelds gibt einer der berühmtesten pepaideumenoi

dieser Zeit, der Rhetor und Schriftsteller Aelius Ari-
stides, der sich das Asklepieion gleichsam als

»dauerhaften Wohnsitz« erwählt hatte. Die umfangreichen

autobiographischen Erinnerungen des Aelius
Aristides fügen sich zu einem Bild des antoninischen

Heiligtums als eines sozialen Wirkungsraumes
zusammen, in dem sich Vorbilder für Verhaltensweisen
und Alltagshandlungen entwickelten und ausbildeten.
Das Asklepieion von Pergamon wurde in dieser
Hinsicht nicht nur zu einem renommierten religiösen und
therapeutischen Zentrum, sondern zugleich zum
Zentrum des intellektuellen Lebens22. Die pepaideume-

21 Zur Struktur des sakralen Raumes ubergreifend zuletzt F.

Graf, Gli dei greci e l loro santuan, in: S. Settis (Hrsg.), I
Greci II 1 (1996) 343 ff. Der Begnff des Unbetretbaren und
deshalb 'Heiligen' ist für die gesellschaftliche Funktion des

Sakralraums von erheblicher Bedeutung, s. dazu W. Bur-
kert, Griechische Religion der archaischen und klassischen

Epoche (1977) 420 ff.: »Für die Gnechen ist zweifellos hieros

seit mykenischer Zelt der entscheidende Begnff, um die

Sphäre des Religiösen abzugrenzen«; zur Ethymologie und
Semantik s. M. Moram, Sull'espressione hnguistica dell'ldea
dl 'santuano' nelle civiltä classiche, in: M. Sordi (Hrsg.),
Santuan e poliüca nel mondo antico. Contnbuü dell'Istituto
dl Stona Antica IV (1983) 3-33.
22 Zum Heiligtum des Asklepios als »Zentrum des geistigen
Lebens«: C. Habicht, Die Inschnften des Asklepieion, AvP
VIII 3 (1969) 16; zum Freundeskreis der pepaideumenoi s.

ebd. 15-18; s. ausserdem S. Nicosia, Elio Anstide
nell'Asclepieo dl Pergamo e la retonca recuperata (1979)
23-41; zur Gestaltung des sakralen Raumes im Fall der

46



not, die den Ort häufig und regelmassig aufsuchten,

stammen nicht allein aus der lokalen Elite der Stadt

Pergamon Ein Abschnitt aus den 'Heiligen Berichten'

vermag dies zu veranschaulichen

»Und so widmete ich denn den Paian den beiden

Gottern gemeinsam Ferner habe ich auch Chore

ausgestattet und öffentlich auftreten lassen, zehn im

ganzen, einige von Knaben, andere von Mannern Als
ich den ersten Chor auftreten lassen wollte, ereignete
sich folgendes im Tempel befand sich Rufinus23, den

ich kurz zuvor erwähnt habe Als ich ihn nun erblickte,

sagte ich »Du kommst gerade recht, wenn du auch

etwas Zeit hast Ich bin nämlich dabei, dem Gott
einen Chor zu stellen, und selbstverständlich wirst du

uns zuliebe zuhören « »Ich brauche aber nicht von dir
eingeladen zu werden,« antwortete er, »sondern ich
bin schon vorher von dem Gott geladen Prüfe dies

aber«, sagte er, »auch noch an der Zelt' Denn bisher
habe ich mich memals so früh hier eingefunden,
sondern ich pflegte erst viel spater zu kommen Doch
deshalb«, sagte er, »und zum guten Gehngen bin ich
geladen, und wir werden dir zur Seite stehen« Er
meinte damit sich selbst und den Sedatus, der damals

mit mir regelmassiger Tempelbesucher war Dies also

trug sich bei meiner ersten Chorinszenierung zu Und
wiederum, nach dem Abschluss des zehnten, hatte ich
eines meiner Lieder ausgelassen, well es völlig aus

dem Stegreif ganz leicht hingeworfen war, bloss eben,

wie man sagt, zum Hausgebrauch Nach dem
Abschluss dieser Dinge glaubte ich einen silbernen
Dreifuss weihen zu sollen, einmal als Zeichen der
Dankbarkelt gegenüber dem Gott, dann auch zur
Erinnerung an die von mir aufgestellten Chore Dafür
hatte ich folgendes Distichon verfertigt

»Dichter m einer Person, Kampfrichter
und Fuhrer des Reigens

weihte dies Denkmal, o Herr, dir fur die

Stiftung des Chors«24

Asklepieia s F Graf, Heiligtum und Ritual Das Beispiel der
griechisch romischen Asklepieia, in A Schachter (Hrsg),
Le sanctuaire grec, Entretiens Fondation Hardt 37 (1992)
159 ff
23 L Cuspius Pattumeius Rufmus, Konsul im Jahre 142 n
Chr (PIR2 C 1637, vgl dazu H Halfmann, Die Senatoren

aus dem ostlichen Teil des Impenum Romanum bis zum
Ende des 2 Jhs n Chr [1979] Nr 66) gilt als einer der
berühmten Besucher des Asklepieion und als angesehenes

Mitglied der pergamenischen Oberschicht, s dazu Habicht a

O 71 ff
24 Ansteid Heilige Berichte IV 43-45, zitiert nach Publius
Aelius Aristides, Heilige Berichte Einleitung, deutsche

Der zitierte Passus des Aelius Aristides beleuchtet den

öffentlichen Rahmen, in dem die pepatdeumenot sich als

Kultteilnehmer an verschiedenen ritualisierten
Handlungen beteiligen Die Teilnahme eines aktiv
partizipierenden, ausgewählten Freundeskreises vollzieht sich

m der gemeinsamen Ausübung religiöser Akte Als
bedeutende Formen des Rituals gelten in dem Passus die

Institution der Chore (üpvcodof) und die öffentliche

Auffuhrung In gleichem Masse wird die Ausübung
spezieller euergetischer Akte, wie z B die Weihung
kostbarer Objekte, jeweils besonders hervorgehoben
Schliesslich kommt dem begleitenden poetischen Text
die wichtige Funktion zu, die Erinnerung an das Ritual

über den transitorischen Ablauf hinaus festzuhalten

In dieser Hinsicht scheint die begleitende
Weihung eines Schriftdenkmals die Bedeutung des rituellen

Geschehens zu Verstärkern
Dabei handelt es sich um eine literarische Produktion,
die epigraphisch in mehreren Heiligtumern zu belegen
ist25 Diese Texte religiösen Inhalts waren auf den

jeweiligen sakralen Kontext und seine gelehrten Besucher

zugeschnitten Charakteristische Beispiele hierfür
sind die sowohl m Versen als auch in Prosa verfassten

Ubersetzung und Kommentar H O Schroder (1986), zur
Datierung zwischen 170 und 180 n Chr s Swam, Helle
msm a O (s o Anm 7) 260 f mit Anm 28
25 Zum hteranschen Phänomen m semen Hauptmerkmalen
grundlegend s E L Bowie, Greek Sophists and Greek

Poetry m the Second Sophistic, ANRW II 33, 1 (1989) 209

ff, ders, Greek Poetry m the Antonine Age, m D A
Russell (Hrsg) Antonine Literature (1990) 53 ff Abgesehen
von grossen Persönlichkeiten, wie Aelius Anstides und
Herodes Atticus, bestätigen mehrere poetische Belege un
bekannter, jedoch nicht weniger anspruchsvoller 'Dichter'
den Umfang dieser an Bedeutung gewinnenden Konventi
on Auch Hadrian schemt sich diesem Bedürfnis nicht zu
entziehen Seme Weihung des Heros m Thespie wurde
ebenfalls von emem Epigramm begleitet (IG VII 1828), s

dazu E L Bowie, Past and Present a O (s o Anm 2) 224

Anm 32 Zur poetischen Produktion im Asklepieion von
Pergamon die epigraphische Dokumentation Habicht a O
Nr 145 (Hymnos) 102 113b 113c 115 129 131

(Epigramme) Obwohl die \nlasse der personlichen \us-
drucksformen m einer intimen Sphäre zu suchen smd, ent
falten sich die Effekte durchaus gegenüber emem breiteren
Publikum Vielmehr als die Frage nach den qualitativen
Ergebnissen derartigen poetischen Experimentierens stellt
sich die nach der Bedeutung des öffentlichen Wirkungsraums

fur diese kulturelle Beschäftigung des Sophisten Die
vom Sophisten ausgewählten Themen beziehen die mteres
sierten pepatdeumenot des Freundeskreises em und bilden den
Auftakt zu weiteren gememsamen Aktivitäten Zur zentra
len Rolle des Dichters als Stifter s W D Lebek, Em Hymnus

auf Antmoos, ZPE 12, 1973, lOlff

47



Epigramme, Hymnen26 und sytccopta, deren Inhalt
durch seine Verewigung in Stein als Schriftdenkmal
lnstimtionalisiert wurde27. Dass solche poetische
Kompositionen ausdrücklich auf einen begrenzten Rezi-

pientenkreis ausgerichtet waren, ist in mehreren

Passagen des Aelius Aristides eindringlich geschildert28.

Die schriftliche Überlieferung im sakralen Kontext ist

an sich kein neues Phänomen. Was sich in der Zeit
der Zweiten Sophistik jedoch bemerkbar macht, ist
die neu definierte Qualität und der ausgedehnte Umfang

solcher Praktiken. Das Verfassen poetischer
Texte, die die Handlungen im sakralen Raum begleiten,

hebt die Exklusivität des religiösen Erlebnisses
hervor und unterstreicht zugleich die paideia des

Agierenden. In Bezug auf das Erscheinungsbild des

Heiligtums antoninischer Zeit ist es wichtig zu bemerken,
dass solche Schriftdenkmaler innerhalb der sakralen

Stätte aufgestellt wurden29.

Die oben erwähnte Stelle des Aelius Aristides liefert
mehrere Hinweise auf das Selbstverständnis der
einzelnen Teilnehmer im Hinblick auf die religiöse
Kommunikation. Aus der Lektüre der »Heiligen Berichte«

26
s. dazu D. A. Russell, Aelius Anstides and the Prosa

Hymn, in: ders. (Hrsg.), Antonine Literature (1990) 199 ff.
27 Zu Schrift und Gestaltung der religiösen Kommunikation
seitens der Eliten s. M. Beard, Wnting and Religion:
Ancient Literacy and the Function of the Wntten Word in
Roman Religion, in: J. H. Humphrey, Literacy in the Roman
World, JRA Suppl. 3 (1991) 35-58, treffend wird die
Verbindung zwischen Schrift und Machtanspruch im religiösen
Handeln beschrieben; a. O. 57: »Writing, or the capacity of
writing to preserve the redundant, could allow obscurantism
to flourish — and, with it, the sense of an exclusive elite

group privy to the arcane secrets of religion. Wnting is
necessarily connected with power. At the same time as it
opens up new intellectual possibilities, new ways of
representing human (in our case religious) expenence, it raises
the problem of closure and control: who has the nght to
determine or interpret those wntten representations«.
28 Die Beweggrunde für eme poetische Produktion Schemen

eng mit dem Status des Sophisten als eines Geheilten und
semer Erlösung durch die Hilfe der Gottheit verbunden zu
sem; bemerkenswert ist der folgende Passus aus den Heiligen

Benchten (Ansteid. IV 31=50, 31 K.): »Er (Asklepios)
veranlasste mich aber auch zur Lieddichtung Em gewisser
Anfang damit war in Rom auf Veranlassung des Apoll
gemacht worden. Es kam nämlich eme Traumbild zu mir,
kundigte mir an, ich müsse den Paian auf den Gott machen,
und gab mir zugleich den Anfang dazu, der etwa so lautete:
'Des Saitenspieles Meister Paian will ich preisen'«.
29 Zur Verbmdung von Weihung und Schrift s. Beard a. O.
bes. 39 ff. 'visible writing': Weihungen von philosophischen
und literarischen Werken m Heiligtümern s. auch P. Veyne,
Titulus Praelatis: offrande, solennisation et publicite dans
les ex-voto greco-romains, RA 1983, 281—300.

gewinnt man den Eindruck, dass die persönliche
Beziehung des pepaideumenos zur Gottheit nicht mehr
Gewicht fur ihn hatte als die kollektiven Handlungen
innerhalb der elitären Gruppe80. Vielmehr spielten
gerade diese Gelegenheiten zum kulturellen Austausch
und zur habituellen Interaktion eine zentrale Rolle.

Die von dem Sophisten beschriebenen Situationen
liefern uns ein recht komplexes Bild: Die Vertreter der

Elite verbanden nicht nur politische und kulturelle
Gemeinsamkeiten sondern eben auch das religiöse
Erlebnis. So kann man davon ausgehen, dass es sich

hier um eine äusserst homogene Gruppe handelte, die

sich durch gemeinsame ideelle Überzeugungen
konstituiert.

Als prominentes Beispiel für einen solchen Zirkel ist
die Gruppe der pergamemschen Therapeuten, Verehrer

des Gottes, zu nennen, die einen Kultverein
prominenter Persönlichkeiten im Asklepieion bildeten81.

Vermutlich waren den einzelnen Mitgliedern dieser

Kultgenossenschaft Aufgaben im Rahmen des

Kultbetriebs zugeschrieben32. Bezeichnend für das religiöse
Erleben der therapeutai ist der gemeinsame Besuch der
Sakralorte und die Teilnahme an religiösen Akten wie
beispielsweise dem kollektiven Singen ritueller Hymnen

auf die Gottheit33. Nicht ohne gewissen Stolz
stellt Aristides sich selbst im Traum den Kaiser als

Verehrer des Asklepios vor, ohne weitere Angaben zu

80 Zur sozialen Dynamik der engen Beziehungen zwischen
den Kultteilnehmern s. die anregende Analyse der
'networks' im Asklepieion von Pergamon von H. Remus,
Voluntary Association and Networks. Aelius Aristides at the

Asclepieion in Pergamum, in: Kloppenborg - Wilson (Hrsg.)
a. O. (s. o. Anm. 19) 146-175; 155: »Tying the fnends to one
another and to Aristides is their upper-class status, and
interests and concerns that attend it such as a common
interest in literature, philosophy, and dreams«. Unter den
zahlreichen Mlt-Inkubanten und Pilgern (symphoitetes, symmo-
riai) lässt sich em breites Spektrum interpersoneller
Beziehungen im Heiligtum verfolgen. Neben flüchtigen Bekannten

{gnorimoi) bildet die Gruppe der Freunde (philot, epttedeioi)

den sozialen Kern des gememsamen Lebens; die charismatischen

Akte der pepaideumenoi verfügen über ein treues Publikum

mehrerer 'Freunde und Begleiter' bzw. werden 'im
Kreis meiner Freunde' zur richtigen Geltung vollzogen. In
Bezug auf den weiteren Personenkreis von Genossen und
Gefährten (hetaroi, ynetheis) lassen sich ausserdem Hinweise
auf professionelle und intellektuelle Beziehungen finden.
81

s. dazu C. Habicht, AvP VIII 3 (1969) 114 f. zur Inschrift
Nr. 79: »Die Zeugnisse zeigen klar, dass die pergamemschen

Therapeuten des Asklepios einen Kultverein prominenter

Personen bildeten«.
82 M. Wörrle in: Habicht a. O. 171 ff.
88 Ansteid. 50,16; 50.

48



seiner Person für notwendig zu halten34; die darauf

folgende Reaktion des Kaisers scheint den Sophisten
im eigenen Bewusstsein als therapeutes zu bestätigen35.

Den angesehenen Status der gnorimotatoi therapeutai

bezeugen des weiteren mehrere Stamen der Verehrer
des Gottes, die als gegenseitige Ehrerweisungen von
Freunden und Bekannten gestiftet und im Inneren des

Sakralbezirks aufgestellt wurden36.

Der 'Ort des Heiligen' als Kommunikationsraum der Eliten

Vor allem jene pepaideumenoi, die die Stätte regelmässig

zur gesellschaftlichen Begegnung und zum intellektuellen

Austausch nutzten, förderten die Einrichtung
spezieller Räume und Bauten im Inneren des Asklepi-
eion37. Obwohl der einheitliche Bauentwurf auf den

Kaiser Hadrian als Initiator des Gesamtprojekts
zurückgeführt wird, treten verschiedene Privatleute als

Stifter einzelner Gebäude in den Vordergrund38, wobei

diese Initiativen unterschiedliche Modi des

Umgangs mit dem 'Ort des Heiligen' aufweisen.
Das Heiligtum (Abb. 11; Taf. 9, 3) umfasst in seiner

Grundkonzeption Versammlungsräume verschiedenen
Zuschnitts und unterschiedlicher funktionaler
Bestimmung. Der zentrale Festplatz (120 x 90 m) wurde

mit dreiseitig umlaufenden Hallen für die Pilger und
für die religiösen Handlungen deutlich abgegrenzt. Der
römischen Osthalle wurden die Kernbauten der
Sakralarchitektur zugewiesen. Nach einem streng axialen

Entwurf plante man in derselben Reihe vier weitere

aufwendige Bauten: die Bibliothek der Flavia Melitine
(Abb. 11,2), die Propylonanlage des Philosophen und
Historikers A. Claudius Charax (Abb. 11, 3), den Zeus

34 Ansteid. 47, 23.
35 Auch Galen stellte sich dem Kaiser Marc Aurel voll Stolz
als therapeutes des Asklepios vor: »... und Aristides hat von
einem gleichartigen Bekenntnis vor dem Kaiser wenigstens
geträumt«, so Habicht a. O. 114.
36

s. dazu Habicht a. O. 63 ff. (Iulius Maior für den Freund
Titus Iulius Perseus); 71 ff. (Freundschaft von Claudius
Nicomades mit L. Cuspius Rufinus); 74 f. (Ehrung des

Philosophen Tibenus Claudius Paulinus aus Anuocheia in
Pisidien). Persönliche Verhältnisse herzlicher Verbundenheit

unter den pepaideumenoi wurden oft mittels einer offiziellen

Bekundung, nämlich durch Statuenweihungen in
Heiligtumern zum Ausdruck gebracht, s. dazu die treffenden
Erwägungen bei G. Anderson, The pepaideumenos a. O. (s.

o. Anm. 15) 153-156 und zur epigraphischen Überlieferung
s. C. P. Jones, C1Q 17, 1967, 311 f.; ders, BCH 96, 1972,
265 Anm. 20.
37 Neueste Gesamtdarstellung des Asklepios-Heiligtums bei
W. Radt, Pergamon. Geschichte und Bauten einer antiken
Metropole (1999) 220 ff. bes. 229 Abb. 175.
38 Zur Datierung der Gesamtanlage s. Habicht a. O. 9 f.

Asklepios-Tempel des berühmten Konsuls und
therapeutes L. Cuspius Pactumeius Rufinus (Abb. 11,4)
sowie an der südöstlichen Ecke den sog. Unteren Rundbau

(Abb. 11, 5). Aufgrund dieser aufwendigen
Baustiftung ist anzunehmen, dass Flavia Melitine eine

prominente Stellung in der städtischen Oberschicht
einnahm.

Auskunft über die Bestimmung des rechteckigen Saals

am Ende der Nordhalle als Bibliothek liefert die von
den Pergamenern gesetzte Ehreninschrift für die

Stifterin. Die Nutzung als 'Lesesaal' kann jedoch nicht
als die primäre Bedeutung des Raums angesehen
werden39. Im Inneren des Raums 2 (Abb. 11) fand man
den Kopf des Kaisers Hadrian und die dazugehörige
Statuenbasis mit der Inschrift »Fl. Melitine (weihte die

Statue des) Hadrian als Gott«. Die Auffindung beider
Stücke vor der Hauptwand des Saals spricht dafür,
dass die Kaiserstatue in der zentralen Nische aufgestellt

war. Die Uberlieferung eines Hadrianeion innerhalb

des Asklepieion lässt die Funktion dieses Saals in
einer Kultstätte für den Initiator des Panhellenion
sehen. Da Hadrian fortgesetzt weitverbreitete
Ehrbezeichnungen unter seinem Nachfolger vor allem in
Sakralstatten des Ostens erfuhr, scheint die Stiftung
der 'Bibliothek' im Rahmen einer postumen Verehrung

des vergöttlichten Kaisers entstanden zu sein40.

39 Zu den Weihungen von Buchern in Heiligtümern s. o.
ausfuhrlich Veyne a. O. (s. o. Anm. 29) 296 mit Anm. 87-
89.
40 Eine Entstehung der Statue des Theos Hadnanos zu
Lebzeiten ist nicht nachgewiesen; hingegen weisen
epigraphische und archäologische Belege auf eine postume
Verehrung dieses Kaisers in der Welt der Panhellenen hin; hier
sei lediglich die Serie von antonimschen Panzerstatuen im
bekannten Typus der Athener Agora und die ausführliche
Inschrift des T. Aelius Alcibiades von Nysa erwähnt, s. dazu
H Meyer, Antinoos (1991) 206 mit älterer Literatur Nach
der Inschrift liess der reiche Burger von Nysa das Heiligtum
der Technitai in Rom anlässlich der Zeremonien »in
unsterblicher Erinnerung« an den Kaiser Hadrian mit
wertvollen Buchern ausstatten. Aus der offiziellen Ehrung der
Technitai für den Stifter geht deutlich hervor, dass während
der Regierung des Kaisers Antoninus Hadrian am Jahrestag
semer Geburt offizielle Ehrungen als 'Theos Hadnanos'
bekam. Sowohl im Fall des T. Aelius Alcibiades als auch in
dem der 'Bibliothek' der Flavia Melitine in Pergamon ist die

Stiftung aus demselben feierlichen Anlass hervorgegangen.
Zur postumen Entstehung des Portrats Hadrians' aus der
Bibliothek s. C. Evers, Les portraits d'Hadrien (1994) 38 f.

und zuletzt K. Fittschen, Prinzenblldnisse antommscher
Zeit (1999) 123 Anm. 644. Zu weiteren Quellen des

Hadrianeion s. S. Follet - D. Peppas Delmousou, BCH 121, 1997,
305.

49



Der Entwurf der Propylon-Anlage ist A. Claudius

Charax, einem berühmten Intellektuellen dieser Zeit
zu verdanken (Abb. 11, 3)41. Den Quellen sind einige
wichtige Hinweise zur Persönlichkeit des Stifters zu
entnehmen. Das überlieferte Bild des Pergameners als

icpsuq Kai cptlÖCTCxpoq veranschaulicht die übliche

Verschränkung zwischen offiziellen Ämtern und kulturellen

Interessen im geistigen Milieu der Zweiten So-

phisük. Der Name des Stifters wird in schlichter
Form auf der Giebelruckwand des Propylon verkündet:

»Cl. Charax (weihte) das Propylon«42. Der Verzicht
auf jegliche Nennung von Amtstiteln lasst auf eine in
den gebildeten Kreisen der Zeit verbreitete Form der

Zurückhaltung schliessen. Dies betont S. Settis als

Charakteristikum der Weihungen des Herodes At-
ticus: »ll contrasto appanscente fra la raffinata sontuo-
sitä, ll costo del dono e la voluta modestia dell'epi-
grafe che designava ll donatore«43.

Die Konzeption des Bauentwurfs ist durch zwei

Schwerpunkte gekennzeichnet: den von Hallen umgebenen

Propylon-Vorhof und den monumentalen

Eingang. In seiner kontextuellen Einbindung betont das

monumentalisierte Eingangsareal als Gelenkstück
zwischen der 'Heiligen Strasse' und dem eigentlichen Te-

menos den festlichen Eintritt in das Innere des sakralen

Ortes. Beim Durchschreiten des mächtigen
Propylon wurde das Erlebnis des Besuchers in seiner

Wahrnehmung gesteigert44.

Die Baustiftung des Claudius Charax liefert einen
entscheidenden Beitrag zur Gestaltung zeremonieller
Kommunikation innerhalb des Heiligtums. Dass in
der ausgedehnten Anlage des Claudius Charax in

41 Zum Stifter und seinem Ruhm in anderen Städten s. C.

Habicht, IstMitt 9/10, 1959/60, 109 ff.; zum philosophischen

und histonschen Werk des pepaideumenos s. O Andrei,
A Claudius Charax dl Pergamo Interessi antiquan e antichitä
cittadine nell'etä degli Antomni (1984).
42 C. Habicht, AvP VIII 3 (1969) 142 f. Nr 141 Taf. 40.
43 S Settis, II mnfeo dl Erode Attico a Olimpia e ll proble-
ma della composizione della Penegesi dl Pausania, AnnPisa
38, 1968, 11. Die von Settis hervorgehobene Schlichtheit

entspricht jenem Habitus, den man auch in der Inschnft des

panathenaischen Stadion m Athen und bei anderen Texten
des Sophisten feststellen kann. Dass die bewusste Art, sich

m 'schlichten', jedoch gelehrten Botschaften auszudrucken,
ein Gmndzug der pepaideumenoi ist, erläutert E L Bowle,
Greek Sophists and Greek Poetry m the Second Sophistic,
ANRW II 33, 1 (1989) 209-258; zur ähnlich elitären
Haltung bei Aelius Aristides s. C. P. Jones, Phoenix 33, 1978,
232.
44 So treffend O. Ziegenaus, Das Asklepieion. Die
Kultbauten aus romischer Zelt an der Ostseite des heiligen
Bezirks, AvP XI 3 (1981) 5; zum Bau ebd. 15-28.

mehrfacher Hinsicht ein Ubergangsbereich zu sehen

ist, bezeugen die heiligen Rituale der Reinigung, die

Aelius Aristides selbst in den Propyläen des Heiligtums

erlebte und in den Heiligen Berichten beschrieben

hat45. Die Schilderung der Mysten in rituellen
Gewandern und der gemeinsamen Kulthandlungen
sowie die intensive Anteilnahme des Sophisten am

religiösen Erlebnis vermitteln von den Propyläen den

Eindruck eines dynamischen Raums.

Unter den grossen Schenkungen des L. Cuspius
Pactumeius Rufinus erfahrt der Entwurf des

Rundtempels in den antiken Quellen besondere Bewunderung46.

Wegen der kreisrunden Öffnung in der Mitte
der Kuppel gilt der von Rufinus errichtete Bau als

»eine verkleinerte Wiederholung des Pantheon« (Abb.
11, 4). Den inhaltlichen Zusammenhang zwischen

dem aussergewohnlichen Bauentwurf und der neuen

Vorstellung von einem universalen Gott hat Habicht
besonders betont47.

Im Grundriss und in der das All symbolisierenden
Kuppel soll sich der universale Charakter des Zeus

Asklepios, dem alle übrigen Götter immanent sind,

widerspiegeln. Nicht nur die Schöpfung des Zeus

Asklepios lässt sich als eine gedankliche Konstruktion
aus dem Geist der Zweiten Sophistik erfassen,
sondern auch dem für ihn konzipierten Bau des

Rundtempels hegen philosophische Ansätze und insbesondere

neuplatonische Überlegungen zugrunde. Deutliche

Hinweise auf den symbolischen Zusammenhang
zwischen geometrischen Korpern (Sphäre, Zylinder,
Kubus) und der Weltordnung uberliefert die perga-
menische Inschrift des Architekten Nikon, Vater des

ebenfalls berühmten Arztes Galen, der zum
Freundeskreis der pepaideumenoi im Asklepieion gehörte48.

45 Arsteid. or. 48, 31 K: »Es war mir, als stunde ich in der
Vorhalle des Heiligtums, aber auch viele andere Personen

waren versammelt, wie wenn die Reinigungszeremonie
begangen wird Sie trugen aber weisse Kleidet und was
sonst noch zu diesem Aussehen passte« Dieser ntuelle
Brauch wird in anderen heiligen Gesetzen erwähnt: Habicht
a. O. 180 ff. Zur kultischen Kielderordnung s M Dillon,
Pilgrims and Pilgrimage m Ancient Greece (1997) 161 ff.
Die Farbe 'weiss' gilt als Zeichen der Reinheit und ist
unentbehrlicher Bestandteil fur Teilnehmer an kultischen

Handlungen, s. dazu auch F Sokolowsky, Lois sacrees de

l'Asie (1955) Nr. 14.
46 Zur Person des Stifters s. o Anm 23; C. Habicht, AvP
VIII 3 (1969) 24 f. (Konsul im Jahre 142 n Chr)
47 Habicht a. O. 13; zum Bau s. Ziegenaus a O. 30—70
48 Die Überlegungen zu den Inschriften des Architekten
Nikon und zum Rufinus-Tempel stutzen sich auf die

Untersuchung von E. Thomas, The Architectural Fhstory of the

Pantheon in Rome from Agrippa to Septimius Severus via

50



Obwohl kein Beweis dafür vorliegt, dass dieses

Bauwerk ihm zugeschrieben werden kann, zeigen die

theoretischen Überlegungen des Nikon dennoch die

intensive Auseinandersetzung mit ideellen Modellen,
die allgemein die Gestaltung dieser Sakralarchitektur

prägen.
Der zusammengefasste Aussagegehalt der Nikon-
Inschnft »Die Geometrie herrscht über die Musen«

spiegelt sich ebenfalls als Prinzip in der Grundrissgestaltung

des Kurgebaudes wider49. Den Unteren
Rundbau (Abb 11, 5) hat man als Anlage fur die Praxis

der Inkubation zu verstehen versucht. Von grossem

Interesse fur die Bestimmung dieses aufwendigen
Gebäudes50 ist die Tatsache, dass von der eigentlichen
Therapie und dem Heilverfahren in der Uberlieferung
kaum die Rede ist. Stattdessen treten in den Inschriften

vielmehr die Kultvorschnften fur den Besuch der
Inkubationsraume in den Vordergrund. Weit über den

sanitären Charakter hinaus scheint eine enge Verbindung

zwischen Sakralarchitektur und kultischem
Geschehen zu bestehen.

Mit Rucksicht auf das sakrale Ambiente hegt es nahe,
die Errichtung der Kryptoportikus im Kontext
kultischer Aktivitäten zu verstehen. Durch die aufwendige
Konstruktion des unterirdischen, von oben beleuchteten

Ganges wurde eine unmittelbare Verbindung
zwischen dem Unteren Rundbau (Abb 11, 5) und den
ältesten Kultorten des Festplatzes, nämlich der Anlage
des Hellbrunnens geschaffen. Auch in diesem Fall ist
eine Verwendung separierter Anlagen im Rahmen
kultischer Mysterienfeiern zu erwägen. Im gesamten
Baugedanken lasst sich generell das Bedürfnis
nachvollziehen, die verschiedenen Momente des religiösen
Betriebs architektonisch zu verschränken Neben dem

Bestreben, der hallenumsaumten Hofanlage eine

imposante Wirkung zu verleihen, bemuhte man sich

ausserdem, den Prozessionsweg und den Zugang von
der Stadt zum Heiligtum entsprechend zu gliedern
Bereits erwähnt wurden die Heilige Strasse und die via

tecta, deren Planung dem hadrianischen Bauentwurf
zuzuordnen ist.

Hadnan, Hephaistos 15, 1997, 163 ff, fur den Zusammenhang

zwischen Architektur und Symbolgehalt geometrischer
Formen müssen die platonischen Theonen und die pythagoreischen

Einflüsse des Neoplatonismus des 2 Jhs n Chr eine

grosse Rolle gespielt haben zu den Pythagoreern als

»Adepten der Geometne« s B L Van der Waerden, Die
Pythagoreer (1979) 34
49 M Frankel (Hrsg), Die Inschnften von Pergamon, AvP
VIII 2 (1895) 245 f Nr 333.
50 Zur Baukonzept und Baubestimmung s Ziegenaus a O
76-87

Im Gesamtentwurf des Heiligtums wurden weitere Be-

gegnungsstatten in die Sakralarchitektur integriert.
Weitere Schwerpunkte des Bauentwurfs bilden das

nordliche Theater und der Symposienraum in der Westhalle

Der von Aelius Anstides ausdrücklich als

'Heiliges Theater' verzeichnete Versammlungsraum
(Abb 11, 9) schhesst sich unmittelbar an die Gesamtanlage

durch die ebenfalls von Privatleuten gestiftete
Nordhalle (Abb 11, 1) an51. Bezuglich des Erfordernisses

geschlossener Veranstaltungen lassen sich Form und
Funktion weiterer Räume in der Sakralstatte verstehen.

Mit der Planung eines aufwendigen Gelagesaals an

der Sudecke der Westhalle und mit der nicht weniger
kostbaren benachbarten Latrine (Abb. 11, 6—7) wurden

Räumlichkeiten fur die gemeinsamen Veranstaltungen

eines ausgewählten Teilnehmerkreises fur
Feste und Zeremonien im Heiligtum installiert. Fur den
Sudwestsaal lasst sich die Nutzung als Bankettsaal im
Rahmen der Symposien des oben erwähnten perga-
menischen Therapeuten-Vereins in Erwägung
ziehen52.

Zu den mtrabilia der Antike zahlte das Asklepieion von
Pergamon und ist in der spateren Uberlieferung als

der 'Rufinus-Hain', Pucpfviov oActck;, mehrfach
erwähnt55. In diesem Zusammenhang scheint der Begriff
sich also auf das gesamte Heiligtum zu beziehen.
Obwohl Hadrian als Initiator des Bauprojekts gilt, betonen

die epigraphischen und literarischen Quellen
sowohl die entscheidende Rolle der privaten Stifter fur
die Finanzierung der einzelnen Monumente als auch

ihr direktes Engagement fur die Gestaltung und den

Ablauf der religiösen Handlungen.
Im Hinblick auf die beschriebenen Initiativen privater
Stifter mit programmatischem Charakter lassen sich

Analogien ableiten, die trotz lokaler oder traditioneller
Unterschiede auf alle grosseren griechischen
Kultzentren in antoninischer Zeit zutreffen. Das Asklepieion

der antoninischen Zeit, dessen verändertes

Erscheinungsbild vor allem dem Engagement der pepai-
deumenoi zu verdanken ist, kann als Vorbild gelten fur
das innovative Verständnis religiöser Kommunikation,

das in vielfaltiger Art und Weise in der zeitgenos-

51 Ansteid 48, 30 K »Es schien dem Philadelphos als

befände sich im heiligen Theater eine grosse Menge
Menschen, die weiss gekleidet waren und auf göttliches Geheiss
sich versammelt hatten«, zur kultischen Kielderordnung s o
Anm 45
52 Zu Bankettraumen und gemeinsamen Mahlzeiten im
sakralen Raum s u. Anm 122 128
55 Zu den antiken und spatantiken Quellen s H Hepding,
Philologus 88,1933, 241 ff

51



sischen Sakralarchitektur altertümlicher Heiligtümer
der Provinz Achaia zu beobachten ist.

Energetische Bauprogramme in griechischen Heiligtümern
Dass griechische Sakralstatten des 2. Jhs. n. Chr. sich

fur private Euergeten als besonders attraktiver
Entfaltungsraum erweisen, bezeugen zahlreiche Bau-
massnahmen von Privatleuten innerhalb der
bedeutendsten Heiligtumer der Provinz Achaia. Vorwiegend
in antoninischer Zeit macht sich das Auftreten umfassender

baulicher Eingriffe deutlich bemerkbar, die

von einzelnen Stiftern auf eigene Kosten durchgeführt

wurden. In einigen dieser Falle lasst die Uberlieferung

den programmatischen Charakter der privaten
Förderung und deren beträchtlichen Umfang erkennen54.

Im Mittelpunkt der folgenden Überlegungen stehen
das Stiftungswerk des kleinasiatischen Senators Antoninus

Pythodorus im Asklepios-Heiligtum von Epi-
dauros und das des Priscus Iuventianus im Poseidon-

Heiligtum am korinthischen Isthmus sowie die euer-

getischen Akte des berühmten Rhetors und Politikers
Herodes Atticus im Demeter-Heiligtum von Eleusis.

a) Das energetische Bauprogramm des Antoninus Pythodorus

im Asklepios-Heiligtum von Epidauros
Die von Antoninus Pythodorus55 veranlassten Um-
und Neubauten des ältesten Asklepieion der Antike
verdeutlichen am anschaulichsten den intensiven Einsatz

der antoninischen Elite bei der Gestaltung des

sakralen Raums. Als Angehöriger emer angesehenen und
wohlhabenden Familie stammte der romische Senator
Sextus Iulius Maior Antoninus Pythodorus aus der
karischen Stadt Nysa am Maander. Mit dem kostspieligen

Projekt des sog. 'Gerontikon' um 145 n. Chr.
reaktivierte er ein antikes Denkmal im Stadtgebiet und
suchte somit ein eigenes Profil als prominenter Euerget
der Stadt zu gewinnen56. Sein vorbildliches Engage -

54 Zum Forschungsansatz, den Wettbewerb der emzelnen

Heiligtumer im regionalen Kontext zu berücksichtigen s

Rupke a O. (s. o. Anm 18) 15
55 Zur Person des Stifters s C Habicht, Pausanias und seme

„Beschreibung Griechenlands" (1985) 18 22 29 und bes

64 f, RE X (1917) 665 ff s v Iulius Nr 335 (Groag),
XXIV (1963) 593—96 s v Pythodorus Nr 14 (A Stem), s

ausserdem PIR IV2 232 f Nr 398, H Halfmann, Die
Senatoren aus dem ostlichen Teil des Impenum Romanum bis

zum Ende des 2 Jhs n Chr (1979) 171 Nr 89
56 Zu den Stiftungen in der Heimatstadt Nysa s J. C Balty,
Curia ordinis Recherches d'architecture et d'urbanisme

antiques sur les cunes provmciales du monde romain (1991)
447 ff mit weiterführender Literatur.

ment im Bereich stadtischer Kulte wurde
dementsprechend in einer Münzprägung mit dem Verweis
auf Antoninus als hiereus verewigt57.
Auch fur diesen Euerget ist seine kultivierte Bildung
von entscheidender Bedeutung. Auf die Zugehörigkeit
des Antoninus Pythodorus zum Freundeskreis der

pepaideumenoi, die sich im Bereich des Heiligtums von
Pergamon aufhielten, sowie auf die Kontakte mit
bedeutenden literati hat Habicht deutlich hingewiesen58.

Unter dem Einfluss des pergamenischen Vorbilds
scheint der Bauentwurf des Antoninus Pythodorus in
Epidauros veränderten Bedurfnissen bei der Errichtung

neuer Bauten sowie bei der Restaurierung alterer

Anlagen Rechnung zu tragen. Zu den von Antoninus
Pythodorus unternommenen Stiftungen liefert Pausanias

den ausführlichsten Bericht59:

»Was aber der Senator Antoninus zu meiner Zeit
gebaut hat, ist ein Bad des Asklepios und ein Heiligtum

der Götter, die sie Epidotai nennen. Er baute
auch einen Tempel fur Hygieia und Asklepios und

Apollon mit dem Beinamen 'die Aigyptischen'. Und
es war da auch eine Halle, nach Kotys genannt, die

nach Einsturz ihres Daches schon ganz zerstört war,
weil sie aus ungebrannten Ziegeln gebaut war, und so
baute er auch diese wieder auf. Die Epidauner am

Heiligtum litten am meisten darunter, dass die Frauen
nicht unter einem Dach gebaren konnten und die

Kranken unter freiem Himmel sterben mussten. Er
sorgte auch dafür und baute ein Haus, und hier darf
nun ein Mensch sterben und eine Frau gebaren. An
Bergen erheben sich über dem Hain das Titthion und

37 Zur Verbindung zwischen Euergetismus und Religion s

R Gordon, The Veil of Powers Emperors, Sacrificiers and

Benefactors, in M. Beard-J North (Hrsg), Pagan Priests

Religion and Power in the Ancient World (1990) 201-231,
bes. 219 ff und 224 ff
38 Die Präsenz des Antoninus Pythodorus lasst sich anhand
verschiedener Ehrenbezeugungen im pergamenischen
Asklepieion feststellen, s dazu C Habicht, AvP VIII 3 (1969)
59 ff Nr 23, 63 ff Nr 27, bes S 66 mit Kommentar zu
der Weihung einer Statue fur den Freund Iulius Perseus im
Asklepieion von Pergamon »Perseus stand auf vertrautem
Fusse mit Apuleius, Maior mit Pausamas, sein Sohn mit
Aristides Beide, der eine als Ritter, der andere als Senator,
sind Reprasentaten der wohlhabenden, gebildeten und
frommen griechischen Schicht Kiemasiens, die in der
antoninischen Zeit eine nicht unbeträchtliche Rolle in der
Verwaltung des Reiches gespielt hat«.
59 Paus. II 27, 6-7, s. dazu M Torelh, in D. Musti — M
Torelli (Hrsg), Pausama, Guida della Grecia Libro II, La
Cormzia e l'Argokde (1986) 305 f; Habicht, Pausamas a O
(s. o. Anm. 55) 25 mit Anm 53; 29 mit Anm 182.

52



ein anderer, der Kynortion heisst, mit einem Heiligtum

des Apollon Maleatas darauf; das ist alt, aber was

sonst um das Heiligtum des Maleatas herum ist, und
die Zisterne, in der das Regenwasser gesammelt wird,
auch das baute Antoninus den Epidauriern«.

In der gesamten periegesis stellt dieser Passus den

detailliertesten Bericht über zeitgenössische Baumass-

nahmen innerhalb griechischer Heiligtümer dar. Das

ausgedehnte Projekt nahm sowohl den weitläufigen
Kernbereich des berühmten Asklepios-Heiligtums als

auch die altehrwürdige Sakralstätte des benachbarten

Apollon-Maleatas-Bezirks für Neu- und Umbauten in
Anspruch. Die Stiftungen des Antoninus sind
zwischen 160 und 170 n. Chr. zu datieren60.

In knapper Form, gleich wie von einer Inschrift
abgeschrieben, überliefert der Text des Pausanias die Reihe
der vom Stifter unternommenen Veränderungen der
Sakralstätte. Fassen wir die Schwerpunkte des umfangreichen

Bauentwurfs zusammen: im Asklepieion das

loutron des Asklepios, das Heiligtum der Götter Epi-
dotai, der Tempel der Trias Hygieia, Asklepios und

Apollon, die als 'ägyptische' bezeichnet werden, die

Restaurierung der Kotys-Halle sowie die Unterkünfte
für Kranke und für gebärende Frauen. Betrachtet man
das Heiligtum des Apollon-Maleatas im Gesamtbild,
wie es sich aus den in den letzten Jahrzehnten erneut
durchgeführten Forschungen ergibt61, so kann man die

von Pausanias als komplette Wiederherstellung der
antiken Anlage betrachtete Massnahme in archäologischer

Hinsicht deutlich nachvollziehen. Mit besonde-

60 Zur Datierung der Stiftungstätigkeit in Epidauros s. F.

Hiller v. Gaertnngen, Hermes 64, 1929, 63-68; ders. in: IG
IV2 Prolegomena 31-35, bes. 34. Als eingehende Behandlung

der zahlreichen Skulpturen romischer Zeit sowie als

detaillierte Darstellung des römischen Heiligtums ist die
Arbeit von S. E. Katakis zur römischen Plastik aus Epidauros

(Diss. Athen 1992; in der Reihe der Griechischen
Archäologischen Gesellschaft im Druck) zu erwähnen. Fur die

grosszugig gewährte Einsichtnahme in das Kapitel über die
antonmische Phase bin ich dem Verf. zu besonderem Dank
verpflichtet.
61 Zur Geschichte der archäologischen Erforschung des

Heiligtums s. Katakis a. O. 595 ff. mit Anm. 1595; seit 1974
werden die Untersuchungen vor Ort von V. K. Lambri-
noudakis geleitet, s. vor allem: Staatskult und Geschichte der
Stadt Epidauros, Archaiognosia 1, 1980, 39—63; dazu u. a.

die letzten Grabungsberichte Prakt 1992 (1995) 44 ff. Taf.
7-16; Prakt 1993 (1996), 37 ff. Taf. 9-21; Prakt 1994 (1997)
62 ff. Taf. 10-18; Prakt 1996 (1998) 125 ff Da die
abschliessende Publikation der neuen Ergebnisse noch
aussteht, werden im folgenden auf der Basis der bereits
vorliegenden Dokumentation lediglich einige Aspekte hervorgehoben.

rem Akzent wird der humanitäre Charakter der

Stiftung in der Quelle hervorgehoben62.
Da vor allem der Wasserbedarf ein permanentes
Versorgungsproblem nicht nur für die Infrastruktur der

Städte, sondern auch fur die der Heiligtümer darstellte,

gilt das besondere Interesse der Stifter der Wasserzufuhr

innerhalb der Sakralstätten61. Die konkrete Sorge

um das allgemeine Wohlergehen der Pilger betonen
die literarischen Quellen zur Zweiten Sophistik als

topische Konstante der Öffentlichkeitswirkung der

pepaideumenoi64.

Neben diesen notwendigen Sanierungsmassnahmen
für die erneute Inbetriebnahme der Heilstätte liefern
die archäologische Befunde weitere Hinweise auf neu

geplante Aktionsraume im Rahmen der traditionellen
Sakralarchitektur des epidaurischen Asklepieion. Mit
Sicherheit als Baustiftungen des Antoninus Pythodorus
anzusprechen sind die Gebäudekomplexe, die im Plan

von Kawadias mit den griechischen Buchstaben 'phi'
und 'chi' sowie 'kappa' (im folgenden zitiert als F, X,
K) gekennzeichnet wurden (Abb. 12-14). Trotz
späterer Veränderungen geben sich die Baulichkeiten des

Pythodorus deutlich durch die verwandte Gestaltung
und die Verwendung gleicher Mauertechnik zu erkennen65.

62 Für die besonders bedürftigen Epidauner richtete der
Wohltäter aus Nysa bestimmte Räumlichkeiten als Unterkünfte

ein: Paus. II 27, 1; s. dazu Torelli a. O. 300; P.

Kawadias, To iepöv toü 'ACTKkrpuou sv 'E7uSaüpco (1900)
170.
61

s. dazu W. Eck, Die Wasserversorgung im römischen
Reich: Soziopoktische Bedingungen, Recht und Administration,

in: Die Wasserversorgung antiker Städte.
Geschichte der Wasserversorgung II (1987) 59 ff. Dass das

Phänomen des 'Wohltaters' in Zusammenhang mit der
öffentlichen Wasserversorgung eme erhebliche Bedeutung
für die Stifter einnimmt, ist aufgrund zahlreicher epigraphischer

und literarischer Belege deutlich zu fassen; s. dazu
ebd. 56.
64 Zu dieser Thematik in der literarischen Produktion
berühmter pepaideumenoi s. V. Boudon, Le role de l'eau dans les

prescriptions medicales d'Asclepios chez Gallen et Aelius
Aristides, in: R. Ginouves (Hrsg.), L'eau, la sante et la mala-
die dans le monde grec. Kongreß Paris 1992, BCH Suppl.
28 (1994) 157 ff. Als Beispiele derartiger literarischer
Behandlungen seien die Reden »Panegyrikum der Wasser von
Pergamon« (or. 53, 1 K) von 177 n. Chr. und »Die des

Asklepios« (or. 39 K) um 167 n Chr. genannt.
63 Katakis a. O. 620 f. Charakteristisch ist vor allem die

Bauweise, in der schichtweise Sterne mit Ziegeln alternieren,
die mit Mörtel befestigt wurden. Diese Bauart ist an den

Baukomplexen X und z. T. an K sowie an den Thermen im
nordöstlichen Bereich des Heiligtums festzustellen. Dass es

sich bei den Euergesien des Antoninus Pythodorus um ein

53



Durch eine tiefgreifende Umgestaltung wurde das Areal
der Gebäude X und F (Abb 12-13) architektonisch

neu definiert66 Im zentralen Hof des hellenistischen

Gymnasiumkomplexes wurde mit besonderem
Aufwand ein klein dimensionierter Theaterbau installiert

(Taf 9, 4)67 Geschickt machte man sich die
vorgefundene Bausubstanz zunutze Fur die Errichtung des

Innenraums wurden die Interkolumnien des Penstyls
mit Wanden m einer charakteristischen Mischtechnik

zugemauert (Taf 9, 5) In typologischer Hinsicht
lehnt sich der kleine Theaterbau von Epidauros an

eine Reihe in antoninischer Zeit neu errichteter bzw
restaurierter Theater in Griechenland an, die eine
ahnliche Konzeption der Grundrissgestaltung aufweisen68.

Fur die funktionale Bestimmung des Gebäudes lasst
sich an einen Versammlungsraum fur ausgewählte
Teilnehmer bzw. geschlossene Gemeinschaften denken.
Der Asklepios-Verehrer Anstides berichtet in Bezug
auf das bereits erwähnte Theater in Pergamon von
religiösen Zeremonien, die in einer rituellen Kleidung
begangen wurden Die von ihm benutzte Bezeichnung
'Heiliges Theater' scheint verstärkt die Verwendung
dieser Bautypen fur rituelle Rezitationen wie die oben
erwähnten Hymnodien herauszustellen Die Existenz
von Türen, welche auf die Möglichkeit zur raumlichen

Isolierung hinweisen, gilt als Beleg dafür, dass die

Stiftungen nicht nur Orte theatralischer Aktion waren,

ausgedehntes Programm gehandelt haben muss, bezeugen
ferner mehrere Hinweise auf die Herstellung des Baumate
rials, das fur die Stiftung eigens angefertigt wurde Sowohl
aus den Bauten F und K als auch aus dem Pnesterhaus, die

m den Inschriften als skana genannt werden, stammen
Dachziegel mit dem Stempel antoninou, die eindeutig auf den
Bauherrn hinweisen Prakt 1892, 54 f, Kawadias a O 157,

zu neueren Funden von Dachziegeln mit dem Stempel des

Stifters im Pnesterhaus s Ergon 1990,14 Abb 16
66 Zum Gesamtareal und dessen Funden s zuletzt Katakis
a O 587-590 mit umfassenden Literaturangaben
67 Kawadias a O 150-152, grundlegende Überlegungen
zum Bautypus in R Ginouves, Le theätron ä gradins droits
et l'odeon d'Argos, Etudes Peloponnesiennes 6 (1972) mit
reichen Literaturhinweisen, bes s 112 f 191 f 196 f, s

ausserdem R Meinel, Das Odeion (1980) 225 ff
68 Ebenfalls fur eine beschrankte Zahl von Zuschauem
entworfen, zeigen die Theaterbauten von Argos, Thasos und

vor allem das wiederaufgebaute Agrippeion in Athen
vergleichbare Losungen mit schlichter Buhne, korridorartigen
Podien und emer entfunktionahsierten Orchestra Ginouves
a O 186-215, G Daux, Guide de Thasos (1968) 93 f, H
Thompson, Hesperia 19, 1950, 31 ff, s zusammenfassend
Meinel a O 57 ff

sondern vor allem auch kleineren Gremien die

Gelegenheit zu nichtöffentlichen Versammlungen boten69

Dass die Präsenz solcher Aküonsraume in griechischen

Heiligtümern antoninischer Zeit in engem
Zusammenhang mit den Aktivitäten einer Kultgemeinschaft

steht, legt die Betrachtung des besprochenen
Theaterareals von Epidauros (Gebaudekomplex F—X,

Abb 12) nahe Die Anlage des benachbarten
Kleintempels liefert deutliche Hinweise auf die funktionelle

Bindung des Theaters an die religiose Tätigkeit eines

Thiasos Als weiterer exemplarischer Fall einer
gezielten Wiederverwendung der alten Bausubstanz gilt
vor allem der sog Hygieia-Tempel, der durch den

geschickten Umbau des monumentalen Eingangs zum
Gymnasium zustande kam. Im Inneren des m ein
kleines sacellum verwandelten Propylon (Abb 12

zwischen Gebäude F und X) befand sich noch am
ursprunglichen Aufstellungsort eine Statuenbasis (B 1,60

m; H 0,64 m; T 0,49 m) mit der Inschrift Hygrna10

Die Fundsituation lasst sich gut mit dem von Pytho-
dorus gestifteten Tempel fur die ägyptische Trias der

Hygieia, des Asklepios und des Apollon in Verbindung

bringen. Die Einrichtung des sakralen Baus fur
drei Gottheiten scheint die zusatzliche dreiteilige
Gliederung des Eingangs zum eigentlichen Kultraum
zu bestätigen
Sichere Anhaltspunkte fur die Zuweisung dieses Areals

an einen religiösen Verein ergeben sich aus einigen
eindeutigen Merkmalen des Gebäudes F (Abb 13)

Da die Mitglieder eines Thiasos, wie z B die

Therapeuten von Pergamon, regelmassige Versammlungen
abhielten und gemeinsam Kulthandlungen ausübten

sowie Festmahler veranstalteten, waren verschiedene
Raumformen und Einrichtungen erforderlich71 Beina-

69 Bezuglich des besonderen Charakters solcher
Versammlungsräume weist Balty auf die Präsenz von Türen hin, die
den freien Zugang zum Gebäude einschränken und regulieren

sollen a O 429 ff 514 (Ephesos), 517 (Aphrodisias),
539 (Amman) Dasselbe gilt fur das Theater des Herodes
Atticus in Athen Auch bei dem Bau in Epidauros ist die

Moghchkeit, den Zuschauerraum zu verschhessen, durch die

noch erhaltenen Einlasslocher der Türpfosten nachzuweisen
Zum Vergleich sei hier kurz auf das selten besprochene
'Odeion' im Zeus-Heiligtum von Olympia verwiesen, das

mit semem Wohn- und Reprasentationskomplex den Ost
Thermen benachbart ist
7(1 Kawadias a O 148 f mit Anm 2
71 Obwohl die Funktion des Gebäudes F nicht eindeutig
bestimmbar erscheint, zieht auch Katakis a O (s o Anm
60) 588 die Moghchkeit eines Vereinssitzes in Erwägung
Zur architektonischen Gestaltung von Vereinshausern s

jetzt B Bollmann, Romische Vereinshauser Untersuchungen

zu den Scholae der römischen Berufs-, Kult- und Au-

54



he quadratisch (29,35 m x 35,34 m) weist das Gebäude

F ein Grundrissschema auf, das für die Aktivitäten
eines Thiasos geeignet erscheint. Charakteristisch für
die Funktion eines Vereinsgebäudes sind die Gestaltung

des zentralen Raums als atrium tetrastylum, das für
Vereinssitze epigraphisch nachweisbar ist, sowie vor
allem die an der Nord- und Ostwand umlaufenden
Sitzbänke (Taf. 9, 6)72. Für die spezifische Deutung
des tetrastylen Flofes als Kultraum einer schola spricht
nicht nur die besondere Raumdisposition mit Sitz-

möglichkeiten, sondern auch seine Ausnchtung: Die
axiale Anlage gewährte bereits von draussen einen

direkten Blick auf eine genau dem Flaupteingang
gegenüberliegende Statuenbasis. Die Existenz eines Altars

vor dieser Statuenbasis legt die Vermutung nahe, dass

es sich bei dem ursprünglichen Kultbild und der

entsprechenden Opfer-Stelle um das Kultbild bzw. die

Kultbilder des Thiasos handelte73.

Wichtige Hinweise auf die Aktivitäten eines religiösen
Vereins liefert die Gestaltung weiterer Räume im
Gebäude F (Abb. 13). Bemerkenswert ist zunächst der

grosszügig dimensionierte Saal (Taf. 9, 6), der den

gesamten nördlichen Teil des Baus einnimmt. Er wird
durch eine mittlere Säulenstellung in zwei Schiffe

gegliedert und öffnet sich auf den zentralen Hof. In
typologischer Hinsicht lassen sich weitere hypostyle
Säle aus Vereinslokalen antoninischer Zeit vergleichen.

Neben dem bekannten Vereinssitz der Iobak-
chen in Athen, der einen ähnlichen rechteckigen
Grundriss mit innerer Säulenstellung besitzt, gilt die

Lesche der Knidier im delphischen Heiligtum als

gustalen-Kollegien in Italien (1998); für den Typus ist vor
allem die Übernahme von Raumelementen aus der Pn-
vatarchltektur bezeichnend.
72 An den Wänden umlaufende Sitzbanke und die charakte-
nstische Raumform bieten konkrete Anhaltspunkte fur eine
funktionale Differenzierung des Gebäudes als Vereinshaus:
Bollmann a. O. 47 mit eingehender Behandlung dieses

Bautypus. Im griechischen Bereich lassen sich treffende
Vergleiche mit einigen Vereinshausern auf Delos heranziehen:

s. dazu B. Hudson MacLean, The Place of Cult in
Voluntary Associations and Christian Churches on Delos,
m: Kloppenborg - Wilson (Hrsg.) a. O. (s. o. Anm. 19) 186

ff. Die Synagoge (Abb. 11, 1) weist auf eine ähnliche
Baugestaltung mit mneren Hof und Versammlungsraum mit
Sitzbanken hin, während das Haus der Poseidoniastai eine

komplexere Anlage mit sakralen Räumen sowie Versamm-
lungs- und Wohnräumen aufweist; für weitere Vereinshäuser

in griechischen Heiligtümern der Kaiserzeit vgl. das

'Haus' unmittelbar oberhalb des Stadion in Eleusis, Travlos,
Attika (1988) Abb. 206—207; zur Problematik der Vereinshäuser

in Olympia s. den Beitrag von U. Sinn in diesem
Band.
73

s. dazu Katakis a. O. (s. o. Anm. 60) 587 f.

Prototyp für solche Säle74. Dass diese berühmte Anlage

klassischer Zeit noch im 2. Jh. n. Chr. für
Versammlungen und Dialoge unter den pepaideumenot

diente, geht aus einigen literarischen Quellen klar
hervor75. Für den grossen Saal im Gebäude F ist ebenfalls
eine Nutzung als zentraler und offizieller Versammlungsraum

für regelmässige Veranstaltungen und
gemeinsame Festmähler zu vermuten76.

Betrachtet man die gesamte bauliche Neugestaltung
dieses Areals mit der Errichtung des kleinen Theatersaals

(umgebautes Gebäude X) und des benachbarten
sacellum für die ägyptische Trias (umgebautes Propylon
von X), ist das Gebäude F als hieros oikos, d. h. als

Vereinshaus sinnvoll in den einheitlichen Entwurf dieses

Areals zu integrieren77. Die Existenz von Eeiligen
Häusern', die epigraphisch belegt ist, lässt sich in
Zusammenhang mit Riten mystischen Charakters verstehen78.

Wichtige Anhaltspunkte dafür liefert die aus-

sergewöhnliche Gestaltung bestimmter Räume innerhalb

des Baukomplexes F. Mit direktem Anschluss an
den zentralen Kultraum wurde ein eigenartiges "Bad'

an der südöstlichen Ecke des Baus angelegt. Dabei
handelt es sich um einen kreisförmigen Raum, der mit
einem rechteckigen Vorraum verbunden war (Abb.
13). Die Funktion dieser Anlage als loutron scheint in

74 Travlos, Athen (1971) 274 Abb. 351; zur Lesche der
Knidier in Delphi: J. Poudloux, Topographie et architecture,
FdD II (1960) 120; länglicher, rechteckiger Raum mit dem

Eingang auf der Langseite und vermutlich mit emer Portikus.

75 Plut. de def. or. M 410, s. u. Anm. 122.
76 Als Vergleichsbeispiele sind der Raum A in der Synagoge
sowie der Raum D im Serapeion A auf Delos zu erwähnen'
s. dazu Hudson MacLean a. O. 194 Abb. 11, 1, 209 Abb.
11,6.
77 Zum romischen Heiligtum als 'cultural centre' mit Thia-

sol, Hausern, Kuchen, Bankettraumen: R. MacMullen,
Paganism in the Roman Empire (1981) 35 ff. Insbesondere
hinsichtlich des Asklepios-Heikgtums von Epidauros bildet
die Inschrift des Pilgers M. Ioukos Apellas (IG IV 955: 2.

Jh. n. Chr.) em sehr bedeutendes Zeugnis des Lebens in der
Heilstatte m dieser Zeit, s. dazu G. Luck, Arcana Mundi 1.

Magia, miracoh, demonologia (1997) 265f. 439f und
demnächst Verf. a. O. (s. o. Anm. 10).
78 Zu den 'Heiligen Häusern' innerhalb der Heiligtumer s.

mehrere Verweise m: RE XVI 2 (1935) 1209 ff. s v Mysterien

(O. Kern) 1234. 1283 ff. 1298; zur epigraphischen
Dokumentation s. auch F. Poland, Geschichte des griechischen

Vereinswesens (1909) 460 f.; für ein Beispiel der
Kaiserzeit vgl. BCH 17, 1893, 32 Z. 7 hieros oikos für die

Mysten (Magnesia, Mitte 2. Jh. n. Chr.). Bezüglich des

Wortes otkos als Saal ist ausserdem zu erwähnen, dass Aelius
Aristides das eleusinische Telesterion als oikos bezeichnet
(or. 1,421 D).

55



engem Zusammenhang mit hydraulischen Vorrichtungen

zu stehen, wie das Doppelwasserbecken im
Vorraum und ein kleineres Becken im Rundraum

vermuten lassen.

In Bezug auf diese interessante Raumkombination im
Baukomplex F lassen sich zwei weitere, genau
übereinstimmende Wiederholungen im südwestlichen Teil
des Gebäudes K (Abb. 14) und im 'Priesterhaus'

(Räume P und O) innerhalb des Apollon-Maleatas-
Bezirks (Abb. 15) beobachten.
Für den Baukomplex im Apollon-Maleatas-Heihgtum
ist die Intepretation des Bauensembles als hieros oikos

epigraphisch zu belegen79. Bezeichnend ist vor allem
die Befündsituation des 'Priesterhauses', das mehrere

Berührungspunkte mit der Gestaltung von Bau F
aufweist. Um einen zentralen Kern sog. auli wurden
verschiedenartige Räume angeordnet. Aus dem Raum
'theta' stammen einige Statuenbasen und Altäre sowie

kleinformatige Götterbilder80. Die durch drei Nischen

gegliederte Rückwand in Raum I legt eine Bestimmung
als Kultraum nahe. In diesem Fall wird vermutet, dass

auch hier die ägyptische Trias verehrt bzw. orientalische

Kulte eingeführt wurden81.

Als ausschlaggebender für das Abhalten von Mysterienkulten

innerhalb des Apollon-Maleatas-Temenos
erweist sich eine jungst gefundene Inschrift, die ausdrücklich

'Mysteriennächte' erwähnt82. Als notwendiges
Erfordernis für solche nächtlichen Zeremonien ist die

grosse Anzahl von römischen Tonlampen zu erwähnen,

die im Triesterhaus' und in der Zisterne gefunden
wurden83.

79 Kawadias a. O (s. o. Anm. 62) 178—180; zu den neuen
archäologischen Untersuchungen s. Prakt 1989, 50 ff.; epi-
graphische Belege in: IG IV2 393, 400-402. Mehrere
Abbildungen in: Ergon 1990,11 ff. 13—15.
80 Kawadias a O. (s. o Anm. 62) 179; Katakis a. O. (s. o.
Anm. 60) 597: kleinformatige Statuen des Asklepios, der

Hygieia, der Aphrodite sowie einige Altare (IG IV2 391.
404. 555. 556. 532); einige Architekturteile (Halbsaulen-
pilaster) weisen Ähnlichkeiten mit denen des zentralen
Raumes im Gebäude F auf.
81 Prakt 1989, 53 Taf. 38 a—b mit weiterer Literatur.
82 Die Inschrift wurde in der Zisterne gefunden, zum Text
und zur Datierung in das Jahr llln. Chr. s. Prakt 1988, 28

Vers 7 f. Taf. 22.
83 Vgl. Ergon 1989, 18 Abb. 18; zu einer möglichen Funktion

der Zisterne als bothros im Rahmen der nachtlichen Mys-
erienkulten s. Katakis a. O. (s. o. Anm. 60) 587 Anm. 1605;

s. ausserdem Prakt 1988, 27 f. Taf. 20-22, zu den Funden
ebd. 1989, 49 f. Es ist nicht auszuschhessen, dass die imposante

Anlage der unterirdischen Zisterne als katabasion, d. h.

als Krypta fur den Ablauf der 'Mysteriennachte' diente. Die
Präsenz solcher Anlagen ist in anderen Fallen m dieser Zeit
zu belegen; neben dem bereits erwähnten unterirdischen

In diesem Zusammenhang fallt besonders die Präsenz

des eigenartigen loutron auf. Wie im Gebäude F (Abb.
13) tritt auch hier m den Räumen P und O84 (Abb. 15)

dieselbe charakteristische Kombination von Rundraum
und Vorraum mit Doppelbassin auf; im Inneren des

Rundraums wurden die Spuren emes zentralen

Perirrhantenon gefunden. Für die Bestimmung seiner
rituellen Funktion ist darüber hinaus die Art und Weise,

wie der Zugang zu diesen Räumen reguliert wurde,
hervorzuheben. Die besprochene Anlage befindet sich

am Ende eines länglichen, gewölbten Korridors85, der
als Verbindung zwischen dem 'Priesterhaus' und der

benachbarten unterirdischen Zisterne diente.

Im Gebäude K (Abb. 14) wurde eine ähnliche Anlage
im südwestlichen Teil des Baus freigelegt. Obwohl der

Komplex nicht komplett ausgegraben ist und ausserdem

durch spätere Umbauten verändert wurde, wird diese

zentrale, dem Asklepios-Tempel nahe gelegene Anlage
als das von Pausanias erwähnte 'Bad des Asklepios'
betrachtet. Die herausragende Bedeutung dieses

Gebäudes zeigen auch die bedeutenden Funde römischer

Skulpturen86. Aus dem grossen quadratischen Hof
stammen die Götterdarstellungen, die als antoninische
Werke derselben Werkstatt bezeichnet werden; sie

gelten als Ausstattung der ursprunglichen Baustiftung
des Antoninus Pythodorus. Wie bereits für das

'Priesterhaus' im Apollon-Maleatas-Bezirk festgestellt,
wurden auch hier, jedoch in einer noch viel grosseren
Anzahl, kleinformatige Statuetten mit Götterdarstel-

lungen gefunden. Aufgrund des archäologischen
Fundzusammenhangs kann man bei dem von Antoninus

gestifteten 'Bad des Asklepios' kein Muster
einer typischen thermalen Anlage erkennen wie etwa
für den Thermenkomplex in Nordosten des Heiligtums.

Die gleiche Kombination von Rund- und
Vorraum mit Wasserbecken, die sich im südwestlichen
Teil des Gebäudes befindet, lässt für das überlieferte
'Bad des Asklepios' an eine rituelle Bestimmung der

Anlage denken. Angesichts seiner unmittelbaren Nähe

zum Asklepios-Tempel erfüllte das 'Bad' wahrschein-

Korndor im Asklepieion von Pergamon wird im folgenden
das Beispiel der Krypta-Anlage im Palaimonion von Isthmia
herangezogen; zum Katabasion m Eleusis s. RE XVI 2

(1935) 1209 ff. s. v. Mystenen (O. Kern) bes. 1242; allgemein

zur »religion de la crypta« und zur Funktion der
penetralia im Rahmen der Imtiationsnten s. R. Turcan, Les cultes

onentaux dans le monde romain (1989) 119. 211 ff.
84 Für eme gute Abbildung des Raums O vgl. Ergon 1990,
16 Abb. 19.
85 Ergon a. O. 15 Abb. 18.
86

s. dazu demnächst Katakis a. O. (s. o. Anm. 60).

56



lieh eine Funktion im Rahmen der vorbereitenden

Reinigungsriten epidaunscher 'Asklepios-Verehrer'87

b) Das energetische Pauprogramm des P. Lianius Pnscus

luventianus im Poseidon-Heiligtum von Isthmia: Die Mysteri-
enkultefur Mehkertes-Palaimon

Die umfangreichen Stiftungen des P. Licinius Pnscus

luventianus im Poseidon-Heiligtum von Isthmia
bilden ein weiteres einschlagiges Beispiel privaten Euer-

getasmus' im sakralen Kontext88 Als Angehöriger
einer der prominentesten Familien Konnths durchlief
luventianus einen glanzenden tursus bonorum. Die von
ihm initiierte Neugestaltung der Sakralstatte ist in
unmittelbarer Verbindung mit dem prestigetrachtigen,
lebenslangen Amt emes Oberpriesters im provinzialen
Kaiserkult zu verstehen. Dass sein Engagement in
engem Zusammenhang mit der Ausübung religiöser Amter

steht, bezeugt ausserdem das Priesteramt des ar-
chiereus, das luventianus innerhalb des Poseidon-

Heiligtums bekleidete89.

Als Mitglied der kultivierten Oberschicht von Konnth
erlebt luventianus einen kulturellen Wandel, der aus

einem konstruktiven Diskurs zwischen griechischer
Vergangenheit und romischer Gegenwart hervorgeht90.

87 Im Zusammenhang mit Mystenenkulten und vor allem

mit dem Isiskult ist eine Funktion dieser Raumkombination
im Rahmen von uberlieferten vorbereitenden Reinigungsriten

denkbar Zur Funktion der 'Taufe' als Initiationsntus
innerhalb emes Thiasos s A -J Festugiere, Hermetisme et

mystique paienne (1967) 100 ff, vgl z B Tert de Bapt 5

»Zu manchen Kulten namheh lassen sie sich durch ein Bad
aufnehmen, zu den Kulten der Isis oder des Mithras, auch

tragen sie ihre Gotter zu Abwaschungen heraus« Die
Verwendung von Weihwasser und die symbolische Taufe sind
fur die Riten der Pythagoreer häufiger erwähnt Ael HA 4,

17, Diog Laer 8, 33
88 Zur Person des Stifters s zuletzt D J Geagan, The
Isthmian Dossier of P Licinius Pnscus Juventianus, Hespena
58, 1989, 349 ff, weitere epigraphische Zeugnisse in D R
Jordan, Hespena 63,1994, 111 ff bes 115 mit Anm 7

89 Zum Oberpnestertum des Kaiserkults s ausfuhrlich S J

Fnesen, Twice Neokoros Ephesus, Asia and the Cult of the
Flavia Impenal Family, EPRO 116 (1993) 76 ff
90 Zum Phänomen einer neuen 'Hellenisierung' der
romischen Kolonie Konnths im 2 Jh n Chr s die Überlegungen

zu Paus II 1, 2 und zur Rede an die Konnthier des

Sophisten Favonnus (Dion Chr 37, 25—27) bei Bowie a O
(s o Anm 2) 219 ff, ders a O (s o Anm 13) 202 f,
allgemein s D Engels, Roman Corinth (1990) 71 ff Zur
Elite der Stadt und zur Konstruktion des Vergangenheits-
bildes s zuletzt M Pierart, Pantheon et hellenisaüon dans la

colonie romaine de Connthe la »redecouverte« du culte de
Palaimon ä l'Isthme, Kernos 11, 1998, 85 ff Zum engen
Zusammenhang zwischen paideia als Medium gnechischer
Identität und Definition der Macht in dieser Zeit s uber-

Das in der romischen Kolonie weitverbreitete
Bedürfnis, das religiose Vermächtnis in ihrem ursprünglichen

Kern neu zu aktivieren, zeichnet sich innerhalb
des Stadtbilds des 2 Jhs n Chr in der vielfältigen
Wiederbelebung traditioneller Mythen und Kulte ab91

Unter dieser ideologischen Prämisse ist der Vorschlag,
luventianus mit der Figur des Oberpriesters des achai-

schen Koinon, Lucanius zu identifizieren, nachvollziehbar

In einem Passus der »Tafeigesprache« Plu-
tarchs trifft sich ein gebildeter Freundeskreis wahrend
der isthmischen Spiele im Haus des erwähnten
Oberpriesters92 Die Vergegenwartigung einer gemeinsamen

religiösen Vergangenheit innerhalb der Interessen

lokaler Eliten geht weit über ihren antiquarischen
Charakter hinaus und nimmt eine zentrale Funktion
als ldentitatssicherndes Element fur die lokale Gemeinschaft

ein.
Eine heute in Verona bewahrte Stele uberliefert wort-
und detailreich die zahlreichen Euergesien des luventianus

im Poseidon-Heiligtum93:

»Den vaterlichen Gottheiten und dem Vaterland Pu-
blius Licinius Pnscus luventianus, Sohn des Publius,
aus dem Volksstamm der Aemilier, höchster Priester
auf Lebenszeit (5), hat die Unterkünfte fur die Athleten

eingerichtet, die sich aus aller Welt zu den Isthmischen

Spielen versammelt haben. Er hat ihnen auch

greifend Flinterman a O (s o Anm 16) 54 f in einem
von der Politik autonomen Bereich konnten die stadtischen
Ehten ihre eigene Identität neu aktivieren und sich als Fuh-
rungsschicht legitimieren
91 Zu den entscheidenden Umstrukturierungen des
Stadtbildes um die Mitte des 2 Jhs n Chr s C K Wilhams II
in T E Gregory (Hrsg), The Connthia in the Roman
Period, Suppl JRA 8 (1993) 39 ff, die Neugestaltung der

sog Gefangenenfassade, des Propylon und der Säulenhallen

an der Lechaionstrasse, der neue Bauentwurf fur die Peire-

ne-Quelle durch Herodes Atticus Zu den politischen und
euergetischen Aktivitäten der Ehten in Korinth s A J S

Spawforth, Hespena 63, 1994, 211 ff, histonscher Überblick

J Wiseman, Corinth and Rome, in ANRW II 7, 1

(1979) 438 ff
92 Plut Ques Conv V 3, 2 (Mor 676c), s zuletzt Pierart a

0 mit weiterführender Literatur, dagegen Spawforth a O
220 Anm 37
93 Stele A IG IV2 203), Museo Maffeiano in Verona, vgl
zuletzt Geagan a O Taf 56 mit Auswertung der betreffenden

Literatur, s dazu T Ritti, Iscnziom e nhevi greci nel
Museo Maffeiano dl Verona (1981) 31 Nr 6 Zu weiteren
Fragmenten einer zweiten Stele (Stele B, Fragmente Isthmia
1 261 und Konnth I 2194) vgl Geagan a O 351 Zum
Zeitpunkt der Stiftungen s Geagan a O 359 f (3 Viertel
des 2 Jhs n Chr) in Zusammenhang mit dem Amt des

Oberpnesters

57



auf seine Kosten das Palaimonion mit seiner

Ausstattung und den Ort fur die Totenspenden (10) und
den heiligen Eingang und die Altare der Vatergottheiten

mit dem Bezirk und dem Pronaos und die

Räume fur die (vorbereitenden) Übungen (der Athleten)
und den Tempel des Helios und das Kultbild dann
und den Bezirk, (15) und den Bezirk des heiligen
Hains und die Tempel der Demeter und der Kore und
des Dionysos und der Artemis m ihm, mit den

Kultbildern, den Kränzen und den Pronaoi, die sich dort
befinden, und (25) die Tempel der Euertena und der

Kore und das Plutoneion und die Treppen und
Substruktionen, die wegen des Erdbebens und ihres
Alters eingestürzt sind, hergerichtet. Er hat ihnen
ausserdem aufgrund seines Amtes als Agoranomos
die Säulenhalle in der Nahe des Stadions mit den
gewölbten Räumen und ihrer Einrichtung eingeweiht
(27) Versprechen des Publius Licinius Priscus' wenn
ihr mir die sogenannte Reglia verkauft... (29)«.

Aufgrund der literarischen und archäologischen
Uberlieferung ist die umfangreiche Tätigkeit des Iu-
ventianus in Isthmia mit grosser Wahrscheinlichkeit in
das 3. Viertel des 2. Jhs. n. Chr. zu datieren. Restaura-

tive Eingriffe in die sakrale Topographie des Heiligtums

und Baumassnahmen zur Forderung des

panhellenischen Betriebs bzw der agonistischen Wettbewerbe

bilden zwei eng miteinander verbundene

Schwerpunkte im euergetischen Programm des Iu-
ventianus. Wahrend fur die Schaffung der notwendigen

Infrastruktur Restaurierungen am Stadionkomplex

und der aufwendige Umbau einer verfallenen
Halle als Aufenthaltsraume fur die Athleten
vorgenommen werden, ubernimmt der Stifter zugleich »auf

seine Kosten« die Finanzierung der Kultbauten und
der dazugehörigen Bezirke im Inneren der Sakralstatte94.

Nach Aussage der Inschrift bestehen diese
Massnahmen in der Weihung neuer Kultstatuen sowie in
der Ausfuhrung baulicher Ausstattungsdemente
Die Wiederbelebung der panhellenischen Spiele von
Isthmia, die im 2. Jh n Chr. erneut zu besonderem
Ruf gelangen, lasst sich vor dem Hintergrund der

generell in dieser Zeit reaktivierten agonistischen
Wettkampfe und Feste im Rahmen des arthaiospenodos

begreifen95. Hinter solchen Projekten wie der zu re-

94
s dazu Geagan a O 354 356 360, L Robert, Hellenika

1,1949, 43-53
95 Zur griechischen Agomstlk und zu den romischen Spielen
m Kormth im 2 Jh n Chr s Spawforth a O, zur Renaissance

der sportlichen Wettkampfe s ders in S Walker - A
Cameron (Hrsg), The Greek Renaissance in the Roman

Empire, Suppl BICS 55 (1989) 193 ff, Wiederbelebung des

novierenden 'Stoa Regia' scheinen oft gezielte Interessen

der Stifter selbst zu stehen.

In diesem Zusammenhang ist die zunehmende

Bedeutung des Heiligtums im Rahmen der antoninischen

Agomstlk nicht vom Grundungsmythos zu trennen
Nach der traditionellen Uberlieferung führte Sisyphos

am Bestattungsort des mythischen Melikertes-
Palaimon den Kult des jungen Heros ein und gründete

zugleich zu dessen Ehren die ersten Spiele von
Isthmia96. Die isthmischen Spiele wurden somit
bereits in ihrem ursprünglichen Charakter als Totenspiele
zu Ehren eines verstorbenen Heros verstanden und

im 2. Jh. n. Chr in ihrem sakralen Wert vergegenwärtigt.

In dieser Hinsicht ist nicht nur der Ursprung des

wiederbelebten Mythos von Bedeutung, sondern vor
allem die Rezeption und die Wirkung, die er zur Zeit
der Zweiten Sophistik erfahren hat97.

Sowohl die Sakralarchitektur des Palaimonion-Areals
als auch die Uberlieferung über den mystischen
Charakter dieses Kults werden im folgenden als

exemplarisches Beispiel fur dir Gestaltung religiöser
Kommunikation zur Zeit der Zweiten Sophistik betrachtet.
Die häufigen, archäologisch gut nachvollziehbaren

Veränderungen, die der Kultort des Heros Palaimon

in einem relativ kurzen Zeitraum erfahren hat, legen

archatos periodos in dieser Zeit in der Provinz Achaia s H W
Pieket, Games, Prizes, Athletes and Ideology Some Aspects
of the History of Sport in the Greco-Roman World, Stadion
1, 1975, 49 ff und den ausführlichen Überblick von P

Herz, Die musische Agomstlk und der Kunstbetrieb der
Kaiserzeit, in J Blansdorf (Hrsg), Theater und Gesellschaft

im Imperium Romanum (1990) 175 ff Zu den Veränderungen

in den griechischen Heiligtümern romischer Zeit
und zur Entfaltung der griechischen Agomstlk wahrend der
Kaiserzeit s die Beitrage von P Aupert, E R Gebhard
und U Sinn in W Coulson — H Kyneleis (Hrsg), Proceedings

of an International Symposium on the Olympic
Games, Kolloquium Athen 1988 (1992)
96 Zur Wiederbelebung und Aktualisierung des Mythos s

die Auswertung der literarischen Quellen und die interessanten

Überlegungen bei Pierart a O (Anm 90) 89 ff Es
sind weitere wichtige Quellen der Zweiten Sophistik
hinzuzufügen Hymn Orph 75 und IG II2 1368 In der

'Mythologischen Bibliothek' des Apollodor, die als eine

systematische Sammlung der mythischen Uberlieferung im
geistigen Milieu der Zweiten Sophistik gilt, wird ebd 3, 4, 3

über die Geschichte der Ino und des Mehkertes sowie über
die Gründung der Isthmischen Spiele durch Sisyphos
berichtet, zur Kodierung des mythischen Wissenserbes in der
Zweiten Sophistik s M -M Mactoux, Pantheon et discours

mythologique Le cas d'Apollodore, RHistRel 206, 1989,
245-270
97 Allgemein zur Funktion des Mythos bei den Romern s

den Beitrag von F Graf in ders (Hrsg), Mythos in
mythenloser Gesellschaft Das Paradigma Roms (1993) 25-43

58



die Vermutung nahe, dass die euergetischen Akte
konkrete Zeichen fur eine aktualisierte Gestaltung 'des

Orts des Heiligen' bezwecken. Unmittelbar an den

Tempelbezirk des Poseidon angeschlossen lasst sich

der Kult jedoch erst in der frühen Kaiserzeit auch

archäologisch nachweisen. Die Reste einer ersten

Opfergrube (pit A) weisen auf die Entstehungsphase des

Palaimonion um die Mitte des 1. Jhs n Chr. hm98.

Aber erst in hadrianischer Zeit werden die Vergangen-
heitsbezuge auf den mythischen Kern der Sakralstatte

in monumentalisierter Erscheinungsform umgesetzt
Durch die Errichtung des Rundbaus (Abb 16)
bekommt der mythische Ursprung der lokalen
Geschichte eine monumentahsierte Form Der auf ein
Podium erhobene Monopteros wurde vor dem

Tempelbezirk des Poseidon errichtet. Fur die Fortfuhrung
der mit dem Kult verbundenen Riten wird die neue

Opfergrube (Abb 16, pit B) in den südlichen Teil des

Bezirks verlegt. Durch die Errichtung der rechteckigen
Temenosmauer und die bauliche Gestaltung des ostlichen

Eingangsbereichs wird das Gesamtareal des

Poseidon-Tempels mit seiner Umgebung architektonisch
neu reguliert59.

In den jungst erschienenen Untersuchungen werden
die Datierungsprobleme und die Interpretation der

archäologischen Reste der hadrianischen Phase des

Palaimonion eingehend behandelt100 Obwohl eine
personliche Beteiligung des Kaisers Hadrian an der

Neukonzeption des Palaimon-Kults nicht zu beweisen ist,
deuten die Reste der Panzerstatue101 nach einem be-

98 Diese und folgende Überlegungen über die Entwicklungsphasen

des Heiligtums basieren ausschliesslich auf dem
bisher bekannt gewordenen archäologischen Material, zu
neuesten Forschungsergebnissen s E R Gebhard u a,
Hespena 67, 1998, 405 ff Auf die Spiele von Isthnua als

bedeutendes soziales Ereignis deutet Luc Nav 20 hin Eine
eingehende Untersuchung des Palaimon Kults von E R
Gebhard u a befindet sich m der Abschlussphase
(freundlicher Hinweis von E R Gebhard vom 6 Nov
1998)
99 Zur hadrianischen Phase s zuletzt Gebhard a O 416
438 ff
1011

Eingehend zur Auswertung der neuen archäologischen
Funde s E R Gebhard in T E Gregory (Hrsg), The
Connthia in the Roman period, Symposium Ohio 1991

(1993) 89 ff
11,1 Die Reste der Panzerstatue des Hadrian M C Sturgeon,
Sculpture I 1952-1967, Isthmia IV (1987) 135 f Nr 58

Taf 66 a-c Dabei handelt es sich um Panzerstatuen Hadrians,
die an verschiedenen Orten des östlichen Reichs gefunden
wurden Aufgrund der stringenten Ähnlichkeiten zwischen
den ikonographischen Elementen ist eine programmatische
Serie von Ehrenbezeugungen fur den panhellenischen Kaiser

zu vermuten Fragmente des Unterkörpers wurden auch

kannten Typus sowie der fragmentarische Antinoos-

Kopf im Inneren des Poseidon-Tempels offensichtlich

auf die Verehrung dieses Kaisers in Zusammenhang

mit Antinoos hin102 Obwohl die Bedeutung des

fruhverstorbenen und vergottlichten Junglings im
allgemeinen zu sehr auf ihren biographischen
Charakter reduziert wird, scheinen die Einfuhrung dieses

neu kreierten daimon in das hellenische Pantheon und

seine religiose Funktion im Rahmen der Mysterienkulte

in enger Verbindung zu stehen103 In dieser
Hinsicht liefert der Fall des Heiligtums von Isthmia einen
bemerkenswerten Hinweis auf die synkretistische
Verknüpfung antiker und neuer Heroen am 'Ort des

Heiligen'. Erhärtet wird die These eines engen
Zusammenhanges religiöser Natur auch durch weitere
archäologische Vergleichsbeispiele Diese eigenartige
Verbindung einer Wiederbelebung antiker Kulte mit
der Einbettung der Antinoos-Verehrung in die
traditionelle Sakralsphare sowie die Frage nach den Adepten

des neuen Kultes werden im letzten Beispiel des

eleusinischen Heiligtums welter untersucht
Vor dem Hintergrund der hadrianischen Restrukturie-

rung lassen sich die wesentlichen Eingriffe des antoni-
nischen Bauentwurfs sinnvoll interpretleren (Abb
17). Auf die Inszenierung des mythischen Kontexts
und auf die Choreographie der damit verbundenen
Rituale weist die Neugestaltung des gesamten Posei-
don-Bezirks und des Palaimonion-Areals durch die

Stiftung des Iuventianus, deren Schwerpunkte sich in
archäologischer Hinsicht deutlich ablesen lassen104

In der antoninischen Phase erfahrt der gesamte
Tempelbezirk eine aussergewohnliche Erweiterung Die
erste, klein dimensionierte Bezirksmauer wird durch
die ausgedehnte Portikusanlage ersetzt Das imposante
Projekt erforderte die Verlegung des Palaimonion auf
die südliche Seite der südöstlichen Ecke des Haupt-
temenos. Dabei bedachte der neue Entwurf den Be-

stattungs- sowie Kultort des Heros mit besonderer

im Bereich der Unterbuhne des von Herodes Atticus
renovierten kleinen Theaters in Konnth gefunden s dazu M
Wegner, Hadnan, Das Romische Herrscherbild II 3 (1956)
41 ff, s allgemein K Stemmer, Untersuchungen zur
Typologie, Chronologie und Ikonographie der Panzerstatuen
(1978) 86 f 110 ff Eine ausführliche Behandlung der Symbole

auf dem hadnanischen Panzer bei C Duliere, Lupa
Romana, Recherches d'iconographie et essai d'interpre-
tation I (1979) 198-209
1112 Zum fragmentarischen Antinooskopf s Sturgeon a O
132 f Nr 57 Taf 62-65, s zuletzt Meyer a O (s o Anm 40)
44 f I 21 Taf 23
103 Einfuhrung der Antinoos-Spiele Spawforth a O (s o
Anm 91) 213 mit Anm 7
104

s dazu Gebhard a O (s o Anm 98) 442 ff

59



Aufmerksamkeit und legte Wert darauf, die
monumentale Erscheinung des Kultes und den Raum für
die Opfer- und Votivpraxis deutlich zu strukturieren

(Abb. 17-18).
Die anspielungsreichen Assoziationen, welche die

suggestive Tholos-Form hervorruft, äussern sich dann,
dass der Monopteros des neuen Palaimonion auf den

zeitgenössischen Münzen erscheint. Die Skulptur des

auf dem Delphin liegenden Palaimon bildete einen
weiteren Anziehungspunkt: die Aufstellung der Gruppe

'Palaimon auf dem Delphin' verbildlichte jetzt den

Kern des mythischen Hintergrunds (Abb. 19)1"5. Im
Hinblick auf weitere vom Stifter bewusst eingesetzte
Mittel religiöser Kommunikation ist die heute in
Madrid aufbewahrte Marmorstatue eines uberlebens-

grossen Poseidon zu erläutern, der mit der Inschrift P.

lakinios Preiskos hiereus versehen ist1"6. Wahrend die

Zugehörigkeit der Skulptur m Madrid zur Ausstattung
des antoninischen Palaimonion durch die Inschrift
gesichert ist, lasst sich das gleiche für die nur von
Pausanias erwähnte Leukothea lediglich vermuten1"7.

Betrachtet man die architektonischen Charakteristika
der Anlage im Zusammenhang mit ihrer Funktion als

Kult- und Opferplatz fur den mythischen Melikertes-
Palaimon, tritt noch deutlicher die Konzeption des

euergetischen Entwurfs hervor, der das von Iuventia-

nus gestiftete Palaimonion in einen einzigartigen locus

religiose saeptus verwandelt. Die Abgeschlossenheit der
Einzelräume sowie die gegenüber der vorherigen
Bauphase verringerten Ausmasse scheinen eine

Einschränkung und damit Steuerung der allgemeinen
Zugänglichkeit im Sinne einer gewissen Exklusivität

1(b Bezuglich der zahlreichen Weihungen von Kultbildern
liefert Herodes Atticus das beste Beispiel fur diese wiederbelebte

Praxis im sakralen Raum; auch in der Literatur ist
dieses Thema sehr aktuell geworden: Der Rhetor Maximus

von Tyros beschäftigte sich eingehend mit der Frage, »ob

man den Gottern Kultstatuen stiften soll« (or. 2 Hobein);
schliesslich bildet die idenütatssüftende Bedeutung religiöser

Denkmaler fur Pausamas die Eckpunkte semer sakralen

Geographie. Zum Thema s. die treffenden Überlegungen
bei L. Cracco Rugginl, Imperaton romam e uomini divim
(I—VI sec. D C.), in: Brown u. a., a. O (so Anm 15) 9 ff,
zur Bedeutung der Kultbilder s. bes. Anm 122 »simboli e

strumenti dl sollecitazione per una autentica rekgiositä«.
106 Zur Marmorstatue Madrid, Prado Nr. 13: LIMC VII
(1993) s. v. Poseidon 452 Nr 31 Abb. 31; EAA 5 (1961)
621 f. Abb. 734 s. v Licimus (L. Becatti) mit alterer Literatur;

zum Text der Inschrift s. M. Squarciapino, La scuola dl
Afrodisia (1943) 12 f. Taf. 8.
107 Paus. II 2, 1; s. dazu Torelli a O. (s. o Anm. 59) 211 ff,
zu den Kunstauswahlkntenen des Pausanias s. U. Kreilm-
ger, Hermes 125, 1997, 470 ff.

zu erzielen. Um eine Schutzzone um den heiligen
Kern herum zu schaffen, wurde die Absonderung des

Bezirks architektonisch deutlich betont. Diese qualitative

Veränderung des Palaimonion lässt sich ohne
die Berücksichtigung des Geheimcharakters des Pa-

laimon-Kultes nicht begreifen. Zur Erkenntnis der
architektonischen Gegebenheiten gewinnen die m den

Quellen fassbaren Merkmale des Kultes im 2. Jh. n.

Chr. entscheidend an Bedeutung.
Besonderes Interesse für den Mythos des Mehkertes-
Palaimon und die Aspekte seines Kultes in Isthmia
findet sich vor allem bei den Autoren der Zweiten So-

phistik: Neben Pausanias gibt es ausführliche Schilderungen

der entsprechenden Zeremonien bei Plutarch,
Aelius Anstides und Philostrat1"8. Überliefert sind
mehrere Aspekte der rituellen Vorschriften: die

nachtlichen Riten, der Begräbnisort des Heros als

Entfaltungsraum für die religiöse Kommunikation, die

vorgeschriebene Bekleidung der Kultteilnehmer. Alle
uns bekannten Quellen stimmen über den mystischen
Charakter des Kultes überein. Zentrales Ereignis des

Rituals stellt die Einführung der Kultteilnehmer und
die Einweihung in Geheimwissen dar. In dieser
Hinsicht bildet die kultische Rezitation religiöser Hymnen
über die Taten des Heros einen wichtigen Abschnitt
der Zeremonien. Diese Initiationsriten verlangten
ferner von den Eingeweihten die Opferung eines

schwarzen Stiers1"9.

Die kultischen Aspekte der Überlieferung lassen sich

durch die Auswertung des archäologischen Kontexts
sinnvoll erganzen. Die zahlreichen Kerzenstander, die

man im Palaimonion-Bezirk gefunden hat, dienten
offenbar dem kultischen Vollzug der nächtlichen
Rituale110. Die Bedeutung der Beleuchtung fur die Choreographie

des Rituals erläuterte Otto Kern so: »Durch
den plötzlichen Wechsel von Plell und Dunkel wurden

die Mysten in eine feierliche Stimmung
versetzt«111. Im Zusammenhang mit den geheimmsumwo-

108 Fur die hier zitierten Quellen und ihre Auswertung vgl.
Pierart a. O. (s o. Anm 90) 88-94.
109 Fur Darstellungen auf den Münzen s. Pierart a. O (s. o.
Anm. 90) 94 ff, E. R. Gebhard in: Gregory a. O. (s. o.
Anm 100) 91 Abb 5.

"" Die umfangreiche Gruppe romischer Lampen aus dem
Palaimomon-Areal bildet einen eigenen charaktenstischen

Typus' 'Palaimonion Lamps'; s dazu O. Broneer, Terracotta

Lamps, Isthmia III (1977) 35 ff. Taf. 22—26: dabei geht es

um eine aussergewohliche Serie zahlreicher Lampen, die in
Griechenland in dieser Machart und Menge zuvor noch
nicht belegt waren.
111 RE XVI 2 (1935) 1209 ff. s. v. Mysterien (O. Kern); bes.

1243. Ähnliche Wirkungen rief die Inszenierung der nächtlichen

Mysterienkulte bereits bei antiken Autoren hervor,

60



benen Aktivitäten des Palaimon-Kultes lassen sich

weitere Elemente der Raumgestaltung erklaren. Der

gewölbte unterirdische Korridor, der sich unter dem

Monopteros bis zur Innenzone des Tempel-Hofs
erstreckt, wurde auf den antoninischen Palaimon-
Munzen als wichtiger Bestandteil des neuen
Sakralbaus wiedergegeben Diese 1,90 m hohe Krypta
soll die Kultteilnehmer vom Kultort des Heros unmittelbar

zum weitläufigen Fest-Areal im helligen Bezirk
des Poseidon leiten. Diese Verbindung des Palaimo-
nion-Areals zur sakralen Umgebung des Haupttempels

erscheint zur effektvollen Gestaltung der Riten

konzipiert Die aussergewohnhche Zugangsbe-

schrankung und ihre effektive Verbindung zum Palai-

mon-Kult hat Pausanias erst in der genauen
Erläuterung der Krypta-Anlage hervorgehoben. »Es ist
dort (im Palaimonion) auch ein anderes Heiligtum,
Adyton genannt, mit einem unterirdischen Zugang,
wo Palaimon verborgen sein soll«112

Der Aspekt der Geheimhaltung und der Einweihung
in Geheimlehren, der sich aus der literarischen
Uberlieferung ergibt, scheint sich also in der eingeschränkten

Zuganghchkeit und Absonderung des heiligen Orts
widerzuspiegeln. In diesem Zusammenhang soll der
Versuch unternommen werden, die Strategien des Stifters

auf ihre gesellschaftliche Funktion zu überprüfen
Die euergetischen Akte stellten offenbar einen deutlichen

Anspruch des Stifters auf eine gewisse Kontrolle
über die Organisation der Stiftung dar Wichtige
Hinweise auf die Ausübung einer Kontrollfunktion
seitens des Stifters ergeben sich aus der religiösen Rolle,
die Iuventianus im Rahmen der neu gestalteten sakralen

Kommunikation ubernimmt. Drei Statuenbasen,
die man im Bereich des Palaimonion gefunden hat,

nennen Iuventianus hiereus, Sisyphos und einen nicht
bekannten Blastos mantis113:

wie z B bei Dion Chr 12, 33—34 »Es ist ungefähr so, wie
wenn jemand, ein Gneche oder ein Auslander, zur Einweihung

in den Mystenenkult an einen heimlichen, abgeschiedenen

Ort von übernatürlicher Schönheit und Grosse
gebracht wurde Dort sieht er viele mystische Erscheinungen
und hört viele mystische Stimmen Abwechselnd wird es

hell und dunkel um ihn her, und zahllose andere Dinge
geschehen, bis die Weihepriester schliesslich, wie es bei dem

sogenannten thromsmos üblich ist, die Novizen auf einen
Stuhl setzen und im Kreis um sie herumtanzen«, zitiert nach
Dion Chrysostomos, Sämtliche Reden, eingeleitet, ubersetzt
und erläutert von W Eiliger (1967) 231 f
112 Paus II 2,1
m J H Kent, The Inscriptions 1926-1950, Corinth VIII 3

(1966) 89 Nr 201 Taf 17, O Broneer, Hesperia 27, 1958,
22 f Uber die Person des mantis Blastos wurde bisher nichts

präziseres bekannt Deshalb ist die Überlieferung aus dem

'IoußevTtavöq Eetautpoc; BA.a<jx6g

lEpEoq pävnq

In dem von ihm ausgewählten Reprasentationsmodus
betont der Euerget die symbolische Verbindung mit
der mythischen Tradition des Kultorts, indem er sich

neben dem Herrscher der Stadt Konnth und Grunder
der Agone im Isthmia, Sisyphos darstellen lasst Als
Priester ubernimmt Iuventianus die Hauptrolle Eine
Funktion im Rahmen des Kultgeschehens kann der
dritten Person (Blastos) zugewiesen werden, wie die

Kennzeichnung mantis zu verdeutlichen scheint In der

Tat scheinen mehrere Skulpturen aus dem Palaimonion-
Areal die Vermutung einer repräsentativen
Skulpturenausstattung zu bestätigen. In mehreren kurzen
Vorberichten wird die Meinung geäussert, dass es sich

dabei um Portratstatuen der 2. Hälfte des 2. Jhs. n.
Chr handelt.

In dieser Hinsicht ist u. a. die Erwähnung der
Darstellung eines Priesters und vor allem der Präsenz der

kaiserlichen Familie von erheblicher Bedeutung114.

Da diese Gruppe noch nicht veröffentlicht wurde,
wird hier lediglich die Hypothese aufgestellt, dass es

sich bei den Bildnissen um ein repräsentatives
Statuenensemble handelt, das auf den euergetischen Einsatz
des P Dcinius Pnscus Iuventianus zurückgehen konnte

Trotz der Unvollstandigkeit der Dokumentation steht
der Aussagewert der drei bisher bekannten Statuenbasen

ausser Zweifel Die Texte deuten auf die Rolle der

Dargestellten als Kultteilnehmer hin. Stellt sich die

Frage nach dem Kontext dieses Statuenensembles,

Asklepios-Heiligtum von Epidauros - IG IV 2, 693 - eines
T Ael Blastos von Bedeutung. Daruber hinaus uberliefert
die Inschnft IG II 2, 2059 in den Ephebenkatalogen von
Athen des Jahres 147/148 Z 71 f einen Blastos, der als

epengraphos der Ephebie erwähnt wird
114 Es war mir leider nicht möglich, dieses Matenal zu sichten

bzw Auskünfte zu bekommen Die einzigen Hinweise
sind den folgenden Benchten entnommen E R Gebhard
in ARepLond 1994—1995, 11 »Examination of marble

sculpture fragments excavated by Broneer included three

slightly over life sized statues, perhaps officials, members of
the imperial family, or deities, and one figure that may
represent a priest«, hingegen weisen die früheren Berichte,
dies, ARepLond 1992-1993, 14, auf ein grosseres Ensemble

hm »the marble sculpture not included in Isthmia IV
amounted to almost 300 fragments They yielded joins to
three statues previously known and provided evidence for
five new ones, bringing in total to eight over-life-sized
Roman portrait statues of the 2nd Ct AD, possibly the 2nd
half The entire group very likely stood in the Antomne
Palaimonion, and from the scale and clothing it represented

important persons, such as emperors, officials, priests or
early Corinthian longs«

61



ergibt sich die Möglichkeit, die neu aktivierte Verehrung

des Mehkertes-Palaimon und die Tätigkeit eines

religiösen Vereins enger miteinander zu verknüpfen.
Die Bedeutung der Palaimon-Mysterien im Rahmen

eines Thiasos wird durch die Präsenz des isthmischen
Heros in den »Orphischen Hymnen« bezeugt115. Dabei

handelt es sich um eine Gruppe orphisch-
pythagoreisch geprägter Texte, die als Liturgie einer
Kultgenossenschaft im 2. Jh. n. Chr. entstanden sind
und dann in den gebildeten Kreisen zirkulierten116.

Eine weitere präzise Verbindung zwischen der Palai-

mon-Verehrung und der kultischen Aktivität eines
Thiasos ist in den bekannten Statuten der Iobakchenin-
schrift (161—171 n. Chr.) in Athen epigraphisch
uberliefert. In der Ehrbezeugung des Vereins fur Herodes
Atticus werden die Vorschriften und Pflichten fur die
Teilnehmer genau aufgehstet117. Hieraus scheinen sich

einige Hinweise auf den eigenartigen Charakter der
Zeremonien und auf die Rolle der Kultteilnehmer zu
ergeben:

»Der Priester soll die üblichen Leistungen fur den

Opferraum und die Jahresfeier würdig vollziehen und
den Willkommens trunk fur den Opferraum, und zwar
einen, geben und die Lobrede auf den Gott halten
Wenn das Portionenfest begangen wird, sollen davon
nehmen der Priester, der Gegenpriester, der Archibak-
chos, der Kassierer, der Priester des Bukolos, Dionysos,

Kore, Palaimon, Aphrodite, Proteurhythmos. Ihre
Namen sollen allen gemeinsam ausgelost werden«

(Z. 116-124)118.

115 In Hymn Orph 75 wird Palaimon als syntrophos des

Dionysos und in enger Verbindung mit dessen Mystenen-
feier beschneben »Allen Mysten auf der Erde und auf dem
Meer soll er ein Retter sein, vor allem aber den Schiffen im
Sturm, denen er der einzige Heiland darstellt«, so Kern a

O (s o Anm 78) 1295
116 Kern sieht die Orphischen Hymnen im engen
Zusammenhang mit dem im 2. Jh n Chr umgebauten Demeter-
Heiligtum von Pergamon, sie sollen fur die kultischen
Handlungen eines Thiasos m einem bteros oikos im Bereich
des Heiligtums gedient haben Fur die Identifikation des

Vereinsbaus wird das Gebäude H vorgeschlagen ders,
Hermes 46, 1911, 431 ff, zur Funktion der Hymnen im
Rahmen der Liturgie als begleitende Gesänge fur die dromena

s. Kern a. O (s. o Anm 78) 1266
117 Eine ausführliche Behandlung mit Ubersetzung und
Kommentarm E Maas, Orpheus (1895) Zur Entdeckung
und zum Vereinshaus der Iobakchen s. W Doerpfeld, AM
19, 1894, 143 ff, Travlos, Athen (1971) 274 Abb. 351, zur
Datierung im Zeltraum zwischen 161-171 s W Ameling,
Herodes Atticus II Inschriftenkatalog (1983) 114 f
118 Maas a O 26-28, bes. 53 »Bei den Iobakchen sind die
fünf Gotter durch fünf entsprechend ausstaffierte, durch

In dem zitierten Passus zeichnet sich nicht nur die

Präsenz des Palaimon innerhalb des dionysischen
Thiasos ab, sondern auch der dramatische Charakter
der entsprechenden Liturgie. Neben den gewohnlichen

Amtern ubernehmen die Mitglieder des Thiasos
wahrend der Riten die Rollen der einzelnen Gottheiten.

Trifft der Vergleich der Iobakchen-Zeremonie mit
dem oben erläuterten Ensemble der isthmischen

Gruppe zu, ware die Aussage der Inschriften in bezug
auf die Inszenierung des Rituals zu deuten. Ein
zentraler Augenblick der Mysterien feiern konnte durch
die Inschriften und Portratstatuen visuell festgehalten
werden und damit die beschrankte Auffuhrungsdauer
der Zeremonie uberwinden.

c) Die lösche des Herodes und die Hntinoos-Verehrung im
eleusinischen Heiligtum
Zu der Reihe der machtigen Euergeten des 2. Jhs. n.
Chr. gehört ohne Zweifel Herodes Atticus von
Marathon119. Der berühmte Rhetor und Politiker zeigt sich
der religiösen und sozialen Bedeutung des Sakralorts

vollauf bewusst, wie die reiche schriftliche Uberlieferung

und eine Reihe imposanter Denkmaler bezeugen.
Im Vergleich zu den oben betrachteten Beispielen
werden die euergetischen Akte des Sophisten meistens
als exzentrische Erscheinungen oder als antiquarische
Tendenz des Stifters bezeichnet. Allgemein wird der

Euergetismus des Herodes Atticus zu sehr auf die

biographische Uberlieferung bezogen. Sein Wirken im
sakralen Raum zeigt mit den bisher beobachteten

Erfahrungen deutlich gemeinsame Zuge: ein neues
Interesse an antiken Kulten, das sich in restaurativen
und euergetischen Eingriffen am 'Ort des Heiligen'
manifestiert. Hier offenbart sich ein breites Spektrum
von Kommunikations- und Reprasentationsformen:
Weihungen von ehrwürdigen Kultbildern,
Ehrenbezeugungen im Gedenken an früh verstorbene Heroen,
Famihenweihungen

Los aus der Gesamtheit entnommene Veremsmitglieder
vergegenwärtigt«, s dazu Kern a O (s o Anm 78) 1292

ff., zu den dromena ebd 1301 ff mit weiteren Beispielen,
Quellensammlung in N M H van der Burg, Aporreta
dromena orgia (1940) 63 ff
119 Zur Person des Stifters und seinen Schenkungen s.

zuletzt J Tobin, Herodes Atticus and the City of Athens
Patronage and Conflict under the Antonines (1997); zur
umfangreichen epigraphischen Dokumentation s W Ameling,

Herodes Atticus I Biographie. II Inschnftenkatalog
(1983). Nach wie vor grundlegend zum Gesamtbild des

Sophisten, Intellektuellen und Mäzens ist die Monographie
von P Graindor, Un milliardaire antique Herodes Atticus
et sa famille (1930).

62



Die vielfaltige Beziehung des Sophisten zur sakralen

Sphäre lasst sich an einigen Beispielen erläutern. Im
Rahmen einer regen Stiftungstatigkeit innerhalb der
bedeutenden Heiligtümer blieb ein poetisches Fragment

aus Eleusis bisher fast unbeachtet (Taf. 10, 2).

Die linke Hälfte einer Platte, die man im Heiligtum
fand, enthalt den folgenden Text:

[]
[]
[ ] öS© Kai Tfj8E[ ]

teaxn t£p7isa0r|v Ka[i]
5 EV0' ävEgCOV CTK£7taq f) [v]

7rp^av T äaTzao iaq [ ]

aXX' ö (TEv ev 7tarpfj [ ]

reo 5' Epoov 7tpr|Krpp [ ]

äptpl 8e ptv noXen [oq]
10 Etpcorcov öq etZt] 71 [ ]

'Hpco8r|q Brjpov Kp [ ]

noXXmv Kai pEyajZcov]

(A) »in this meeting-place too (by the palace of
fear Demeter)
I enjoyed talking a(nd)
where was a shelter from the winds
and they built pleasing
but he in his native land
but for his friend a doer of deeds

and about him war ('s cloud and dread din of
batde)

asking, who dared P(arthian?)
Herodes (verb) Verus
for many great (kindnesses making some return)«

(B) »... und (auch) hier ergötzten sich im Gesprach - -

freudig Doch der eine (blieb) in der Heimat -

wo Schutz vor den Winden war und befestigten
(zurück) dem andern aber der Taten
Vollbringer, und um ihn (tobt) der Krieg «12°.

Die explizite Erwähnung von 'Hpco8tjq Brjpov (V. 11)

identifiziert die beiden im Gedicht genannten
Persönlichkeiten als Herodes Atticus und den Kaiser
Lucius Verus. Trotz der fragmentarischen Erhaltung des

Steines lassen sich einige Merkmale der beschriebenen
Situation dennoch erkennen. Angesprochen wird ein
Ort im Inneren des Heiligtums, in dem beide

Protagonisten sich gewohnlich mit Freude in Gespräche
vertieften. Die in Stein verfassten Verse (Hexameter
bzw. Distichen) nehmen ihren Ausgangspunkt in
einer sehr persönlichen, intim erlebten Begebenheit.
Der vertrauliche Ton des Gedichts steht in Kontrast
zu der zu erwartenden offiziellen Anrede eines Kaisers

im öffentlichen Raum eines Heiligtums: Wie L.
Bowle treffend bemerkt, scheint sich hier jene
zwiespaltige Haltung zwischen gleichrangiger
Auseinandersetzung und respektvoller Huldigung widerzuspiegeln,

die fur das Verhältnis der berühmten Sophisten
zu den Kaisern charakteristisch war121. Mit ihrer
gewählten Sprache scheint die Inschrift den gelehrten
Habitus des pepaideumenos zu unterstreichen und
zugleich den exklusiven Moment durch die Aufstellung
der Inschrift zu verewigen.
Der Frage nach dem kontextuellen Zusammenhang
der Inschrift und dessen Bedeutung wurde jedoch
nicht nachgegangen. Einige wichüge Anhaltspunkte im
Text wie der Ausdruck rfjSE (V. 1) oder die Erwähnung

eines vor den Winden geschützten Ortes £V0'

avspcov CTKETtaq (V. 3) weisen auf eine bestimmte
Räumlichkeit im Inneren des Heiligtums hin. Am
wahrscheinlichsten kann eine Portikus oder ein
Versammlungsraum als der geeignete Ort des Gedichts

angenommen werden. Die Interpretation des Worts
Xzoyr\ ist als unmittelbarer Hinweis auf eine konkrete
Baulichkeit im Sinne eines überdachten Orts, eines
Saals oder eines Bankettraums, durchaus möglich.
Angesichts des gelehrten Tones des hier evozierten
locus amoenus wurde der Ausdruck rfj8e 'kkoyr\ gut mit
der Bedeutung der lesche als Saal fur gelehrte Gespräche

und gemeinsame Bankette ubereinstimmen122. In

12H Tobin a O 200 ff bes 205, Ameling a O II 177 f Nr
186 Die von Peek verfasste Ubersetzung (Text B) dieser
Inschnft ist mit der genaueren Interpretation von Bowie (A)
zu vergleichen Gelehrte Merkmale des Textes hervorgehoben

von Bowie, Greek Sophists a O (s. o Anm. 25) 233; s

auch den ausfuhrlichen Kommentar in W Peek, Attische
Inschnften Nachtrage und Verbesserungen zu IG 12. 112,

AM 67, 1942, 154 ff. Taf 22, zu weiteren Ubereinstimmungen

mit anderen herodischen Texten ebd 156, zur Datierung

in den Zeitraum zwischen dem Aufbruch des L. Verus

in den Partherkrieg im Jahre 162 n. Chr und vor semer
Ruckkehr im Jahre 165 n Chr s. Ameling a O II 178.

121 Darauf verweist Bowie, Greek Sophists a O (s o Anm
25) 234 »that ambiguity between equality and deference«
122

s LSJ 1040 s. v X.eoxn, zur Bedeutung der lesche s

grundlegend die ausfuhrlichste Sichtung der antiken
Überlieferung mit Berücksichtigung der archäologischen
Dokumentation bei M Nafissi, La nascita del kosmos Studi sulla

stona e la societä dl Sparta (1991) 318—327 331-341' Aus
den Quellen geht deutlich hervor, dass es sich bei diesen
Bauten um geschlossene und uberdachte Versammlungsräume

mit Sitzbanken entlang einer Wand handelte, die fur
Konversation, Reden sowie mythische Erzählungen
bestimmt waren Weitere Funktionen betrafen dann die als

63



diesem Zusammenhang ist zu beachten, dass einige

pepaideumenoi noch im 2. Jh. n. Chr. in der berühmten
lesche des delphischen Apollonheihgtums ihre gelehrten

Dialoge führten123.

Hierfür scheint auch die Form der Inschrift zu
sprechen, die auf einer Platte (H 0,77 m; B 0,33 m; T 0,13

m) angebracht war (Taf. 10, 2). In inhaltlicher und
funktioneller Hinsicht scheint das Gedicht von Eleu-
sis ohne den passenden architektonischen Rahmen
kaum denkbar.

Als konkreter Vorschlag fur die Identifikation des

ursprünglichen Aufstellungsorts sei die römische Anlage
gegenüber den grossen Propyläen des eleusinischen

Heiligtums erwähnt (Abb. 20). Die Gestaltung der

weitläufigen Halle, die den Vorplatz des Propylon
architektonisch umrahmt, bietet sich mit ihrer Verbindung
einzelner Räume am ehesten an. Die Präsenz von
Banketträumen und vor allem eines aufwendigen
Repräsentationsraums lässt sich in formaler und inhaltlicher
Hinsicht ohne weiteres aus der Inschrift mit der
rekonstruierbaren Situation in Einklang bringen (Abb.
21)124.

In der Konzeption des Stiftungsentwurfs lässt sich die

enge Verbindung mit der Gesamtgestaltung des

eleusinischen Vorplatzes (Abb. 20) ablesen. Mit der Betonung

eines Vergangenheitskonzepts hebt Dietrich
Willers die Schwerpunkte der Platzgestaltung treffend
hervor. Das vermeintlich einheitliche monumentale

Ensemble, das etwa im 3. Viertel des 2. Jhs. n. Chr.

zum Abschluss kam, ist in verschiedenen Bauphasen
und durch sukzessive Neubauten entstanden125.

Bankettraum estiatoreion und als heroon-lesche. Zur sozialen
Konnotation der Raumgestaltung, ebd. 326.
123 Plut. de def. or Mor. 410; die ehrwürdige Definition
hieroi andres, mit der Plutarch am Anfang von De defectu

oraculorum zwei pepaideumenoi hochachtungsvoll kennzeichnet,
gilt als bezeichnendes Element für die Verbindung zwischen

paideta und religiöser Aura, die die kultivierten Besucher

heiliger Statten dieser Zeit prägt.
124 Zur Gestaltung der romischen Portikusanlage in Eleusis
s. zuletzt D. Willers, Der Vorplatz des Heiligtums von
Eleusis. Überlegungen zur Neugestaltung im 2. Jh. n. Chr.,
in: M. Flashar — H.-J. Gehrke — E. Heinrich, Retrospektive.
Konzepte von Vergangenheit in der griechisch-römischen
Antike (1996) 179 ff. mit emgehender Behandlung der
verschiedenen Bauphasen des Vorplatzes, zum architektonischen

Entwurf der Propyläen nach dem Vorbild des

Mnesikles s. zuletzt D. Zirö, H KUpicc sfao8o<; xoü tepoü tt|c;
Ekeucnvot; (1991) 115 ff. Abb. 47. 51-52.
125 Die problematische Abfolge der Bautätigkeiten im
Bereich des Vorplatzes ist noch nicht vollkommen geklart, in
inhaltlicher und formeller Hinsicht konnte Willers a. O.

entgegen früheren Interpretationen mehrere feste Anhaltspunkte

nachweisen. Für die Errichtung der Grossen Pro-

Ais Endpunkt der Heiligen Strasse aus Athen bildet
der neu monumentalisierte Eingangsbereich einen

weiteren Schwerpunkt im Rahmen der Festzüge und
Prozessionen126. Die einzigartigen Bauprojekte der
Wiederaufnahme der Mnesikles-Propyläen sowie des

Hadriansbogens in Athen vermitteln den Eindruck eines

dynamischen Raums. Durch tiefgreifende Baumassnah-

men wurde der Vorplatz zum zentralen Begegnungsund

Repräsentationsraum innerhalb der Sakralstatte.

Dass die gesamte Anlage des eleusinischen Vorplatzes
als locus celeberrimus anzusehen ist, bezeugt vor allem
die dortige Aufstellung kaiserlicher Bildnisse127.

Der euergetische Akt des Sophisten ist auf sein intensives

Engagement fur die eleusinischen Mysterienkulte
zu beziehen. Innerhalb der sakralen Topographie des

eleusinischen Vorplatzes stellt die Portikusanlage mit
Banketträumen einen entscheidenden Beitrag zur
Gestaltung zeremonieller Kommunikation dar. In
Bezug auf die überlieferten Bankette, die am Ende der
eleusinischen Mysterien abgehalten wurden, erklärt
sich die Baustiftung des Herodes als Festarchitektur
mit zeremoniellen Vorrichtungen für die traditionelle
Feier der Mysterien128. Betrachtet man den weitläufig
angelegten Saal als zentralen Repräsentations- und

pylaen bildet der Kostobokeneinfall von 170/171 n. Chr.

einen terminus post quem-, die Ehrenbögen, die Kopien des

bekannten Athener Vorbildes sind, sollen in den spaten
Regierungsjahren des Mark Aurel entstanden sein; das

Brunnenhaus muss vor der Emchtung des östlichen
Ehrenbogens vollendet worden sem.
126 Zum eleusinischen Kult wahrend der Kaiserzeit s. L. J.

Alderink, Eleusinian Mysteries in Roman Imperial Times,
in: ANRW II 18, 2 (1989) 1457 ff. und zuletzt K. Clinton,
Eleusis from Augustus to the Antonines: Progress and

Problems, in: XI Congresso Internazionale di Epigrafia
Greca e Latina, Roma 18-24 settembre 1997 II (1999) 93ff.
mit der weiterfuhrenden Literatur. Zur Bedeutung von
Prozessionen s. Burkert a. O. (s. o. Anm. 21) 426 ff.; zum
eleusinischen Festzug s. F. Graf, Pompai m Greece, in1 R.

Hägg, The Role of Religion in the Early Greek Polls,
Kolloquium Athen 1992 (1996) 55 ff. bes. 61 ff. Für Eleusis als

Sitz des Panhellenion vgl. zuletzt C. P. Jones, The Panhelle-

nion, Chiron 26, 1996, 29ff. mit der ausfuhrlichen Literatur
zum bishengen Forschungsstand
127 Zur gesamten Problematik der sieben Statuenbasen der
antonmischen Kaiserfamihe sowie zur Art ihrer Aufstellung
s. eingehend Fittschen a. O. (s. o. Anm. 40) 122 ff; zur
Entstehung zwischen 170 und 182 n. Chr. ebd. 124.
128 Zum Opfermahl nach der Mysteriennacht s. W. Burkert,
Antike Mysterien (1987) 92 ff.; E. Mylonas, Eleusis and the
Eleusinian Mysteries (1961) 279. Der Besuch des Heiligtums

wurde oft mit einer Mahlzeit abgeschlossen: W.
Burkert, Homo Necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten

und Mythen (1972) 321 f.; fur die Asklepieia vgl. Graf
a. O. (s. o. Anm. 22) 194.

64



Versammlungsraum, kann ausserdem eine funktionelle

Bestimmung der Gesamtanlage im Rahmen der

Veranstaltungen eines religiösen Thiasos vermutet
werden129.

Unter den vielen verstreuten Zeugnissen über das

Wirken des Herodes Atticus in Eleusis sind weitere

Euergesien in speziellem Zusammenhang mit dem

Areal des Vorplatzes im folgenden zu beobachten.
Die intensive Anteilnahme an der eleusinischen Liturgie

wird durch eine Serie von Statuenbasen bezeugt,
die Herodes Atticus fur seine Familienmitglieder im
Demeter-Heiligtum aufstellen liess. Die Weihung eines

'Kindes vom Herd her' 7tcug ticp' eaxtaq, bezeugt
einen bedeutenden Akt der eleusinischen Rituals und

gilt zugleich als besondere Auszeichung130. Die Funktion

als 'Kind vom Herd her' wahrend der grossen
Mysterienfeier mag fur die jüngeren Mitglieder der

Attici von Marathon ein eigenes Privileg gewesen sein,
das jedenfalls fur Bradua und sehr wahrscheinlich auch

fur Elpinike epigraphisch nachzuweisen ist131. Die
Ausübung dieses religiösen Aktes wurde im Falle des

Bradua mit dem prestigetrachtigen Titel 'Sohn
Griechenlands' verbunden132. Die Verleihung des gleichen
Titels an Herodes Atticus legt die Vermutung nahe,
dass auch er wahrend seiner Jugend die Rolle als roug
äcp' SCTTiaq in der eleusinischen Liturgie übernommen
hatte133.

Eme im Areal der Grossen Propyläen gefundene
Statuenbasis erwähnt die Tochter des Herodes Atticus,
Athenais; die in einem Distichon verfasste Inschrift
soll die Erinnerung an die Rolle der Kultteilnehmerin
im Rahmen des religiösen Ablaufs festhalten134:

129
s. demnächst Verf

130
s dazu Burkert a. O. (s o. Anm. 21) 430 mit Anm 27;

zur sozialen Bedeutung dieser Rolle im Ritual der Mysterien
s K Clinton, The Sacred Officials of the Eleusiman Mysteries

(1974) 98 ff
131 Vgl. Clinton a O. 86, 108. Bradua- Ameling a. O. (s o.
Anm. 117) II 110 Nr. 91, Elpinike: Ameling a. O. II 139 Nr.
134
132 IG II2 3608, s. Ameling a. O. II110 Nr 91 Z 5 f.
133 IG II2 3604b, Erwägung von L. Robert zitiert nach

Ameling a. O. II 94 ff. Nr. 69.
134 IG II2 3553; zum Fundort vor den Grossen Propyläen s

F Lenormant, Recherches archeologtques ä Eleusis (1862)
27 Nr 9; Bdl 32, 1860, 181; Ubers, nach Ameling a O. (s

o. Anm 117) II 142 Nr 138, sie lebte zwischen 143 und vor
161: M.-T. Raepsaet-Charher, Prosopographie des femmes
de l'ordre senatorial (Ier-IIeme siecles) (1987) 70 f. Nr. 55

mit ausführlicher Literatur.

»Die weltberühmte Tochter ihres Vaters, Athenais,
weihte die Mystenenpriesterm ihren eigenen Göttinnen

als Initiantin«.

Inhaltlich verkündet der Text die Weihung des

Madchens als pücrxig. Daruber hinaus muss man sich

vorstellen, dass das nicht erhaltene Bildnis zusätzlich den

Initiationscharakter zum Ausdruck brachte135. In
formaler Hinsicht spielt die Ausdrucks form des Textes
auf den mystischen Charakter des Rituals an, indem
die Verse dem religiösen Verbot entsprechen, den

Namen der Hierophanis nicht auszusprechen. Dabei
ist anzumerken, dass nicht die hier angesprochene
Initiation als der geheimnisvollste Akt der höchsten

Mystenweihe, die epopteia, zu verstehen ist, sondern
die myesis, d. h. das Vollziehen von rituellen

Reinigungszeremonien. Infolgedessen verkündete das

öffentliche Bildnis die zunächst notwendigen Aufnahmeriten

der por|CTic;, die fur die folgende Rolle als naig
äcp' eaxtag unentbehrlich waren. Da diese Vorriten
weder im Telesterion noch in Inneren des sakralen

Bezirks erfolgten130, kommt der erst in antoninischer
Zeit errichteten Brunnenanlage eine wichtige Funktion

zu (Abb. 20): Die bisher wemg beachtete monu-
mentalisierte Quelle scheint weniger dekoratives Nym-
phaum als vielmehr eine symbolische Vorrichtung zu

sein, die fur das rituelle Waschen der eleusinischen

Mysten diente. In dieser Hinsicht stimmt der Fundort
der Statuenbasis an den grossen Propyläen mit den

rituellen Vorrichtungen der ersten Initiation durch die

Reinigungsriten uberein.
Eine weitere Weihung des Sophisten im eleusinischen

Heiligtum bietet die letzte Variante zur Entfaltung
sophistischer Attitude im sakralen Raum. Der
Ausgangspunkt ist die Basis einer Asklepiosstatue, die das

folgenden Distichon trägt:

»Herodes weihte Demeter eine Statue des Initianten
Asklepios

in Dankbarkeit fur die geheilte Krankheit«137.

135 Fur mögliche Darstellungen vom 'Kind vom Herd her'
als Kultteilnehmer im Heiligtum von Eleusis wird hier auf
drei Portrats des 2. und 3. Jhs. n. Chr. verwiesen: Clinton a.

O. 105 f. Abb 11-14.
136

s. dazu F Noack, Eleusis, Die baugeschichtkche
Entwicklung des Heiligtums I (1927) 229 mit Literaturangaben,
zum 'Knaben vom Herd' s. zuletzt E Simon, AA 1998, 374
ff.
137 Marmorbasis B 0,90 m, H 0,30 m; D 0,43 m. Erste
Veröffentlichung in: AEphem 1894 171 Nr. 13; s. dazu Grain-
dor a. O. (s. o. Anm. 119) 226 Anm. 3; Ameling a. O. II 211

Nr. 191, Tobin a O. (s. o. Anm. 119) 202

65



Hinter dem energetischen Akt verbergen sich der
Status als Geheilter und die religiose Haltung des

Stifters. Die poetische Form verleiht dem personlichen

Anlas s die gelehrte Patina. Die Erfahrung der
Krankheit als Symptom physischer und psychischer
Störung ist fur die emblematischen Figuren in der
Zeit der Zweiten Sophistik, wie z B. Aelius Aristides,
Movens fur extreme Verhaltensweisen und Handlungen,

die innerhalb der sakralen Sphäre wieder Akzeptanz

finden. Auch bei Herodes Atticus fehlt es nicht an
solchen Zeugnissen verstörten Verhaltens138. Vertreter
dieses »age of anxiety« wie Aelius Aristides und Herodes

Atticus fanden in dem Wirkungsraum des heiligen
Orts eine Institution, die auch im Falle ungewöhnlicher
Verhaltensformen eine legitimierende Funktion hatte139.

Die Motivation dieser Stiftung scheint jedoch nicht
ausschliesslich auf individuellen Gründen zu beruhen.
Interessante Parallelen ergeben sich aus der Suche
nach der von dem Sophisten gestifteten Statue.

Auffallig ist, dass die Statue des Heilgottes nicht in einem
Asklepieion aufgestellt war, sondern nach der klaren

Aussage der Inschrift an Demeter adressiert wurde.
Daraus darf man wohl schliessen, dass die Stiftung
des Herodes Atticus innerhalb des berühmten
Heiligtums in Eleusis erfolgte.
Diese auf den ersten Blick merkwürdig erscheinende
Assoziation wird eigentlich nur im unmittelbaren
Bezug auf die traditionelle Geschichte des eleusini-
schen Kultes verstandlich. Nach der Einfuhrung seines

Kultes in Athen nahm der Gott personlich an den
eleusinischen Mysterien teil, die Erinnerung an dieses

Ereignis wurde in der eleusinischen Liturgie
festgehalten. Inhaltlich ist der euergetische Akt des Sophisten

demnach als gelehrter Ruckgriff auf die ursprunglichen

Wurzeln des Kults zu bewerten140.

138 Hypochondna als ein Aspekt einer askesis-Y^Atat
Gleason a O (s o Anm 15) 84 ff und Anm 13, zum Fall
des Herodes Atticus s Luc dem 24
139 Zu Aelius Aristides und der Funktion des Heiligtums als

sozialem Ort, an dem diese Formen ungewöhnlichen
menschlichen Verhaltens m einem gewissen Mass tolenert
werden können G Rosen, Madness in Society Chapters in
the Histoncal Sociology of Mental Illness (1968) 109-121
140 Zum besonderen Ruf der Epidaunen m Eleusis in Enn-
nerung an die Initiation des Asklepios in den Quellen der
Zweiten Sophistik s Philostr VA 4, 18 Die Präsenz von
Asklepios in der eleusinischen Kultstatte ist ein weiteres
epigraphisches Zeugnis von erheblicher Bedeutung Das im
Areal vor den grossen Propyläen gefundene Fragment aus

pentekschem Marmor uberliefert eine Kanephore des

Asklepios, s dazu F Lenormant, Recherches archeologiques ä

Eleusis executees dans le cours de l'annee 1860 (1862) 260

ff.Bdl, 1860,182

Dieses Beispiel bleibt jedoch nicht das einzige Zeugnis

fur einen bewussten Ruckgriff auf die Tradition.
Eine fast vollständig erhaltene Statue des Antinoos in
der Darstellung als Asklepios stammt direkt aus dem

Heiligtum von Eleusis (Taf. 10, l)141. Ihre Fragmente
wurden in einer Grube auf dem Areal des Vorplatzes
neben den Propyläen gefunden Das lkonographische
Schema und das Attribut des Omphalos auf der Basis

sollen an die Einweihung des jugendlichen Heilgottes
in die Mysterien erinnern Die portrathaften Zuge
weisen eindeutig auf eine Identifikation mit dem von
Hadrian verehrten Jungling hm, und die Statue lasst

sich daher einer ganzen Reihe vergleichbarer gottlicher

Angleichungen des Antinoos zuordnen
Nach der bisherigen Forschungsmeinung wurde die

Verbreitung des Asklepioskultes in Eleusis durch
Hadrian gefordert. Antinoos, der zusammen mit dem Kaiser

128 n. Chr. an den Mysterien teilnahm, ware aus

diesem Grund als Asklepios dargestellt und seine
Statue vor den grossen Propyläen aufgestellt worden142.

Einiges spricht jedoch fur die Annahme, dass das

Bildnis des Anünoos-Asklepios mit der epigraphisch
uberlieferten Stiftung des Herodes Atticus, eines

Asklepios als mystes, zu identifizieren ist Ausser der
Inschrift und dem Fundort sowie der charakteristischen

Ausfuhrung der Skulptur ist auch die spezifische
Bedeutung des Anünoos-Kultes fur die aktuelle
Fragestellung wichtig.
Obwohl das Portrat nach dem letzten Forschungsstand

fur hadrianisch gehalten wird, wurde schon
früher die Ansicht einer spateren Datierung
geäussert143. Ausschlaggebend erscheinen die Vergleiche
mit weiteren Skulpturen aus dem unmittelbaren
Umkreis des Herodes Atticus: Aus der Gegenüberstellung
mit dem Polydeukion-Kopf (Taf 10, 3)144 aus den

141 Museum Eleusis 5092 H 1,83 m, Breite der antiken
Plinthe ca 0,52 m, die Plinthe in emer modernen Basis

eingefasst, s die Abbildung m Travlos, Attika (1988) 185,

zum Fundort s F Lenormant, RA 28, 1874, 217 ff Taf 17

»dans la fosse taurobolique etablie au IVe siecle sur le flanc
des propylees du penbole exteneur«
142

s K Clinton m S Walker — A Cameron (Hrsg), The
Greek Renaissance in the Roman Empire, BICS Suppl 55

(1989) 58, ders in ANRW II 18 2 (1989) 1499-1539
143

s dazu Meyer a O (s o Anm 40) 39 ff I 17 Taf 16, 2-
4,17
144 Zum quaktatvollen Polydeukionportrat von Isthmia s

zuletzt die eingehende Behandlung bei S Latümore, Isthmia
VI, Sculpture II, Marble Sculpture, 1967-1980 (1996) 5-9
Nr 1 Taf 1-3 mit Diskussion der unterschiedlichen
Datierungsthesen, zur Datierung des Polydeuluonportrats in der
Mitte des 2 Jhs n Chr s zuletzt Fittschen a O (s o Anm
40) 78

66



Thermen im Poseidon-Heiligtum von Isthmia ergeben

sich augenfällige Übereinstimmungen mit der

Antinoosstatue von Eleusis (Taf. 10, 4). Trotz der

etwas präziseren Wiedergabe der Haarsträhnen beim
Antinoos lassen sich deutliche Parallelen in Qualität
und Ausführung feststellen.
Charakteristische Ahnlichkelten zeigen sich in der

flachen Bildung des Oberlids und in der kleinteiligen
Ritzung der Brauen. Ubereinstimmungen lassen sich

auch in weiteren kleinen Details wie der Irisumritzung
in Form eines Dreiviertelkreises und in der Wiedergabe

der Pupille als bohnenförmige Markierung
beobachten. Was in beiden Porträts aber besonders gut
vergleichbar ist, ist der starre, etwas verfremdete
Ausdruck des Gesichts. Diese Wirkung wird durch die

unorganische Gestaltung der Wangenpartien und die

Kopfhaltung hervorgerufen. Angesichts der harten

Faltenwiedergabe des Himation sind schliesslich weitere

Parallelen zu Gewandstatuen aus anderen griechischen

Werkstätten antoninischer Zeit zu beobachten.

Trifft die hier vorgeschlagene Identifikation des An-
tinoos-Asklepios mit der Weihung des Sophisten zu,
lässt sich ein weiteres Element zur Gestaltung des

sakralen Raums zur Zeit der Zweiten Sophistik deutlicher

fassen. Die Hinweise auf die Antinoos-
Verehrung in antoninischer Zeit sind in kultureller
und religionsgeschichtlicher Hinsicht von grosser
Bedeutung145. Neben der Wiederbelebung antiker
Kulte innerhalb der traditionellen Sakralstätten wird
die religiöse Verehrung von zeitgenössischen
Menschen als neue Form von Ritualen angeführt. Hinter
diesem Phänomen stehen deutlich ablesbar neuplatonische

sowie neupythagoreische Einflüsse, aus denen
sich die in dieser Zeit viel diskutierte Theorie der
Dämonen entwickelt146.

145 Zur Verbindung zwischen Antinoos und den kultischen
Aktivitäten eines Kultvereins lasst sich das Beispiel der
Inschrift aus Lanuvium der cultores Dtanae et Antinoi von
Lanuvium nennen, s. dazu Meyer a. O. (s. o. Anm. 40) 207
f. 252 f. mit weiterführender Literatur. Eine besondere

Verehrung des Antinoos als Ephebe lässt sich in der
betreffenden Uberlieferung antoninischer Zeit nachweisen. In
Ephebenkatalogen bezeugen einige Inschnften mehrmals
emen hiereus Antinoou (IG II 2, 2059 Z. llf. 147/8 n. Chr.)
und in einem Fall den hiereus Antinoou ephebou (IG II 2 2065
Z. 27 150/1 n. Chr.).
146 Zur Rezeption des Antinoos als Heilfigur bereits im 2.

Jh. n. Chr. weist Richard Sennet auf den ausschlaggebenden,

wenig beachteten Passus von Kelsos aus der Zeit
zwischen 177 und 180 n. Chr. hin: »Die Ehre, die (Christen)
Jesus erweisen, unterscheidet sich nicht von der, die Hadrians

Liebling gezollt wird«; zitiert nach R. Sennet, Fleisch
und Stem (1997) 162 mit Anm. 1. Quellen zum Antinoos-

Bestes Beispiel dafür, dass es sich bei der Verehrung
von früh verstorbenen Jünglingen nicht nur um einen
diffusen literarischen Topos handelt, sondern
vielmehr um eine verbreitete Form symbolischer
Kommunikation in den gelehrten Kreisen der pepaideumenoi,

ist die Verbreitung des Polydeukion-Kultes, der
sowohl im vermeintlich privaten Bereich als auch in
Sakralstatten mehrfach zu belegen ist147. Neben dem

hier betrachteten Fall von Eleusis liesse sich auch für
Antinoos die Liste der Beispiele erweitern148.

Die symbolische Umdeutung traditioneller Konventionen

scheint den religiösen Bedürfnissen der
pepaideumenoi zu entsprechen. Durch Umdeutung und

Aktualisierung gewann die Tradition gewissermassen eine

Bereicherung. Die Interpretation solcher Heroisierungen

als Teilaspekt einer 'Gebildeten-Religion' führt zu
einer Akzentuierung des mystischen Charakters
solcher Rituale. Es kann vermutet werden, dass hinter

Kult gesammelt bei Meyer a. O. (s. o. Anm. 40) 194 ff.

Allgemein zur Bedeutung der daimones s. zusammenfassend
die ausführliche Einleitung und Quellensammlung in: G.
Luck, Arcana mundi 1. Magia, miracoli, demonologia (1997)
295 ff.; systematische Abhandlung der Dämonologie in der
mittelplatonischen Philosophie in. J. Dllion, The Middle
Platonists (1977); über die Funktion von Heroen-Kulten im
griechischen Raum s. grundlegend Burkert a. O. (s. o. Anm.
21) 312 ff.; zu den Ritualen s. E. Kearns, Between God and
Man: Status and Function of Heroes and their Sanctuanes,
in: A. Schachter (Hrsg.), Le sanctuaire Grec. Kolloquium
Geneve, 20.-25. Aug. 1990, Entretiens Fondation Hardt 37

(1992) 65-99.
147 Zur Bedeutung des Polydeukion-Kultes sowie zur
Verehrimg fruhverstorbener Jünglinge s. demnächst Verf., Die
Lebenswelt eines Sophisten. Untersuchungen zu den Bauten

und Stiftungen des Herodes Atticus (Philipp von
Zabern Verlag, im Druck). Der symbolische Gehalt der
Kulte und ntuellen Brauche ist im Kontext der Zweiten
Sophistik umso mehr von grundlegender Bedeutung, als seme

intime Kenntnis die Formierung emer exklusiven
Geheimgesellschaft unterstützt. In diesem Zusammenhang ist vor
allem die Verehrung des Polydeukion als »Heros, Behuter
der Bäder« zu erwähnen, s. Verf. a. O. Teil C.
148 Neue, noch nicht veröffentlichte Entdeckungen aus der
Villa des Herodes Atticus von Loukou beweisen eindeutig
eme kultische Antinoos-Verehrung des Sophisten Herodes
Atticus (dankenswerter Hmweis von U. Krellinger); s. auch
Tobin a. O. (s o Anm. 119) 352 Nr. 7: "seated nude figure
identified possibly as a charioteer. Head resembles portraits
of Antinoos". Zum Okkultismus und zur Theosophie s.

allgemein R. Turcan, Les cultes orientaux dans le monde
romain (1989) 264 ff. Für eme weitere ähnliche Bildnissta-
tue, die sich an das Antinoos-Porträt anlehnt und auch
wahrscheinlich m einem Heiligtum aufgestellt wurde, vgl.
die von Fittschen zuletzt besprochene Statue aus Knekuki
m der Nähe von Mantineia, Fittschen a. O. (s. o. Anm. 40)
80 Nr. 1 Taf. 130 a-d.

67



dieser neuen Art von religiösen Verehrungen auch

bestimmte Geheimlehren und esoterisches Wissen
tradiert wurden. Wenn man einige Aussagen von H.
Dorne über den Piatonismus in der Kultur des 2. Jhs.

n Chr zugunsten des kulturellen Milieus der Zweiten

Sophistik paraphrasiert, handelt es sich bei letzterer
nicht um eine Religion fur Gebildete, sondern der
Besitz der paideia ist vielmehr Voraussetzung fur die

Zugehörigkeit zu dieser 'Religion': »Ganz knapp- Alles

Lernen, alles Erkennen ist Initiation«149.

Schlussbetrachtungen: pepaideumenoi in einem »age ofanxiety«
Die oben betrachteten Heiligtumer bieten exemplarischen

Einblick in die von der Literatur oft übersehene

Neugestaltung der sakralen Landschaft Griechenlands

in antoninischer Zelt. Sowohl die epigraphischen
Dossiers als auch die archäologischen Quellen hefern
deutliche Hinweise auf umfangreiche Initiativen
innerhalb der sakralen Sphäre. Die in den Quellen
erläuterten Eingriffe der jeweiligen Euergeten lassen

sich auch im archäologischen Befund erstaunlich gut
nachvollziehen. Gemessen an den überlieferten

Stiftungen wurde hier der Blick gezielt auf wenige
grundsätzliche Massnahmen umfassender Bauprogramme
gelenkt, die in der Regel innerhalb eines kurzen
Zeitraums durchgeführt wurden. Alle hier erläuterten

Stiftungen lassen sich chronologisch in die mittel- bis

spatantoninische Zeit einordnen.
Fur die entsprechende Fragestellung nach der
Neugestaltung griechischer Heiligtumer seien hier einige
thematische Schwerpunkte zusammengefasst. Die von
den Stiftern unternommenen Projekte lassen sich

keineswegs auf einen restaurativen Charakter beschranken,

sondern sie smd in ihrer Wechselbeziehung mit
der Gestaltung einer zeremoniellen Kommunikation
zu verstehen. Betrachtet man sowohl die Errichtung
einzelner Monumente als auch die Forderung
ausgewählter ritueller Handlungen in ihrem komplementären
Zusammenhang, so ist der euergetische Akt als dezi-
dierte Interaktion des Stifters mit dem 'Ort des Heiligen'

zu interpretieren.
Entscheidender Faktor fur die neu aktivierte Kommunikation

innerhalb der Sakralstatte scheint die Präsenz

von geschlossenen Gemeinschaften religiösen
Charakters zu sein150 Gesicherte Anhaltspunkte fur die

149 H Dorne, Der Piatonismus in der Kultur- und
Geistesgeschichte der frühen Kaiserzeit, in ders Platonica Minora
(1976) 166 ff bes 206 ff mit Anm 147
150 Zum Verhältnis zwischen sozialen Organisationsformen
in den antiken Mystenen und dem Emsatz aktiver

Kerngruppen s die Überlegungen bei Burkert a O (s o Anm
21) 46 ff mit Betonung der gesellschaftlichen Komponente

Neugestaltung (Mekkertes-Palaimon) und Wiederbelebung

(Epidauros, Eleusis) von Mysterienkulten
sowie Zeugnisse synkretistischer (Einfuhrung orientalischer

Kulte in Epidauros) und esoterischer Tendenzen

(Antinoos-Verehrung) ergeben sich aus dem
gesamten Komplex der Uberlieferung
In Hinblick auf die soziale Dimension dieser
Kommunikationsformen lassen sich an dieser Stelle nur
einige mögliche Interpretationsansatze fur weitere

Untersuchungen formulieren Die Einfuhrung und
Praxis von Geheimritualen scheinen den Legitimati-
onsbedurfnissen einer neuen Wissensehte im Verlauf
des 2. Jhs. n. Chr. zu entsprechen In dem von Dodd
als »age of anxiety«151 umschriebenen Epochenuber-

gang wurde dieser Wandel erstmals in semen psychologischen

Wurzeln erfasst: als verzweifelte Suche des

Menschen nach neuen Symbolen in einer Zeit materieller

sowie moralischer Unsicherheit Einen zentralen
Punkt der religiösen Dimension stellte fur Dodds
bezeichnenderweise die Welt der daimones dar152 In
sozialer Hinsicht scheinen jedoch die hier gezeigten
Gemeinsamkeiten der neu gestalteten Sakralstatten

auf eine Institutionahsierung von Geheimnis
hinzudeuten.

Fur die effektive Umsetzung solcher Strategien lassen

sich die folgenden Analogien feststellen Bei der

Setzung neuer raumlicher Schwerpunkte ist die Tendenz

zu erkennen, die kultische Aktivität m kleineren, im
Heiligtum verteilten Einheiten zu organisieren Diese

Gestaltungsform scheint der neuen Qualltat der
Veranstaltungen zu entsprechen. In bezug auf den Palaimon-

Kult hebt Plutarch den eine breite Öffentlichkeit
abschliessenden Charakter dieses Ritus hervor.

»Denn das dort schon bestehende Fest zum Andenken

an Mekkertes wurde bei Nacht begangen und
hatte mehr den Charakter einer geheimen Weihe als

einer Schau und eines Volksfestes«153.

Im Gegensatz zu dem öffentlichen Charakter grosser
Veranstaltungen (panegyris oder theo) unterstreicht er
ausdrücklich den exklusiven Aspekt der Initiation

der Kultgemeinde »es geht nicht um eine möglichst umfassende

Gesamtheit von Dionysos-Verehrern, sondern um
einen exklusiven Club« (ebd 49)
151 E R Dodds, Pagan and Christian in an Age of Anxiety
(1965) in der italienischen Ausgabe »Pagani e cnsüani in
un'epoca dl angoscia« (1970) zitiert
152 Dodds a O 37 ff »L'uomo e ll mondo demonico«
133 Plut Thes 25, 5, zitiert nach Plutarch, Grosse Gnechen
und Romer, Ubers von K Ziegler (1954)

68



Hinsichtlich der Inszenierungen am 'Ort des Heiligen'
wird Öffentlichkeit auf bestimmte kollektiv bedeutsame

Handlungen beschrankt. Die Struktur der
untersuchten Gebäude legt durchweg eine halböffentliche

Nutzung durch ausgewählte Personengruppen nahe

Bei Planung und Organisation der Bauten wurde auf
die Möglichkeit geachtet, die Art der Teilnehmer zu
selektieren und ihre Anzahl zu begrenzen In Hinblick
auf die Modalitaten der religiösen Kommunikation
konnte der Euerget eine gewisse Kontrolle über die

Beteiligten und die mediale Vermittlung der Inhalte
ausüben.

Aus dieser Perspektive lasst sich der besondere
Charakter einiger Bauentwurfe des Antoninus Pythodorus
in Epidauros und des Herodes Atticus in Eleusis besser

verstehen Die charakteristische Installation von
hierot oikoi in Epidauros und Festsalen in Pergamon
und Eleusis scheinen den speziellen Erfordernissen
einer geschlossenen Wissensehte zu entsprechen. Im
Falle des Palaimonion-Areals in der antoninischen Phase

zeichnet sich deutlich die räumliche Konzeption
eines Schutzraums ab. Im Falle des Gebaudekomple-
xes F-X im Asklepieion von Epidauros bezog der
einheitliche Bauentwurf sogar ein ausgedehntes Areal

mit ein und eröffnete der Anlage ein breites Spektrum
ritueller Kommunikationsformen.
Dass die religiose Dimension, die sich in den

Beschäftigungen einer intellektuellen Elite über ihre

primäre Bedeutung hinaus erweitert, eine zentrale

Stellung in den Formen des kulturellen Gedächtnisses
der Gesellschaft einnimmt, zeigt die Wiederbelebung
traditioneller Medien. Als die fur pepaideumenoi
charakteristischen Paraphernalia sind beispielsweise die

Stiftung von Kultbildern (ausgesuchte Skulpturenausstattungen

im Palaimonion, Gruppen von Gotterdar-
stellungen in Epidauros) und die Aküvierung traditioneller

Liturgien (rituelle Kleidung, Reinigungsriten,
Schweigepflichten) anzusehen.

In diesem Zusammenhang wird verstandlich, inwiefern

die paideia im Zurückgreifen auf die ideelle

Vergangenheit eine entscheidende Rolle spielte154 Den

engen Zusammenhang von rhetorischer Ausübung
und religiöser Haltung in der Kulturwelt der Zweiten
Sophistik betont Anderson treffend: »it was up to the

individual whether to reconcile religion and rhetoric1
he was certainly well equipped to exploit the area of
overlap between them«155. Das zugrundehegende
Interesse an den traditionellen Formen von Religiosität
und zugleich die Bildung eines kulturell geprägten
Synkretismus bestimmen somit offensichtlich den religiösen

Habitus eines pepaideumenoi

154
s o Anm 16, s ausserdem zur paideia als Medium

griechischer Identität Flinterman a O (s o Anm 16) 54 f
sowie mit besonderem Akzent Zanker a O (s o Anm 15)
239 »Waren Bildung und intellektuelle Taügkeit fur die

gesellschaftliche Elite ein Mittel zur Distinktion im Wettstreit

um Rang und Einfluss, so wurden sie fur das wohlhabende

Burgertum zu Symbolen gesellschaftlicher Zugeho-
ngkeit«

153 Zur 'rhetonc and religion' s Anderson, The Pepaideu-
menos in Action a O (s o Anm 15) 123 mit Anm 280

69



ABBILDUNGSVERZEICIINIS

Abb 11 Pergamon Plan des Asklcpios-I Ieihgtums in der romi¬
schen Endbaustufc Nach W Radt, Pergamon (1999)
229 Abb 175

Abb 12 Epidauros Asldepios-I Icihgtum, Gebaudekomplex F-
X (romische Phase)' Gebäude F - hterds oikos (links),
Gebäude X - sog. Odeon (rechts), Propylon zum
Gymnasium als sacellum der ägyptischen Trias
Nachzeichnung aus Kawadias durch D Dinelli

Abb 13 Epidauros. Asklepios-I Ieihgtum Gebäude F' - hteros

oikos Nach G Roux, L'architecturc de l'Argolidc aux
IVe et IIIc siccles avant J -C (1961) Abb 92

Abb 14 Epidauros Asklepios-I Ieihgtum- Gebäude K - 'Bad des

Asklepios' Nachzeichnung aus Kawadias durch D
Dinelli

Abb 15 Epidauros Apollon-Maleatas-Heikgtum: 'Priestcrhaus'

- skanä Nach Prakt 1990, 46 Abb 1

Abb 16 Isthmia Poseidon-Bezrrk und Palaimonion-Arcal,
hadnanischc Phase Nach 17 11 Gebhard, 1 Iespena 67,

1998, Abb 7.

Abb 17 Isthmia Poseidon-Bezirk und Palaimonion-Arcal,
antonimsche Phase Nach E. R Gebhard, Flcspena 67,
1998, Abb. 8

Abb 18 Isthmia Rekonstruktion des antoninischen Palaimoni-

ons von Osten Opfergrube C, Propylon, Bezirk und

Monopteros-Tempel des Palaimon Rekonstruktion
von A G Gruhch aus O Broneer, Isthmia II
Topography and Architecture (1973) II.

Abb 19 Isthmia Rekonstruktion des Monopteros-Tempels des

Palaimon Aufnss (links) und Grundnss (rechts), im
Inneren die Kultstatue des Palaimon auf dem Delphin.
Rekonstruktion von Piet de Jong aus O. Broneer,
Isthmia II Topography and Architecture (1973) Taf.
73.

Abb 20 Eleusis, Dcmcter-I Ieihgtum Plan des Vorplatzes vor
den Grossen Propyläen Nach D Ztro, H Kupla
eIao5o<; toü ispoü tr|(; EXeuoIvcx; (1991) Abb 47

Abb 21 Eleusis, Demcter-I Ieihgtum Tesche des I lerodes'
Plallenanlagc mit Reprasentationssaal und Bankettrau-

men Nach D Ziro, H Kupia eIcto5o<; xov lepoü try;
EXeuaivog (1991) Abb 52

TAFELVERZEICI INIS

Taf 9, 3 Pergamon Modell des Asklepieion Photo Pergamon
Rcpro 83/3, Istanbul

Taf 9, 4 Epidauros Gebäude X m der römischen Bauphase -
sog 'Odeon' Photo Bildarchiv Foto Marburg 66 848

Taf 9, 5 Epidauros Mauerwerk des Gebäudes X Photo. Verf
Taf 9, 6 Epidauros Gebäude 1' Photo Bildarchiv Foto Mar¬

burg Nr. 66 853

Taf 10, 1 Antinoos-Asklepios Museum Eleusis 5092 Photo.
Fratelh Ahnari Nr 24793

Taf 10,2 Inschrift aus Eleusis. Photo nach AEphem 1972, Taf
72

Taf 10,3 Isthmia Portrat des Polydculuon aus den romischen
Thermen Photo nach Isthmia VI (1996) Taf 1

Taf. 10, 4 Antinoos-Asklepios, Kopfdetail Museum Eleusis Nr
509 Photo-nach S Scttis (Hrsg), Memoria dell'antico
nell'arte itahana III (1986) Abb 429

70


	Pepaideumenoi am "Ort des Heiligen" : euergetische Initiativen und Kommunikationsformen in griechischen Heiligtümern zur Zeit der Zweiten Sophistik

