
Zeitschrift: Hefte des Archäologischen Seminars der Universität Bern

Herausgeber: Archäologisches Seminar der Universität Bern

Band: 16 (1997)

Artikel: Herakles in Bern : ein Beitrag zur Ikonographie des Heros im
dionysischen Bereich

Autor: Hillgruber, Heidrun

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521320

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heidrun Hillgruber

Herakles in Bern

Ein Beitrag zur Ikonographie des Heros im dionysischen Bereich

In der Antikensammlung Bern der Universität befindet sich - seit kurzem als Besitz - der

apulische, namengebende Glockenkrater des Schlaepfer-Malers (Taf. 4. 5)1. Angaben über

die Fundumstände liegen nicht vor, so dass wir uns mit einer stilistischen Einordnimg
zufriedengeben müssen. Trotz erkennbarer Einflüsse des Iliupersis-Malers ist der Schlaepfer-
Maler ein Vertreter des einfachen Stils; er gehört zu den Nachfolgern des Dijon-Malers und
seines Kreises. Seine Werke sind in die mittelapulische Phase zu datieren, vornehmlich in
das zweite Viertel des 4. Jhs. v. Chr.2.

Die Bildflächen des gut erhaltenen Kraters3 werden unten durch ein von
Schrägkreuzplatten unterbrochenes, umlaufendes Mäanderband begrenzt, oben unter der Lippen-
kehlung durch einen linksläufigen Lorbeerkranz. Palmettengebilde unter den Henkeln trennen

die beiden figürlichen Darstellungen voneinander und bilden deren seitliche Rahmung.
Dabei erscheinen jeweils zwei übereinander angeordnete Palmetten, die durch Rankengebilde

mit rhombischen Blüten voneinander abgesetzt sind. Die seitlichen Ranken, die sich bis

zu den figürlichen Szenen erstrecken, weisen auf der Vorderseite mit weisser Deckfarbe

bemalte, punktförmige Blüten auf. Zwischen den Henkelansätzen, die mit Strichornamenten
verziert sind, befindet sich ein schmaler, tongrundiger Streifen. Ebenso schmücken umlau-

Für die kritische Durchsicht des Manuskripts danke ich Frau Prof. Dr. M. Schmidt herzlich.

Abkürzungen:

LCS A. D. Trendall, The Red-Figured Vases of Lucania, Campania and
Sicily I. E (1967).

PhV A. D. Trendall, Phlyax Vases2 (1967).

RVAp I A. D. Trendall, A. Cambitoglou, The Red-Figured Vases of Apulia I
(1978).

RVAp II A. D. Trendall, A. Cambitoglou, The Red-Figured Vases of Apulia
H (1982).

1
Vgl. RVAp I 246 Nr. 165. Wenn Trendall unsere Vase dort als «repainted» bezeichnet, so ist da¬
mit, wie mir Dr. Ian McPhee freundlicherweise bestätigte, lediglich eine Übermalung der Bruchstellen

gemeint (dazu unten im Text); die Ikonographie ist davon nicht betroffen. Das Gefäss
misst 41,5 cm in der Höhe; der Durchmesser der Mündung beträgt 42,5 cm, der Fussdurchmesser

19, 5 cm. Der Krater, der sich während ca. dreier Generationen im Besitz der Familie befand,

fing kürzlich als Schenkung in den Besitz der Antikensammlung Bern der Universität über (Inv.
73).

2 Vgl. RVAp 1225 und die Übersichtstabelle Abb. 3.

3 Lediglich an der Mündung und am Fuss zeigen sich mehrere Bruchstellen, die jedoch geklebt
werden konnten. Die Rückseite weist kleine Bestossungen auf. Das Gefäss ist innen und aussen
mit schwarzem Glanzton überzogen; bei der modernen Restaurierung scheint die Oberfläche der
Vase gewachst worden zu sein. Auf der Unterseite des Fusses lassen sich Tonfarbbestimmungen
vornehmen: rötlich-beige (Munsell HUE 5YR 7/4) erscheint der Ton im Inneren des Fusses,
wesentlich rötlicher (Munsell HUE 10R 6/8) an der Unterseite des Gefässbauches. Der Tongrund hat
eine gelblich-rote Farbe (Munsell HUE 5YR 5/8). Um den figürlichen Szenen, vornehmlich
derjenigen auf der Vorderseite, besondere Akzente zu verleihen, ist weisse, gelbe und braune Deckfarbe

verwendet.

13



fende tongrundige Streifen den unteren Rand des Fusses, dessen Profilkehle und den oberen

Mündungsrand.
Als 'Standarddekoration'4 auf den Rückseiten der apulischen Glockenkratere, die im

einfachen Stil die am häufigsten verwendete Gefässform darstellen5, finden sich zumeist die

stereotypen Bilder der Manteljünglinge6. Analog den drei Figuren auf der Vorderseite treffen

wir auf dem Berner Gefäss ebenso drei Manteljünglinge an. Der links stehende Jüngling
wendet sich nach rechts seinen Kameraden zu, deren Blick und Bewegung ebenso auf diesen

ausgerichtet sind. Körper und Gesichter sind mit Ausnahme des Oberkörpers des linken

Jünglings, der anatomisch verkehrt frontal gezeichnet ist, im Profil wiedergegeben. Alle drei

tragen Sandalen und um den Kopf Binden, die als einzige Details auf dem Rückseitenbild

mit weisser Deckfarbe hervorgehoben sind. Der linke Jüngling hält einen Stock, der rechte

einen Kranz, während der mittlere ohne Attribut ganz in seinen Mantel gehüllt ist. Zwischen
dem links Stehenden und der Mittelfigur befinden sich im oberen Bildfeld Sprunggewichte,
die auf die Palästra als Ort des Geschehens hinweisen.

Die wie ein Krummstab geformte Borte im unteren Mantelteil des linken Jünglings, die

flach s-förmig geschwungene Linie in der oberen Mantelbegrenzung der beiden rechten

Jünglinge und die rundlichen Bäuche sind typische Charakteristika; sie zeigen deutlich die

Handschrift des Schlaepfer-Malers7.

Wenden wir tons nun der Dreifigurengruppe auf der Vorderseite des Kraters zu: Im
Zentrum der Darstellung sitzt Herakles, jung, unbärtig und nackt auf einem Felsen, über den

er sein Löwenfell gebreitet hat. Die untere Begrenzung des Felsens wird durch die weissen

Punkte, die unter dem Fell sichtbar werden, angedeutet. Der Heros trägt als weitere Attribute

die Keule in der gesenkten linken und einen Kantharos8 in der seitwärts ausgestreckten
rechten Hand. Diese mit weisser Deckfarbe gemalten Gegenstände erscheinen durch den

unregelmässigen Überzug mit gelblichem und bräunlichem Glanzton reliefartig. Der Held

4 A. D. Trendall, Rotfigurige Vasen aus Unteritalien und Sizilien (1990) 31.

5 Vgl. RVAp I Einführung, S. L (Übersichtstabelle).

6 Zur Deutung der Manteljünglinge vgl. M. Schmidt - A. D. Trendall - A. Cambitoglou, Eine
Gruppe Apmischer Grabvasen in Basel. Studien zu Gehalt und Form der unteritalischen Sepul-
kralKunst (1976) 25 mit Anm. 27 (M. Schmidt), H.-G. Hollein, Bürgerbild und Bildwelt der
attischen Demokratie auf den rotfigurigen Vasen des 6. - 4. Jahrhunderts v. Chr. (1988) und zuletzt
C. Isler-Kerenyi in: Studi sulla Sicilia Occidentale in onore di Vincenzo Tusa (1993) 93ff.

7
Vgl. RVAp I 244f. Auf der Berner Vase zeigt sich bereits der entwickelte Stil des Meisters. Die
schwungvolle s-förmige Linie im Oberteil des Mantels ist auf den früheren Werken des
Schlaepfer-Malers weniger prononciert, mit dünner aufgetragenem schwarzem Glanzton
wiedergegeben. Vgl. Trendall a. O. 246.

8 Die stiellose Form des Kantharos mit den flachen, nach aussen gerundeten Henkeln ist unge¬
wöhnlich auf den apulischen Vasenbildem. Üblich ist dagegen die Variante mit hohem Fuss und
den über den Gefässkörper weit herausragenden Schlaufennenkeln, die in Mündungshöhe durch
schmale Stützstege mit dem Gefässkörper verbunden sind. Vgl. die Form in RVAp Suppl. II 2
Taf. 98, 4; 104,1. 2. 6. Unter den zahlreichen Beispielen der Darstellungen auf Vasenbildem vgl.
RVAp I Taf. 67,1. 3; 85,1. 5; 111, 2; 115, 3; 129, 5; 130, 3; 131, 3; 132,1. 3. Der stiellose Kantharos
mit den niedrigen Henkeln ist lakonischen Ursprungs und wurde in Unteritalien und Attika gem
imitiert. Vgl. ein tarentinisches Gefäss aus dem dritten Jahrzehnt des 6. Jhs. bei F. G. LoPorto,
ASAtene 37/38, 1959/60, 168f. mit Abb. 147g. Ein lukanisches Beispiel findet sich bei dems.,
MonAnt 48, 1973, 230 (Tomba 4, 3) mit Taf. 73 Abb. 2, 3. Die meisten attischen Kantharoi dieser
Form gehören in das dritte Viertel des 5. Jhs. v. Chr. Vgl. B. A. Sparkes - L. Talcott, The Athenian
Agora 12. Black and Plain Pottery (1970) 113ff. Nr. 633-639 mit Abb. 7 und Taf. 27. Neben der
einfachen schwarzen Glanztonkeramik begegnet uns diese Form auch bei den rein omamental
verzierten attischen Vasen der Saint-Valentin-Gruppe. Diese Vorbilder fanden zahlreiche apulische
Nachahmungen. Vgl. hierzu H. Sichtermann, Griechische Vasen in Unteritalien aus der Sammlung

Jatta in Ruvo (1966) Kat.-Nr. 93-96 Taf. 149,1-4 und B. A. Sparkes, AntK 11,1968,9f. Taf. 7.

14



ist in Dreiviertelansicht wiedergegeben; sein Leib ist nach links, der Kopf dagegen nach

rechts gewandt. Der Blick des Heros, der durch das linke, perspektivisch falsch gezeichnete

Auge entstellt ist, schweift in die Ferne. Das dichte, krause Haar wird von einer schmalen

Binde umgeben, die tief in die Stirn gezogen ist9. Der gross und muskulös gezeichnete
Herakles bildet äusserlich einen Kontrast zu dem schmächtigen, jungen Satyrn, der ihm zur
Rechten steht. Dieser ist durch die Stupsnase, die spitzen Tierohren, von denen in der
Profilansicht nur eines sichtbar ist, und den Schweif deutlich gekennzeichnet. Dem Heros

zugewandt versucht er, einen Bogen ohne Pfeil mit blosser Hand zu spannen. Sein Blick peilt
über den Kopf des Herakles hinweg ein imaginäres Ziel an. Den Kopf des Satyrs schmückt

eine mit sichelförmigen Bögen verzierte Binde, die über der Stirn breiter gebildet ist und
hinten in zwei Schleifenbändchen ausläuft. Zwischen dem Heros und dem Silen befindet
sich im oberen Bildfeld ein sorgfältig gezeichnetes Bukranion, das der Maler durch die

Verwendimg von Deckweiss, gelblichem und braunem Glanzton detailreich dargestellt hat. Zur
Linken des Herakles steht eine Frau, die ebenso wie der Satyr der Mittelfigur zugewandt ist.

Doch anders als bei diesem sind bei ihr Blick und Handlung auf den Heros ausgerichtet. Sie

ist im Begriff, ihn zu bekränzen und für sein leibliches Wohl zu sorgen. Hierfür sprechen der
Lorbeerkranz in ihrer erhobenen Rechten und die Situla in ihrer Linken. Diese ist im oberen

Teil mit Ornamenten in der Form spitz zulaufender Winkel > verziert, entspricht aber im
übrigen der Darstellungsweise des Kantharos; die gelbliche Schattierung auf weissem Grund
mit dem leichten Spiegeleffekt dürfte beide Vasen als Metallgefässe charakterisieren10.

Bekleidet ist die weibliche Figur mit einem gegürteten Chiton11; auf dem Kopf trägt sie eine

hinten offene, gemusterte Haube mit Strahlendiadem und zwei rückwärts wehenden
Schleifenbändchen. Ihre Füsse sind beschuht, wobei dem Maler die Darstellung des linken Fusses

in der Dreiviertelansicht nicht gelungen ist. Aus demselben Grund sind der rechte Fuss des

Satyrs und der linke des Herakles missglückt. Geschmückt ist die Frau ferner mit einer
Perlenhalskette, kreuzförmigen Ohrgehängen und je drei Armreifen, von denen der dritte am
rechten Unterarm nicht vollständig ausgeführt ist. Der weisse Fleck auf dem hinteren Teil
der Haube ist eine moderne Restaurierung; ein Bruch am Kraterrand reicht an dieser Stelle

bis zur figürlichen Darstellung hinunter. Zwischen Herakles und der Frauenfigur erscheint

im oberen Bildfeld als Pendant zum Bukranion eine Phiale, die sich ebenso durch die
Verwendung von weisser und gelblich-brauner Deckfarbe betont vom Hintergrund abhebt.

Die Figuren bilden eine geschlossene Komposition: Der sitzende Herakles im Zentrum
der Darstellung wird von zwei stehenden Figuren gerahmt, die sich ihm zuwenden. Der
Held selbst nimmt zwar keinen Bezug auf die ihn umgebenden Personen, seine Körperhal-

9 Zu diesem Bindentypus vgl. A. Krug, Binden in der griechischen Kunst. Untersuchungen zur
Typologie (1967) 28f. mit Taf. II 8a.

10 Zur Verwendung und Bedeutimg der Farben in der apulischen Vasenmalerei vgl. H. Lohmann,
Grabmäler auf unteritalischen Vasen (1979) 20ff. Die Kantharoi auf den Vasenbildern stellen sehr
oft Metallgefässe dar. Vgl. hierzu Sparkes - Talcott a. O. 113 Anm. 1; H. Gericke, Gefässdarstel-
lungen auf griechischen Vasen (1970) 27; Lohmann a. O. 143; M. G. Kanowski, Containers of
Classical Greece. A Handbook of Shapes (1984) 50. Gleiches gilt für die Situlen. Vgl. G. Zahlhaas,
Grossgriechische und römische Metalleimer (1971) 174 Anm. 170. Im Gegensatz zum Kantharos
auf unserem Vasenbild (vgl. Anm. 8) begegnet die Form der Situla auf unzähligen Darstellungen.
Sie entspricht dem Typus B, der uns in Bronze- und Tonexemplaren sehr selten überliefert ist.
Vgl. Zahlhaas a. O. 77ff. Zu unteritalischen Situlen vgl. femer K. Schauenburg, AA 1981, 462ff.,
bei dem der Typus B der Form I entspricht, und A. Kossatz-Deissmann, AA 1990,505ff.

11 Charakteristisch für den Schlaepfer-Maler sind die klar gegliederten Faltenzüge und der fett
gezeichnete Doppelstreifen auf der Vorderseite des Gewandes, der sich von der Tinken Bmst bis
zum Saum hinunter geradlinig erstreckt. Die rechte Bmst zeichnet sich deutlich unter dem Chiton

ab. Vgl. hierzu RVAp 1244.

15



tung aber korrespondiert mit der Gruppe. Deren feste Geschlossenheit wird ferner durch die

Anordnimg der Figuren auf einer gemeinsamen Grundlinie unterstrichen. Der Felsen und
die steinige, unebene Standfläche lokalisieren die Szene in der freien Natur. Darüber hinaus
weisen das Bukranion und die Phiale auf ein Heiligtum hin, das durch die Anwesenheit des

Satyrs und der Mänade, die wir in der Frau erkennen dürfen, und ferner durch die Attribute
Kantharos und Situla dem Gott Dionysos zuzuordnen ist. Die Szene zeigt uns also einen auf

dionysisch geweihtem Boden ruhenden Herakles, umgeben vom Thiasos.

Das Bildthema 'Herakles im dionysischen Kreis' begegnet uns auf den Denkmälern
bereits seit archaischer Zeit. Den Helden allein in Gesellschaft von Satyrn und bisweilen auch

Mänaden zeigen uns zwei Bildtypen, die gleichzeitig im letzten Viertel des 6. Jhs. v. Chr.

aufgekommen sind. Zum einen sind dies die Bedienungsszenen, die vornehmlich in der
attischen Vasenmalerei in die Jahrzehnte um 500 v. Chr. gehören12. Sie stellen den meist

liegenden und mit einem Himation bekleideten Herakles dar, dem sich dienstbeflissen

Satyrn nähern, um Wein einzuschenken oder den Helden mit Musik und Tanz zu erfreuen.
Das Gelage des Herakles, der nach erlittener Mühsal durch den Genuss der dionysischen
Freuden Kraft schöpft für neue gewaltige Aufgaben, steht im Vordergrund dieser Bilder.
Der Heros befindet sich zwar im Ruhezustand, ist aber dennoch aufmerksam und innerlich
am Geschehen beteiligt. Er nimmt Bezug auf die ihn bedienenden Satyrn, streckt ihnen mit
der Aufforderung zum Einschenken den Kantharos, die Kylix, das Rhyton oder den Skyphos

entgegen. Dabei lässt er die wilden Gesellen nicht aus dem Auge, kennt er doch ihre angeborene

Faulheit und Lust zum Schabernack. Wie berechtigt die Skepsis des Heros ist, zeigt sich

im linkischen Auftreten der Silene; so deuten ihre geduckte Körperhaltung und ihre hektischen

Bewegungen die stetige Bereitschaft an, jede günstige Gelegenheit zu nutzen, den

guten Wein selbst zu trinken oder sich mit dem Hab und Gut des Helden davonzuschleichen.

In diesem Sinne zeigen auch einige Bilder dieser Gruppe, wie Herakles sich gegen die

unzuverlässigen und diebischen Unholde zur Wehr setzen muss13. Solche Darstellungen
bilden den Übergang zum zweiten Bildtypus, den Waffenraubszenen14.

Der Reiz dieser Bilder, die sich weitaus grösserer Beliebtheit erfreuten und in der
Vasenmalerei bis ins 4. vorchristliche Jahrhundert belegt sind, liegt in der Gegenüberstellung
des wehrlosen Heros mit den feigen Satyrn. Diese nichtsnutzigen Gesellen bestehlen den
schlafenden Herakles. Sie treten dabei zu mehreren auf, ergreifen seine Waffen und Attribute,

Löwenfell, Keule, Köcher und Bogen, und eilen sogleich in verschiedene Richtungen
davon, jedoch nicht ohne einen verstohlenen, ängstlichen Blick zurück auf ihr Opfer zu werfen.

Durch die Kontrastierung des eigentlich übermächtigen, jetzt jedoch angreifbaren Helden

mit den von Natur aus feigen, nun aber Mut demonstrierenden Silenen entsteht ein
komisches Element, das seine Inspiration sicher dem Satyrspiel verdankt.

Im Gegensatz zur attischen Vasenmalerei begegnen uns in der imteritalischen nur sehr

wenige Beispiele dieses Themas, die sich darüber hinaus grundlegend von den attischen
Bildern unterscheiden. Anders als diese sind die unteritalischen Darstellungen an Details

12 Vgl. hierzu ausführlich S. R. Wolf, Herakles beim Gelage (1993) 36ff.; 145f.; 151ff. mit Abb. 80-99.

13 Vgl. Wolf ebenda Kat.-Nr. sf. 14 (Abb. 82. 83); sf. 41 (Abb. 93-96); sf. 62; rf. 27 (Abb. 86).

14 Vgl. S. Papaspyridi Karouzou, BCH 60, 1936, 152ff.; F. Brommer, Satyrspiele. Bilder griechischer
Vasen2 (1959) 34ff.; ders., Herakles II. Die unkanonischen Taten des Helden (1984) 89 mit Anm.
106; J. D. Beazley, Apollo 3/4, 1963/64, 3ff.; I. McPhee, AntK 22, 1979, 38ff.; D. F. Sutton,
AncWorld 9, 1984, 125 (Anonymous, Heracles Satyricus [?] II); R. Vollkommer, Herakles in the
Art of Classical Greece (1988) Kat.-Nr. 502-504; I. Gallo, AeR 34, 1989, Iff.; Wolf a. O. 36f.; 39f.;
153f. mit Abb. 101-117.

16



reicher gestaltet und verraten den Grund für die Schwäche des Helden: Eine apulische
Oinochoe in Tarent aus der Sammlung Ragusa15 zeigt Herakles, wie er nach ausgiebigem
Essen und Trinken auf seinem Löwenfell der Länge nach ausgestreckt auf dem Bauch liegt
und seinen Rausch ausschläft. Essensreste, Amphora und Krater, die verstreut auf dem
Boden herumliegen, sind stumme Zeugen eines ausschweifenden Gelages. Hier sind es auch

keine Satyrn, sondern Pane, die Herakles berauben. Silene finden sich dagegen wieder auf

einem peucetischen Lebes Gamikos in Bari und einem apulischen Glockenkrater in der

Sammlung Moretti in Mailand16. Die Wehrlosigkeit des Herakles auf dem zuletzt genannten
Gefäss hat jedoch eine andere Ursache: Der Heros wird von zwei Satyrn beraubt, als er in
Abwesenheit des Atlas die Weltkugel trägt. In frecher Weise treiben die Unholde ihren Spott
mit dem Heros, der hilflos mitansehen muss, wie diese sich seelenruhig und tänzelnd seiner

Waffen bemächtigen. Diese Darstellung unterscheidet sich natürlich von den anderen Waf-
fenraubszenen hinsichtlich des mythischen Themas, doch teilt sie mit jenen die charakteristischen

Satyrspielelemente.
Ein Vergleich des apulischen Kraters in Bern mit den vorgestellten Bildtypen zeigt

Anlehnungen an beide Themen, in erster Linie jedoch deutliche Divergenzen. Herakles wird
von der Mänade bedient - eine Rolle, die auf den spätarchaisch-hochklassischen Bildern
zumeist ausschliesslich von den linkischen Satyrn übernommen wurde. Mit ernster, feierlicher

Gebärde ist sie im Begriff, den Heros zu bekränzen17; der Weingenuss wird durch die
Attribute Situla und Kantharos lediglich angedeutet und steht nicht im Vordergrund der

Darstellung. In gleicher Weise wird mit der Sitzhaltung des Helden ein Hinweis darauf
gegeben, dass kein Gelage gemeint ist. Überhaupt sind in der unteritalischen Vasenmalerei

diejenigen Bilder selten, die den zum Symposion gelagerten Herakles zeigen18. Ihren Anfang
nehmen sie im ausgehenden 5. Jh. v. Chr. und treten in der Folge nur sehr vereinzelt auf.

Typische ikonographische Merkmale sind neben der lagernden Haltung des Heros vor allem
die Hervorhebung des Symposiongeschirrs. Hierzu gehören die niedrigen Tischchen vor der
Kline des Zechers19, Körbe und Schalen mit verschiedenen Speisen, mehrere Trink- und

15 Die Vase ist um 360 v. Chr. zu datieren. Vgl. RVAp 1112 Nr. 76; LIMC V (1990) 180 s. v. Herakles
Nr. 3498 (J. Boardman); McPhee a. O. mit Taf. 15,1-3; Vollkommer a. O. Kat.-Nr. 504; Wolf a. O.
221 (Apul.).

16 Peucet. Lebes Gamikos in Bari, Museo Archeologico 6209 (4. Jh. v. Chr.): LIMC V (1990) 156 s. v.
Herakles Nr. 3238 (J. Boardman); McPhee a. O. 40f. Taf. 16; Wolf a.O. 221 (Peucet.). - Apul. Glok-
kenkrater in Mailand, Slg. Moretti (um 380 v. Chr.): PhV2 38 Nr. 45; LIMC V (1990) 102 s. v.
Herakles Nr. 2687 Taf. 102 (J. Boardman); T. B. L. Webster, Monuments Illustrating Tragedy and
Satyr Play2 (1967) 169 (Atlas); A. D. Trendall - T. B. L. Webster, Illustrations of Greek Drama
(1971) 38 Abb. n, 13; McPhee a. O. 40; Sutton a. O. 124 (Anonymous, Atlas); Vollkommer a. O.
Kat.-Nr. 471.

17 Motivisch sehr ähnlich ist die Szene auf einem lukanischen Volutenkrater des Primato-Malers in
Neapel (H. 1761) gestaltet, der in die Zeit um 350 v. Chr. gehört. Vgl. LCS 167 Nr. 927; LIMC IV
(1988) 822 s. v. Herakles Nr. 1535 Taf. 547 (J. Boardman); P. Mingazzini, Le rappresentazioni
vascolari del mito dell' apoteosi di Herakles, MemLinc, 6. Ser. 1, 1925, 457 Nr. 174 mit Taf. 6,1.
Mingazzini sieht die Frau jedoch nicht als Mänade, sondern als 'Nike apteros' an. Anders dagegen

K. Schauenburg, Gymnasium 70, 1963, 118 mit Anm. 27; R. Hurschmann, Symposienszenen
auf unteritalischen Vasen (1985) 70 mit Anm. 231. Vgl. ferner zum Thema Bekränzung des
Herakles durch eine Frau die Literaturangaben bei M. Blech, Studien zum Kranz bei den Griechen

(1982) 432.

18 Diese stehen ausschliesslich in einem dionysischen Kontext: Entweder zeigen sie den Heros mit
Dionysos zechend oder aber allein lagernd im Beisein des Thiasos. Hierzu ausführlich
Hurschmann a. O. 64ff.

19 Auf dem Halsbild eines Volutenkraters des Malers der Dionysosgeburt trägt ein Satyr einen recht
langen Tisch dienstbeflissen herbei, den er vor dem gelagerten Herakles abzusetzen gedenkt. Die

17



Vorratsgefässe, die, abgesehen von denen, die die Figuren in den Händen tragen, oft auf
dem Boden stehend oder im oberen Bildfeld hängend dargestellt sind. Auch zeigt sich der
Heros nicht nackt, sondern mit einem Himation bekleidet, das den Unterkörper vollständig
bedeckt. Wie auf den früheren attischen Gelagebildern hängen seine Attribute, Keule,
Köcher und Bogen, zumeist von der oberen Begrenzung des Bildfeldes herab. Auf einem luka-
nischen Glockenkrater des Brooklyn-Budapest-Malers der Jahrzehnte 400-380 v. Chr.20

lasten die Waffen über dem Kopf des Heros wie ein Damoklesschwert. Das frontal gezeichnete,

stark in Falten gelegte Gesicht des Herakles ist Ausdruck für sein schicksalhaftes und
mühevolles Leben, in dem allein die dionysischen Freuden Erleichterung bringen. Der Heros

wird hier zwar auch von einem Angehörigen des Thiasos bekränzt, doch fehlt dieser

Darstellung im Vergleich zur unsrigen die Betonimg des unbeschwerten Für-Sich-Seins des

Helden und eine Bestimmimg des Ortes als Heiligtum. Herakles wird als siegreicher Heros

und Symposiast vom Gefolge des Dionysos gefeiert21.

Eine Änderung der Bildaussage unter den attischen Bedienungsszenen scheint sich
erstmals auf einer Kylix in Berlin zu vollziehen, die um 450 v. Chr. zu datieren ist22. Das Innenbild

der Schale zeigt Herakles sinnierend auf einem Felsen sitzend. Um seine Verinnerli-
chung deutlich hervorzuheben, ist das Gesicht des Helden in der Vorderansicht dargestellt.
Sein Blick geht ins Leere, trifft also nicht den ihm zur Seite stehenden Satyrn, und dieser

wartet seinem Herrn nicht nur feierlich und ernst wie unsere Mänade auf, sondern wirkt
durch die zum bärtigen Kinn erhobene Linke sogar selbst nachdenklich23. Die Oinochoe in
der gesenkten Rechten des Satyrs und der Kantharos, den der Heros ebenso wie die Keule
demonstrativ vorzeigt, sind fast schon zu funktionslosen Attributen erstarrt. Die Profilansicht

des stehenden Silens kontrastiert mit dem frontal wiedergegebenen Oberkörper des

sitzenden Herakles und unterstreicht seine dienende Rolle, die er jetzt in kultivierter Weise

wahrnimmt. Aus dem diebischen Unhold ist ein braver, zivilisierter Diener geworden, in
dessen Anwesenheit der Heros entrückt gezeigt werden kann.

Das einfache Schema des sitzenden Herakles, der von einem Satyrn und einer Mänade

gerahmt wird, zeigt eine in die Jahrzehnte 420-400 v. Chr. gehörende Oinochoe des Malers

von Ferrara T 27124. Wie auf dem Berner Gefäss weisen die Gesten und Handlungen der

Thiasosfiguren auf die Mittelfigur hin, die hier jedoch am Geschehen teilnimmt. Der Heros

Vase gehört in die Jahrzehnte 410-390 v. Chr. und befindet sich in Tarent, Museo Nazionale I. G.
8264. Vgl. RVAp I 35 Nr. 6; LIMC IV (1988) 819 s. v. Herakles Nr. 1515 (J. Boardman); CVA Ta-
ranto (2) IV D, r Taf. 26, 3; Hurschmann a. O. Kat.-Nr. A 6 (mit weiterer Literatur); Vollkommer
a. O. Kat.-Nr. 493.

20 Die Vase befindet sich in Warschau, Nationalmuseum 147384. Vgl. LCS 109 Nr. 566 Taf. 56,1-2;
LIMC IV (1988) 819 s. v. Herakles Nr. 1514 Taf. 546 (J. Boardman); CVA Warschau (4) Taf. 3,1-3;
Hurschmann a. O. 79ff. (Kat.-Nr. L 10); Vollkommer a. O. Kat.-Nr. 497.

21 Die Bekränzung deutet in diesem Zusammenhang keine Vergöttlichung des Herakles an. Vgl.
Hurschmann a. O. 81 und besonders Wolf a. O. (s. o. Anm. 12) 76.

22 Kylix des Malers von Louvre G 456 in Berlin, Staatl. Museen Preuss. Kulturbesitz, Antikenslg. F
2534. Vgl. ARV2 826,25 (Addenda2 294); LIMC V (1990) 155 s. v. Herakles Nr. 3218 0- Boardman);
CVA Berlin, Antiquarium (2) Taf. 100,4. Eine ausführliche Interpretation des Vasenbildes in
Auseinandersetzung mit der in der Literatur oft geäusserten Annahme, die Darstellung illustriere ein
Satyrspiel, liefert Wolf a. O. (s. o. Anm. 12) 147ff. (Kat.-Nr. rf. 29 mit weiterer Literatur) Abb. 87.

23 Als Ausdruck von Ängstlichkeit und Verlegenheit interpretiert G. Neumann, Gesten und Gebär¬
den in der griechischen Kunst (1965) 110, die Geste des Satyrs. Der Griff in den Bart oder an das
Kinn kann jedoch auch andere Bedeutungen haben. Ein Sinnieren erkennt in dieser Geste K.
Schefold, Boreas 5,1982,67f.

24 Ferrara, Museo Nazionale 32687. Vgl. ARV2 1356, 3; LIMC V (1990) 155 s. v. Herakles Nr. 3220
Taf. 144 (J. Boardman); Vollkommer a. O. (s. o. Anm. 14) Kat.-Nr. 485.

18



ist der Mänade zugewandt und ergreift die von ihr gereichte Schale. Hinter seinem Rücken

macht ihm der Satyr seine Aufwartimg; in der Linken hält er den Thyrsosstab, die rechte

Hand streckt er dem Helden in einem Redegestus entgegen. Die leicht gebeugte Haltung des

Silens dürfte seine Achtung vor dem Heros zum Ausdruck bringen. Nicht nur hinsichtlich
der Komposition, sondern auch der inhaltlichen Aussage weist diese Darstellung
Gemeinsamkeiten mit unserer apulischen Szene auf: Nicht mehr das Gelage des Helden und Siegers

steht im Vordergrund dieser Bilder, sondern die Verehrung des Herakles durch die Begleiter
des Dionysos. In der attischen Vasenmalerei des 4. Jhs. v. Chr. findet das Thema in dieser

schlichten Form keine Fortsetzung mehr. Statt dessen begegnen uns mehrere, frei im Raum

angeordnete Figuren, die sich zwar nach wie vor um den in der Mitte ruhenden Herakles

gruppieren, jedoch nicht immer in ihrer Gesamtheit dem Thiasos angehören. Weitere
Heroen und Götter, unter ihnen bevorzugt Iolaos, Athena, Nike und Hermes, sind mit von der
Partie. Auf diesen Darstellungen erscheinen die bisweilen ins zweite Glied gerückten Satyrn
meist ähnlich linkisch und dienstbeflissen wie auf den früheren Bedienungsszenen25.

Die unteritalischen Bilder setzen dagegen die einfache Komposition fort: Ein kampanischer

Glockenkrater des APZ-Malers in Agrigent, der in das Jahrzehnt 330-320 v. Chr. zu
datieren ist, führt uns den auf seinem Löwenfell sitzenden, bekränzten Herakles mit
aufgerichteter Keule vor Augen26. Links von der Mittelfigur erscheint wieder der Satyr, rechts die
Mänade. Diesmal richtet der Heros seinen Blick auf den die Doppelflöte blasenden Silen,
sein Körper ist nach rechts der Mänade zugewandt, die ein Tablett mit Speisen für ihn
bereithält. Dieses spätkampanische Bild ist formal und inhaltlich der erheblich früheren
attischen Oinochoe in Ferrara an die Seite zu stellen. Obschon die Komposition auf dem
unteritalischen Gefäss besser gelungen ist, teilen sie die wesentlichen Elemente, den feierlichen
Ernst und die Verehrung, die dem Heros vom Thiasos zuteil wird. Im Gegensatz zum Berner
BCrater bleibt in beiden Darstellungen der Ort der Szene imbestimmt, und Herakles zeigt sich

nicht vergeistigt oder entrückt. Das Für-Sich-Sein des Heros kommt dagegen auf einem

pästanischen Glockenkrater der Jahrzehnte 350-330 v. Chr. zum Ausdruck27. Allerdings ist
in dieser Darstellung die geschlossene Dreifigurenkomposition aufgelockert; der aufwartende

Satyr erscheint auf der Rückseite des Gefässes, lediglich die Büste einer Mänade im
oberen Bildfeld der Vorderseite. Das grosse Füllhorn links im Bild, auf das der Heros mit
Körperhaltung und Blick ausgerichtet ist, weist auf die Bedeutung des Herakles im Bereich
der Fruchtbarkeit hin?8. Hierzu passen auch die Trinkgebärde des Helden und die Früchte,
die ihm der jugendliche Satyr zureicht.

25 Die Denkmäler sind zusammengestellt bei Vollkommer a. O. (s. o. Anm. 14) Kat.-Nr. 480-484.
486-492. Vgl. überdies S. Woodford, Exemplum Virtutis: A Study of Heracles in Athens in the
Second Half of the Fifth Century B. C. (1966) 172ff.; J. Boardman, Rotfigurige Vasen aus Athen. Die
klassische Zeit (1991) 177; ders., LIMC V (1990) 170f. s. v. Herakles; Wolf a. O. (s. o. Anm. 12)
145f.; M. Söldner in: B. Schmaltz (Hrsg.), IDEAI. Konturen des griechischen Menschenbildes
(1994) 150ff. (Kat.-Nr. 47); 160f. (Literaturhinweise zum Stichwort 'Heraklesgelage').

26 Vgl. LCS 505 Nr. 480 Taf. 198,1; LIMC V (1990) 156 s. v. Herakles Nr. 3225 (J. Boardman); Voll¬
kommer a. O. (s. o. Anm. 14) Kat.-Nr. 499.

27 Die Vase befindet sich in Neapler Privatbesitz. Vgl. K. Schauenburg, RM 93,1986,143ff. Taf. 36;
37,1; Vollkommer a. O. (s. o. Anm. 14) Kat.-Nr. 500. Zu vergleichen ist in diesem Zusammenhang
eine Zweifigurenkomposition (ruhender Herakles und bedienender Satyr) auf einer kampanischen

Hydria der Foundling-Gruppe in London, Freud-Museum 4400: LCS Suppl. HI 181 Nr.
113a; LIMC V (1990) 156 s. v. Herakles Nr. 3224 (J. Boardman); Vollkommer a. O. Kat.-Nr. 498; L.
Bum in: L. Gamwell - R. Wells (Hrsg.), Sigmund Freud and Art (1989) 87 (mit Abb.).

28 Vgl. hierzu Vollkommer a. O. (s. o. Anm. 14) 86.

19



Während die Darstellungen, die Herakles gerahmt von Satyr und Mänade zeigen, sehr

selten sind29, begegnet uns das gleiche Motiv mit Dionysos als Mittelfigur in der unteritalischen

Vasenmalerei unzählige Male. Wie Herakles auf unserem Vasenbild sitzt der Gott
zumeist in freier Natur auf einem Felsen, über den er seinen Mantel gebreitet hat30. Oft trägt
er seine charakteristische Schlaufenbinde im Haar, viele Male wird er von der Mänade
bekränzt31. Auch Dionysos erscheint nackt und wird durch seine Attribute, Thyrsosstab, Nar-
thexstaude, Phiale oder Kantharos, gekennzeichnet. Häufig steht er mit einer der beiden

Thiasosfiguren im Dialog, andere Bilder zeigen ihn entrückt mit einem in die Ferne schweifenden

Blick32. Bisweilen charakterisieren Bukranien oder Altäre den Ort des Geschehens als

Heiligtum des Gottes33, dem zu Ehren religiöse Feiern abgehalten werden. Dargestellt ist auf
all diesen Bildern die Verehrung des Dionysos im Kult durch sein Gefolge.

Ein Vergleich mit den vorgestellten Dreifigurenszenen, die den ruhenden Herakles in
ihrer Mitte zeigen, macht deutlich, dass auf diesen Bildern eine Gleichsetzimg des Heros mit
Dionysos angestrebt wird. Denn der Heros wird mit denselben feierlichen Riten und
Zeremonien verehrt wie der Gott selbst34, für den er geradezu stellvertretend erscheinen kann.

Die enge Verbundenheit der beiden Halbgötter, die vielen Gemeinsamkeiten und zahlreichen

Parallelen in ihrer Lebensgeschichte sind uns hinlänglich bekannt: Beide sind sie

Zeussöhne, haben eine sterbliche Mutter und sind Hera gleichermassen verhasst. Beide führt ein

mythisches Abenteuer in die Unterwelt, beide werden unter die olympischen Götter
aufgenommen. Gemein ist den zweien ferner die Verbindung zur Fruchtbarkeit und die

Trinkfreudigkeit. Dementsprechend weisen auf den archäologischen Denkmälern Herakles- und

29 Das gilt auch für diejenigen Bilder, auf denen ein in der Mitte ruhender Herakles umgeben von
zwei ihn bedienenden Satyrn erscheint. Die einzige mir bekannte Darstellung dieser Art zeigt der
einst im Kunsthandel Chicago befindliche kampanische Kelchkrater des Cnequer-Malers: A. D.
Trendall in: Kotinos. Festschrift für E. Simon (1992) 301 Nr. II (IIa) Taf. 66, 3-4. Wie auf dem Berner

Gefäss ist der Heros auch hier mit Kantharos und Keule ausgestattet; sein Blick schweift in
die Feme. Sehr ähnlich gebildet ist die weit in die Stirn gezogene Binde, die das krause und mit
Laub bekränzte Haar umgibt. Anders als beim Bemer Heros ist der Unterkörper von einem Hi-
mation bedeckt; der Held ist lediglich an seiner Keule zu identifizieren.

30 Vgl. Stamnos in Paris, Cabinet des Medailles 949: RVAp I 429 Nr. 71 Taf. 159, 3. - Oinochoe,
ehem. Kunsthandel Rom: RVAp II 508 Nr. 117 Taf. 182, 2. - Kelchkrater im Louvre K 127: RVAp
II 539 Nr. 332 Taf. 203, 4. - Glockenkratere in Lecce: CVA Lecce (2) Taf. 21, 4. 7. - Kolonettenkra-
ter in Bologna: CVA Bologna (3) IV D, r Taf. 15, 3. - Kolonettenkrater in Göttingen aus Slg.
Fontana: CVA Göttingen (1) Taf. 5,1. Die Reihe liesse sich beliebig fortsetzen.

31 Vgl. beispielsweise Situla in Los Angeles, Kunsthandel: RVAp I 343 Nr. 35 Taf. 111, 2—4. -
Glockenkrater in Matera 11036: RVAp I 367 Nr. 63 Taf. 120, 5. - Glockenkrater in Lecce: CVA
Lecce (2) Taf. 19, 5. - Volutenkrater in München: C. R. Cassano, Principi, imperatori, vescovi
(1992) 167. - Oinochoe in Neapel, Privatbesitz: RVAp Suppl. II 1, 71 Nr. 44c Taf. 12,1. Auf einem
lukanischen Volutenkrater in Toledo (81.110) bekränzt Äriadne Dionysos mit Lorbeer. Vgl. LCS
Suppl. III 46 C 22 Taf. 7; M. E. Mayo, The Art of South Italy. Vases from Magna Graecia (1982)
63ff. Nr. 6. Zum Lorbeer des Dionysos vgl. H. Jucker, Das Bildnis im Blätterkelch (1961) 210 mit
Anm. 18; Blech a. O. (s. o. Anm. 17) 243 mit Anm. 153 (mit weiterer Literatur).

32 Vgl. Kolonettenkrater in Genf MF 290: RVAp 1368 Nr. 76 Taf. 121,5. - Volutenkrater in Bonn 100:
RVAp 1417 Nr. 14 Taf. 150,2. - Situla, Kunsthandel: K. Schauenburg, AA 1981,471 Abb. 13.

33 Vgl. den in Anm. 32 aufgeführten Kolonettenkrater in Genf MF 290. - Glockenkrater im Louvre S
4049: RVAp I 387 Nr. 214 Taf. 132, 3. - Volutenkrater in Bari 6270: RVAp 1420f. Nr. 41 Taf. 154, 2.

- Volutenkrater in Genf, Kunsthandel: K. Schauenburg, RM 91,1984, Taf. Ill, 1.

34 Vgl. in diesem Zusammenhang auch Darstellungen, die Opferhandlungen des Thiasos für
Herakles und Dionysos zeigen. Opfer für Dionysos: Apulischer Volutenkrater in Neapel 2411:
RVAp I 35 Nr. 8; M. Bieber, Jdl 32, 1917, 43 Abb. 16. - Opfer für Herakles: Apulischer Glockenkrater

des Eton-Nika-Malers in London, British Museum E 505: RVAp I 78 Nr. 88; LIMC IV (1988)
781 s. v. Herakles Nr. 1097 Taf. 520 ebenda 804 Nr. 1392) (O. Palagia); Vollkommer a. O. (s. o.
Anm. 14) Kat.-Nr. 508.

20



Dionysosdarstellungen bereits seit spätarchaischer Zeit sehr ähnliche oder sogar gleiche

ikonographische Merkmale auf. Hier ist zuallererst der Kantharos zu nennen, der beiden als

Attribut gegeben ist?5. Während allerdings die Verbindung des Heros mit dem Kantharos in
der attischen Vasenmalerei geläufig ist und durch etliche Beispiele belegt werden kann36,

begegnet uns dieses Motiv auf den unteritalischen Vasen wesentlich seltene]37. Vor diesem

Hintergrund scheint der Kantharos in der Hand des Herakles auf unserem apulischen Bild
einen deutlichen Hinweis darauf zu geben, dass der Vasenmaler die Austauschbarkeit der

beiden dem Wein gleichermassen zusprechenden Zeussöhne betonen wollte.

Völlig gleichberechtigt erscheinen denn auch die göttlichen Brüder auf dem Innenbild
einer attischen Kylix in Würzburg, die dem Jena-Maler zuzuschreiben ist und in das Jahrzehnt
390-380 v. Chr. gehört38. Eng umschlungen und mit den Blicken aufeinander bezogen

bewegen Herakles und Dionysos sich im Komos nach links. Der Altar rechts im Bild lokalisiert
die Szene in einem Heiligtum. Wie ein Zwilling dem anderen gleichen sie sich; beide sind

jung, bartlos, von identischem Körperbau und nackt, tragen Blumengebinde im Haar und
ihre Mäntel locker um den Körper geworfen. Allein die Attribute Keule und Thyrsosstab

ermöglichen uns die eindeutige Identifikation. Ahnliches gilt für die unteritalischen
Symposienbilder, die Herakles und Dionysos beim gemeinsamen Gelage zeigen. Bemerkenswert ist
in diesem Zusammenhang, dass auf den unteritalischen Darstellungen kein anderer Gott
oder mythischer Zecher mit Dionysos beim Symposion verbunden wird als eben Herakles39.

35 Vgl. G. W. Elderkin, Kantharos. Studies in Dionysiac and Kindred Cult (1924) 99ff.; Th. H. Car¬
penter, Dionysian Imagery in Archaic Greek Art. Its Development in Black-Figure Vase Painting
(1986) 98ff. und bes. 117 mit Anm. 83. Vgl. besonders die Darstellungen auf dem Psykter des
Kleophrades-Malers in Compiegne (ARV2 188, 66; CVA Compiegne Taf. 13, 7. 8 u. Taf. 16) und
einer Pelike in Brüssel, die um die Mitte des 5. Jhs. v. Chr. entstanden ist (ARV2 1121,11; CVA
Bruxelles [2] III I, c Taf. 19,4b. 4d; LIMC V [1990] 154f. s. v. Herakles Nr. 3206 Taf. 144 [J. Board-
man]; Vollkommer a. O. [s. o. Anm. 14] Kat.-Nr. 267). Zum Kantharos in den Gelagebildern des
Herakles vgl. Wolf a. O. (s. o. Anm. 12) 88ff.

36 Vgl. allein die kleine Auswahl bei Gericke a. O. (s. o. Anm. 10) 122ff. Kat.-Nr. 18. 22. 38. 67.110.
128.140.146.167.189.192. 215. Das 4. Jh. bleibt dabei ganz unberücksichtigt.

37 Mir sind folgende Beispiele bekannt: Kelchkraterfr. des Malers der Dionysosgeburt in Tarent,
Museo Nazionale I.G. 4600: RVAp I 36 Nr. 11; A. D. Trendall - A. Cambitoglou in: Melanges of-
ferts ä K. Michalowski (1966) 687 Taf. 6 Abb. 16; Hurschmann a. O. (s. o. Anm. 17) 66f. Kat.-Nr. A
8 (obschon der Kantharosrest auch zu Dionysos gehören könnte, der hier ergänzt werden muss).
- Kolonettenkrater des York-Malers in Oxford, Ashmolean Museum 1947.266: RVAp 194 Nr. 215;
Hurschmann a. O. Kat.-Nr. A 25 Taf. 9,1. - Glockenkrater des Varrese-Malers in Agrigent R 180:
RVAp I 345 Nr. 61; Vollkommer a. O. (s. o. Anm. 14) Kat.-Nr. 377 mit Abb. 67 (Nike reicht dem
opfernden Herakles einen Kantharos). - Apulischer Volutenkrater, ehem. Kunsthandel Basel: K.
Schauenburg, Jdl 104,1989, 55 Abb. 39 (vgl. Anm. 56). - Oinochoe des Ascoli Satriano-Malers in
Princeton 1989.30: RVAp Suppl. II 2, 224 Nr. 878b Taf. 57,1 (ein Panisk reicht dem Heros einen
Kantharos). - Oinochoe des Malers von Neapel 1959 in Bern, Historisches Museum D 18: LCS
Suppl. lH 79 Nr. 810a Taf. 10, 3; Hurschmann a. O. Kat.-Nr. L 15. - Skyphos des Malers der
Lugano Pyxis in Gela: LCS Suppl. III 274 Nr. 46c; A. D. Trendall, NumAntCl 9, 1980, 100 Abb. 9;
Vollkommer a. O. Kat.-Nr. 507. - Kelchkrater des Chequer-Malers, ehem. Kunsthandel Chicago:
Trendall (s. o. Anm. 29). Eine systematische Durchsicht des Materials müsste allerdings noch
geleistet werden.

38 Vgl. LIMC III (1986) 472 s. v. Dionysos Nr. 584 Taf. 366 (C. Gasparri); Vollkommer a. O. (s. o.
Anm. 14) Kat.-Nr. 386 mit Abb. 68; dazu ausführlich H. Froning, Würzbjb 1, 1975, 201ff., und
jüngst V. Paul-Zinserling, Der Jena-Maler und sein Kreis. Zur Ikonologie einer attischen
Schalenwerkstatt um 400 v. Chr. (1994) 31ff. Motivisch ganz ähnlich ist eine zur gleichen Zeit entstandene

Schale des Diomedes-Malers in Marzabotto (vgl. LIMC III [1986] 472 s. v. Dionysos Nr. 583
Taf. 366 [C. Gasparri]; Vollkommer a. O. Kat.-Nr. 385; V. Paul-Zinserling a. O. Taf. 4, 2);
allerdings ist Dionysos hier im Gegensatz zu Herakles bärtig dargestellt. Die enge Verbindung von
Herakles und Dionysos, wie sie auf den beiden Schalen deutlich zum Ausdruck gebracht wird,
führt Paul-Zinserling auf die von ihr vermutete Funktion des Herakles als bakchischen Mysten
zurück.

39 Vgl. Hurschmann a. O. (s. o. Anm. 17) 92. Die Denkmäler sind zusammengestellt bei dems. a. O.

21



Austauschbar und von gleichem Status erscheinen Gott und Heros ferner in
Zweifigurenkompositionen, die einmal Herakles mit einer aufwartenden Mänade, ein andermal

Dionysos mit einer seiner Dienerinnen zeigen. Wieder sind die Bilder formal und inhaltlich völlig

identisch und nur die Attribute verschieden. Auf einem Glockenkrater des Malers der

langen Überfällt0 sitzt Herakles auf einem Altar nach links, einer Mänade mit Thyrsosstab
und Situla zugewandt. Der Heros hält eine Kanne in der rechten Hand, seine Keule in der
linken. Als weiteres Attribut trägt er den Köcher an der linken Flanke. Sein Haar ist von
einer schmalen, kurzen Binde umgeben. Ein anderer Glockenkrater des Schlaepfer-Malers in
Bologna41 zeigt den auf seinem Mantel sitzenden Dionysos mit Schlaufenbinde, Thyrsosstab
und Kantharos. Die ihm gegenüberstehende Mänade präsentiert graziös ein Tablett mit
Speisen. Ikonographisch gleiche Merkmale finden sich ebenso auf Einzeldarstellungen der
Brüder. In diesem Sinne entspricht das Innenbild eines apulischen Tellers in London, der

zeitgleich mit dem Berner Gefäss entstanden ist, dem einer pästanischen Kylix des Sydney-
Malers42. Während das Gesicht des Dionysos auf der zuletzt genannten Vase im Profil
wiedergegeben ist und man sich unwillkürlich eine imaginäre Bezugsperson vorstellt, betont
das in Dreiviertelansicht gezeigte Gesicht des Herakles auf dem apulischen Teller in pronon-
cierter Weise das Für-Sich-Sein des Heros. Überhaupt steht der Herakles auf dem Teller
hinsichtlich seiner Körperhaltung, der Haarbildung, des abschweifenden Blicks und der

Wiedergabe des Löwenfells dem Berner Heros ganz nahe. Vermutlich hielt auch jener ein

Trinkgefäss in der rechten Hand, worauf die gekrümmte Handhaltung hindeutet, was aber

aus den Abbildungen leider nicht sicher geschlossen werden kann.

Wie leicht fiele uns jetzt nach diesen Überlegungen die Einordnung unseres Bildes in die

Darstellungen, die die gottgleiche Verehrimg des Herakles im dionysischen Kult zum
Thema haben, wäre da nicht der Satyr, der in einer für ihn ganz untypischen Weise den

Bogen des Herakles zu spannen versucht. Durch dieses Motiv fällt die Szene des Berner Kraters

so völlig aus dem Rahmen und erreicht eine einzigartige Originalität. Hier nun schliessen

wir den Kreis unserer Betrachtungen und kehren zurück zu den anfänglich erläuterten Waf-
fenraubszenen. Auch diese führten uns Satyrn vor Augen, die sich der Waffen des Herakles

bemächtigt hatten. Doch deutliche Unterschiede springen sofort ins Auge: Das Berner Bild
zeigt keinen Diebstahl; der Satyr steht ruhig, ernst, geradezu würdevoll vor Herakles und
macht nicht die geringsten Anstalten, mit dem fremden Besitz davonzulaufen. Der Heros
selbst ist zwar entrückt dargestellt, doch nicht schlafend oder trunken, sondern nüchtern
und wach. Das Treiben des Silens kümmert ihn trotzdem nicht, unterstreicht vielmehr sein
Für-Sich-Sein. Der Bogen in den Händen des Satyrs hat keine komische Wirkung auf die
Szene, obwohl das kriegerische Attribut natürlich nicht zu seinem Wesen gehört. In seiner

Kat.-Nr. A 8. 25. 42. L 15; Vollkommer a.O. (s. o. Anm. 14) Kat.-Nr. 381-384.

40 Das Gefäss befindet sich in der Sammlung Geddes in Melbourne und wird in das Jahrzehnt 380-
370 v. Chr. datiert. Vgl. RVAp Suppl. II 1,19 Nr. 110f.; K. Schauenburg, RM 92, 1985, Taf. 35, 1;
Vollkommer a. O. (s. o. Anm. 14) Kat.-Nr. 494. Schauenburg a. O. 46 vergleicht das Bild hinsichtlich

der Komposition zu Recht mit einer weiteren Darstellung desselben Malers auf einem
Glockenkrater in Bologna (a. O. Taf. 34, 1). Die Benennung auf Dionysos scheint mir jedoch
aufgrund mangelnder eindeutiger Indizien (längeres Haar, Bekränzung und/oder Schlaufenbinde)
nicht gesichert. Eine Angleichung Sterblicher an Dionysos ist in der unteritalischen Vasenmalerei
kein seltenes Phänomen. Vgl. Hurschmann a. O. (s. o. Anm. 17) 162.

41 Vgl. RVAp 1246 Nr. 167; CVA Bologna (3) IV D, r Taf. 25,1.

42 Apul. Teller in London, British Museum F 131: RVAp 186 Nr. 153 Taf. 30,2; LIMC IV (1988) 772 s.
v. Herakles Nr. 911 Taf. 506 (O. Palagia). - Kylix des Sydney-Malers in Paestum 6115: RVP 381
Nr. 141; A. Pontrandolfo - A. Rouveret, Le tombe dipinte di Paestum (1992) 354 Abb. 7. Vgl.
weitere Schalen desselben Malers mit fast gleichem Motiv bei dens. a. O. 379 Abb. 6. 7.

22



Haltung und Mimik ist er dem Heros angepasst und stellt nicht jenen Kontrast zu diesem

dar, der den eigentlichen Waffenraubszenen die komische Note verlieh. Das Bild konfrontiert

uns nicht mit zwei gegensätzlichen Welten, derjenigen des tragischen Helden und
derjenigen des lustigen, diebischen, nichtsnutzigen und feigen Silens43, sondern offenbart
vielmehr eine Einheit und Wesensgemeinschaft der dargestellten Figuren. Obwohl das Motiv
des den Bogen spannenden Silens ursprünglich sicher dem Satyrspiel entlehnt ist44, kann
dies keineswegs als Hinweis darauf gesehen werden, dass unsere Szene ein solches illustrieren

würde. Davon abgesehen, dass kein sichtbarer Bezug zur Bühne gegeben ist und die

spärlichen literarischen Quellen keinen Fingerzeig zur Deutung der Szene liefern, spricht
besonders die mangelnde Erzählfreudigkeit und Handlungsarmut auf dem Bild, das eher

einen Zustand als ein aktives Geschehen vermittelt, gegen die Darstellung eines

Satyrspiels45. Die Anwesenheit der Mänade und das Auftreten nur eines Satyrs sind in
gleicher Weise Indizien gegen eine direkte Abhängigkeit vom Drama46. Nichtsdestotrotz war
Herakles eine beliebte Figur des Satyrspiels, wie wir unschwer den erhaltenen literarischen

Zeugnissen und bildlichen Denkmälern entnehmen können47. Seine gewaltige Körperkraft
und vor allem die ihm angedichtete übermässige Ess- und Trinkgier machten den Heros als

komische Figur im Drama begehrt48. Doch gerade diese Wesenszüge treten auf dem apuli-
schen Bild ganz in den Hintergrund: Herakles erscheint nicht als starker Held, als Muskel-

43 Zu diesem Charakteristikum des Satyrspiels vgl. P. Guggisberg, Das Satyrspiel (1947) 49; B. Sei¬
densticker in: ders. (Hrsg.), Satyrspiel (1989) 345.

44 Vgl. J. Boardman, Archaic Greek Gems (1968) Kat.-Nr. 336 Taf. 24 (Gemme in Baltimore 42. 461).
Wenn W. Süss, De Graecorum fabulis satyricis (1924) 9, mit seiner Vermutimg Recht behält, hat
der Tragiker Sositheos (3. Jh. v. Chr.) in einem Stück mit dem Titel Krotos (Trag. Min. 99 fr. 5
Snell) dargestellt, wie die Satyrn mit der Erfindung der Pfeilschiesskunst vertraut gemacht wurden.

Zum Umgang der Satyrn mit Waffen allgemein vgl. E. Buschor, Satyrtänze und frühes
Drama (1943) 88ff. mit Abb. 49-54; Brommer, Satyrspiele, a. O. (s. o. Anm. 14) Kat.-Nr. 186; ders.,
GettyMusJ 6/7,1978/79,145 Nr. 42ff.

45 Anders beurteilt dies Vollkommer a. O. (s. o. Anm. 14) Kat.-Nr. 495, der unser Vasenbild als Illu¬
stration eines Satyrspiels ansieht. Die typologisch vergleichbaren Darstellungen, die wir zur
Interpretation herangezogen haben, finden sich ebenso in seiner mit «Attended» bezeichneten
Rubrik. Ein überzeugendes Argument für diese Zuweisung bleibt uns der Autor jedoch in seinen
nachfolgenden Ausführungen, S. 67ff., schuldig, denn ein Hinweis auf die Beliebtheit des
Herakles im Satyrspiel kann nicht als Erklärung ausreichen. Die Forschungssituation nach
Brommer, auf den die Zuordnung sämtlicher Vasenbilder zum Satyrspiel zurückgeht, die Silene
mit Göttern und Heroen zeigen, «mit denen sie ihrem Wesen unci der Sage nach nichts zu tun
haben» (Brommer, Satyrspiele, a. O. [s. o. Anm. 14] 18f. u. zuvor 8), skizziert Wolf a. O. (s. o.
Anm. 12) 143f. Auf keinen Fall muss jede Szene, die den Heros in Gemeinschaft mit dem dionysischen

Thiasos zeigt, zwangsläufig eine dramatische Vorlage gehabt haben. So auch allgemein K.
Schauenburg in seiner Rezension zu Brommers zweiter Auflage der «Satyrspiele», Gymnasium
67,1960, 267. Skepsis ist vor allem bei solchen Darstellungen geboten, die weder mythischen Stoff
verarbeiten noch den Helden von seiner menschlich schwachen Seite zeigen. Zur Vermenschlichung

des Herakles im Satyrspiel vgl. D. F. Sutton, The Greek Satyr Play (1980) 168f.; Wolf a. O.
150f. mit Anm. 801. Eine Vergöttlichung des Heros, die mit einer Zivilisierung des Satyrs und
einer Loslösimg von mythischer Erzählung einhergeht, wie wir sie auf dem Berner Gefäss
dokumentiert sehen, spricht entschieden gegen eine Abhängigkeit der Szene vom Satyrspiel.

46 Vgl. T. B. L. Webster, JHS 70,1950, 85.

47 Eine Zusammenstellung der Stücke, in denen Herakles eine Rolle gespielt haben dürfte, liefern
Sutton, Satyr Play, a. O. 154; Vollkommer a. O. (s. o. Anm. 14) 67 mit Anm. 112f. Zu gering
schätzt Hurschmann a. O. (s. o. Anm. 17) 69 mit Anm. 227, den «Einfluss des Satyrspiels auf den
unteritalischen Vasen mit Herakles» ein. Auch wenn die Zahl der von Vollkommer (a. O. Kat.-Nr.
471ff.) hierfür in Anspruch genommenen Vasen reduziert werden muss (vgl. Anm. 45), bleiben
dennoch genügend überzeugende Belege übrig.

48 Vgl. bes. Froning a. O. (s. o. Anm. 38) 204; G. K. Galinsky, The Herakles Theme (1972) 81ff.;
McPhee a. O. (s. o. Anm. 14) 42 Anm. 38; Seidensticker a. O. (s. o. Anm. 43) 344; andere Akzente
setzt Wolf a. O. (s. o. Anm. 12) 175ff.

23



protz oder Kämpfer, sondern vermittelt einen passiven, in sich ruhenden und vergeistigten
Eindruck. Nichts deutet auf sein aktives und beschwerliches Leben hin, das uns aus dem

Mythos vertraut ist. Wie wir bereits feststellten, kommt auch dem Weingenuss in der
Darstellung nur eine untergeordnete, eher symbolische Bedeutung zu; Herakles ist eben nicht
als tafelnder und zechender Symposiast charakterisiert, und schon gar nicht erscheint er
betrunken, grölend oder seinen Rausch ausschlafend49. Uns begegnet vielmehr auf dem
Berner Krater ein würdevoller und ernster Herakles, dessen selige Göttlichkeit durch die
Nacktheit50 und alterslose Jugend, das Für-Sich-Sein, die Bekränzung51 und den heiligen Ort
der Handlung betont zum Ausdruck gebracht wird. Die enge Verbundenheit, ja geradezu
Verschmelzung des göttlichen Heros mit dem Thiasos zeigt sich besonders in dem Betragen
des Satyrs. Dieser eifert seinem Herrn nach und gleicht sich ihm durch die Übernahme seiner

Attribute ganz und gar an. Der Würde des gottgleichen Helden angepasst52 führt er
stolz den mit der blossen Hand gespannten Bogen des Herakles demonstrativ vor. Dass es

dabei nicht um eine reale Benutzung der Waffe geht, sondern vielmehr nur um die symbolische

Bedeutung, beweist der fehlende Pfeil. Genauso wie die Satyrn in der Gegenwart des

Dionysos den Thyrsosstab, die Fackel, die Situla oder den Kantharos in den Händen tragen,
so hält unser Satyr zum Zeichen seiner vollkommenen Identifikation mit Herakles den

Bogen. Die Waffen sind zu blossen Attributen geworden, auf deren vollständige Wiedergabe
bewusst verzichtet wird. Der Heros braucht sie in seiner jetzigen göttlichen Existenz nicht
mehr, und darum schenkt er ihnen auch keine Beachtung53.

Die Vorstellung von einer dionysischen Apotheose des Herakles ist den unteritalischen
Vasenmalern nicht fremd. Ganz deutlich wird dies auf zwei apulischen Darstellungen, die
das Thema der Wagenfahrt des Heros zum Olymp mit dionysischen Elementen anreichern.
So führt auf einem Volutenkrater des Lykurg-Malers in Mailand54 ein Satyr das Gespann des

göttlichen Helden an und bringt ihn geradewegs zu seinem Bruder Dionysos. Dieser sitzt
auf der Rückseite der Vase in gewohnter Weise inmitten seines ihn verehrenden Gefolges.

49 So sehen wir ihn auf der bereits besprochenen apulischen Oinochoe aus der Sammlung Ragusa in
Tarent (S. 17 mit Anm. 15) und auf einer etwa gleichzeitigen sizilischen Olpe in St. Petersburg
PAN 175 (W. 1065). Zu der zuletzt genannten Vase vgl. LCS 604 Nr. 104 Taf. 237; Vollkommer a.
O. (s. o. Anm. 14) Kat.-Nr. 501 mit Abb. 92. Angetrunken und grölend tritt der Heros auch in der
Alkestis des Euripides in den Versen 747ff. auf.

50 Vgl. N. Himmelmann, Ideale Nacktheit in der griechischen Kunst (1990) 44ff. 104ff.; Söldner a. O.
(s. o. Anm. 25) 152.

51 Vgl. LIMC V (1990) 189 s. v. Herakles (J. Boardman); gegenteilig Schauenburg a. O. (s. o. Anm.
17) 126. Die Bekränzung des Herakles in einem dionysischen Heiligtum ist auch auf einem
Glockenkrater in Neapel, Museo Nazionale H. 1901, dargestellt. Vgl. LIMC IV (1988) 822 s. v.
Herakles Nr. 1533 (J. Boardman); Schauenburg a. 0.125 Taf. 6,2.

52 Zu den Satyrn als zivilisierten Dienern vgl. auch Hurschmann a. O. (s. o. Anm. 17) 69. Die Silene
im Satyrspiel sind dagegen betont schäm- und würdelos charakterisiert und stellen damit den
beabsichtigten Kontrast zu den von den Helden verkörperten Werten dar. Vgl. hierzu F. Lasserre
in: B. Seidensticker a. O. (s. o. Anm. 43) 261.

53 Diese Vorstellung mag in Unteritalien weit verbreitet gewesen sein, da Philoktet der Überliefe¬
rung nach (Tzetzes zu Lykophron 920) Pfeil und Bogen des Herakles einem unteritalischen
Heiligtum weihte. Vgl. hierzu M. Schmidt in: Gestalt und Geschichte. Festschrift für K. Schefold
(1967) 185.

54
Slg. «H. A.» 260: RVAp 1417 Nr. 13; CVA Mailand, Coli. «H. A.» (1) Taf. 7ff.; A. B. Cook, Zeus III
1 (1940) 513 Abb. 324 (Umzeichnung); Hurschmann a.O. (s. o. Anm. 17) 72. 74; Vollkommer a. O.
(s. o. Anm. 14) Kat.-Nr. 478.

24



Ein Volutenkrater des Malers der Dionysosgeburt55 zeigt die Wagenfahrt des Herakles mit
Athena eingerahmt von zwei dionysischen Szenen. Direkt unter dem Gespann erscheint

Dionysos beim Gelage mit seinem Thiasos. Die rahmenden Figuren, der Satyr links und die
Mänade rechts, weisen mit Mimik und Gestik auf das obere Bildfeld hin und verbinden
damit die beiden Darstellungen. Das Halsbild des Gefässes führt uns schwärmende Anhänger
des Dionysos im Komos vor Augen. Sicherlich spiegeln diese Bilder Vorstellungen dionysischen

Jenseitsglaubens wider und bringen in anschaulicher Weise die Unsterblichkeitshoffnungen56

der Verstorbenen zum Ausdruck, denen diese Vasen mit ins Grab gegeben wurden.

Eine Identifikation mit dem göttlichen Heros Herakles, der nach gewaltigen Mühen,
vielem Leid und Tod endlich auf ewig dionysische Freuden gemessen darf, verheisst auch

dem Mysten ein seliges Dasein im Elysium.

55 Brüssel A 1018: RVAp I 35f. Nr. 9 Taf. 10,1. Anders als Mingazzini a. O. (s. o. Anm. 17) 470ff.
489f. sieht Schauenburg a. O. (s. o. Anm. 17) 130 auf den unteritalischen Bildern, die Herakles in
Verbindung mit dem Thiasos zeigen, keine dionysische Apotheose des Helden dargestellt. Als
einen Beleg hierfür führt er die Szene auf dem Brüsseler Volutenkrater an, in der «das Viergespann

mit Athena und Herakles sogar über den unten lagernden Dionysos hinweg zum Olymp»
fährt. Den entgegengesetzten Standpunkt vertritt Hurschmann a. O. (s. o. Anm. 17) 71ff. (Kat.-Nr.
A 7 Taf. 8). Vgl. femer Vollkommer a. O. (s. o. Anm. 14) 72 und Kat.-Nr. 479. Zur dionysischen
Apotheose des Herakles und der Bedeutung des Helden in den eleusinischen Mysterien vgl. auch
Woodford a. O. (s. o. Anm. 25) 49ff. (bes. 53f.) und 176.

56 In welchem Masse Unsterblichkeitserwartungen mit der Figur des Herakles verbunden waren,
zeigt ein einst im Schweizer Kunsthandel befindlicher apulischer Volutenkrater (Schauenburg a.
O. [s. o. Anm. 37] 54f. mit Abb. 39f.). Auf dieser Vase erscheint der Heros stellvertretend für den
Verstorbenen in einem Naiskos. Bekränzt und erkennbar an seiner Keule sitzt er auf einem
Pantherfell, in der Rechten hält er einen Kantharos, in der Linken ein Füllhorn. Gerahmt wird der
Held von einem Kerykeion und dem Hesperidenbaum mit dem Drachen Ladon. Seine
Körperhaltung, der ins Leere gerichtete Blick unci das links neben ihm angebrachte Bukranion erinnern
frappierend an das Bemer Büd.

25




	Herakles in Bern : ein Beitrag zur Ikonographie des Heros im dionysischen Bereich

