Zeitschrift: Hefte des Arch&ologischen Seminars der Universitat Bern
Herausgeber: Archéologisches Seminar der Universitat Bern

Band: 5 (1979)

Artikel: Ein Damon und drei Gétter : zur Deutung des Harpyien-Monumentes
Autor: Boschung, Dietrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-521151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-521151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dietrich Boschung

Ein Damon und drei Gotter.
Zur Deutung des Harpyien-Monumentes

Das Harpyien-Monument, ein lykisches Pfeilergrab, wurde 1838 von Ch. Fellows entdeckt.
Seine Reliefs gelangten in das Britische Museum. Die Ausstellung in London 10ste eine
lebhafte Diskussion iiber die Deutung der Friese aus. Dabei wurde die Stiitzfigur, die auf dem
Ostfries die Armlehne des Thrones triigt (Taf. 2, 2. Abb. 1) einhellig als Triton bezeichnet®. Sie
verleitete dazu, in dem béartigen Thronenden Poseidon zu sehen®. Als sich diese Benennung als
unhaltbar erwies, fand der “Triton” keine Beachtung mehr. G. Scharfs Zeichnung von 18474,
die wegen des schlechten Erhaltungszustandes des Reliefs noch gelegentlich fiir die Deutung

7 /)1 77 5 &
111/ N s
1/ L ay
/ ; /N 777
7 Vg i

Abb. 1 Umzeichnung der Stiitzfigur am Thron des Ostfrieses und der benachbarten Mobel-
teile mit Angabe der Briiche (unregelméssig schraffiert) und der bestossenen Stellen
(geschuppt). Mass-Stab 1:3.

Der vorliegende Aufsatz ist die iiberarbeitete Fassung eines Seminar-Referates, das 1978 in Bern gehalten wurde. Den
Anstoss zur Veroffentlichung gab H. Jucker. E. Berger und die Mitarbeiter der Skulpturenhalle Basel erméglichten
mir das Studium der Abgiisse. Hinweise gaben M. Bossert, V.v. Graeve, H. Jucker, F. Muthmann, M. Pfanner, Ch. Ris,
G. Walser, D. Willers und P. Zanker. T. Bossert-Braun iibersetzte fiir mich aus dem Danischen. Ihnen allen danke ich
herzlich.

Ausser den Sigeln der Archéologischen Bibliographie und des Archdologischen Anzeigers werden folgende Abkiir-
zungen verwendet:

Berger = E. Berger, Das Basler Arztrelief (1970)
Tritsch = F. Tritsch, The Harpy Tomb at Xanthos, JHS 62, 1942, 391f.
Zahle = J. Zahle, Harpyiemonumentet i Xanthos, Studier fra Sprog- og Oldtidsforskning 289 (1975).

Antike Schriftsteller werden nach den bei Liddel-Scott angegebenen Abkiirzungen zitiert. Zur Bibliographie Zahle
101ff. sind nachzutragen: H. Hiller, Ionische Grabreliefs der ersten Hilfte des 5. Jhs.v.Chr., IstMitt. 12. Beih. (1975)
28ff. 33ff. 52. 59. 74. 114ff. 140f. R. Ozgan, Untersuchungen zur archaischen Plastik Ioniens (1978) 87ff. V. Strocka,
JdI 94, 1979, 152. J. Zahle, JdI 94, 1979, 258. 267. 276. 278. 290f. 312. E. Vermeule, Aspects of Death in Early
Greek Art and Poetry (1979) 169ff. Abb. 21.

1 Ch. Fellows, A Journal Written During an Excursion in Asia Minor (1839) 231ff.

2 z.B. Brit. Mus. Cat., Pryce, Sculpt. I, 1 (1928) 125. Tritsch 43. 49. H. Kyrieleis, Throne und Klinen, 24. Ergh. JdI
(1969) 199. F. Schaller, Stiitzfiguren in der griech. Kunst (1973) 48 Nr. 124. Zahle 45.

3 E. Braun, AdI 16, 1844, 144f. E. Gerhard, AZ 3, 1845, 71ff.

4 Zahle Taf. 7.

10



herangezogen wird, gibt jedoch diese Figur falsch wieder. Die Detailaufnahme zeigt, dass sie
einen bartigen Schlangenmann darstellt: Unterhalb des nackten Oberkorpers lauft der Leib
hinten allméhlich spitz aus, die Flossen fehlen. Die flache, unregelmassige Stelle, die Scharf als
oberen Teil einer Schwanzflosse zeichnet, liegt tiefer als der arg verletzte Kérper und ist von
diesem als Ritzung getrennt; sie kann deshalb nicht Teil der Figur sein. Die Kontur umreisst
deutlich einen Schlangenleib. Der Schlangenmann stiitzt sich auf einen Knopf, der iiber dem
Stuhlbein am Rahmen des Thrones angebracht ist. Hinter ihm zeigen sich die Gewandfalten
und das glatte Kissen, das vorne iiber den Rahmen herabhingt.

Im griechischen Bereich findet die eben beschriebene Stiitzfigur Verwandte in den Typhon-
Darstellungen. Auf einer chalkidischen Hydria in Miinchen® und auf Schildblechen aus
Olympia® und vom Ptoion’ kdmpft Zeus allein gegen einen gefliigelten Schlangendamon.
Dessen Erscheinung weicht zwar erheblich von der Beschreibung ab, die Hesiod von Typhon
gibt (Th. 820ff.), aber fiir das michtige Mischwesen, das dem Gottervater an Kraft und
Korpergrosse weit iiberlegen scheint, trifft der Name Typhon sicher zu®. Ahnliche Ungeheuer
finden wir auf korinthischen Vasen® sowie auf einer ostgriechischen Situla'® abgebildet. In
Thermos schmiickte der Schlangenmann eine Metope des Apollontempels''. Die attischen
Kiinstler stellten Typhon dreileibig dar; in dieser Gestalt erscheint er in einem archaischen
Giebel auf der Athener Akropolis'? und auf einer schwarzfigurigen Schale'®. Die von Paus-
anias (3, 18, 10) erwihnten Figuren Typhons und Echidnas am “amykldischen Thron” sind
verloren'®.

Die aufgezihlten Typhon-Darstellungen geben kein einheitliches Bild des Ungeheuers.
Typhon hat bald nur einen Schlangenkorper, bald zwei, selten drei; gelegentlich sind nur die
Beine seines Menschenkorpers zu Schlangen umgebildet. Auch die Anzahl der Fligel
schwankt. Mit keiner der zahlreichen Varianten jedoch stimmt die Stiitzfigur ganz liberein. Die
fehlende Befliigelung und der nackte Oberkorper unterscheiden sie auch von den Typhonbil-
dern mit nur einem Schlangenleib. Auch sind die jiingsten der genannten Beispiele kurz nach
der Mitte des 6. Jhs.v.Chr. entstanden, also etwa 50 Jahre vor dem Harpyien-Monument. Der
Stiitzfigur stehen die Mischwesen auf einer attischen Schale in Miinchen zeitlich und
typologisch niher. “Das ritselhafteste Bild’*® zeigt vier “Nymphen”, halb Madchen, halb
Schlangen, in einem Weinberg. Diese scheinbar idyllische Szene darf jedoch ebenso wenig wie

5 E. Simon, Griechische Vasen (1976) 62f. Taf. X VIII.

6 E.Kunze, OF 2 (1950) 82ff. 233ff.; mit einem Schlangenkorper und einem Fliigel: XX VIy (28 Taf. 55 Beil. 6,4);
mit zwei Fliigeln: XXXIy (32 Taf. 58f.). Bei beiden wachsen Schlangen aus der Hiifte;
mit zwei Schlangenk&rpern und drei Fliigeln: Id (8 Taf. 4. 6£.). VIIc (13 Taf. 22f.). Xb (15 Taf. 30. 32); zusitzlich
mit aus der Hiifte wachsenden Schlangen: XVc (20 Taf. 42f.); Zahl der Fliigel unsicher: XLVIIa (40 Taf. 67). L
(41 Taf. 66);
mit Schlangenbeinen: XLy (37. E. Kunze, Olympiabericht 2 [1938] 83f. Taf. 30);

Typhon als Schildzeichen: E. Kunze, Olympiabericht 5 (1956) 35. 58ff. Taf. 28f.

7 F. Vian, Répertoire des gigantomachies figurées dans I’art grec et romain (1951) 9 Nr. 3 Taf. 1.

8 E. Kunze, OF 2 (1950) 82ff. F. Vian, La guerre des géants (1952) 12ff.

9 Mit zwei Schlangenleibern: Das Tier in der Antike (Katalog Ziirich 1974) 36 Nr. 208. H. Payne, Necrocorinthia
(1931) Nr. 392. Mit einem Schlangenleib: Payne a.O. Nr. 97-100. 348—354A. 375. 389-393. 531. 985; vgl. S.30.
51. 76f. P. Mingazzini, Vasi della Collezione Castellani I (1930) 144f. Taf. 29, 11. 15. CVA Karlsruhe 1, 50 Taf.
40,1. CVA Paris, Musée Rodin 2 Taf. 2, 5f.; 2, 7. K. Schefold, Antikenmuseum Basel (0.J.) 54f. Délos 17 (1935)
93 Nr. 20 Taf. 54 E. Hesperia 17, 1948, 224 Nr. D 55 Taf. 81f. BSA 53/54, 1958/59, 147f. Nr. 130 Taf. 27.

Merkwiirdig das Alabastron Payne a.O. Nr. 374 (= A. Greifenhagen, AA 1936, 348f. Abb. 5): Typhon verfolgt
einen Flussgott.

10 E. Walter-Karydi, Samos VI 1, 149 Nr. 1060 Taf. 135.

11 H. Payne, BSA 27, 1925/26, 132.

12 K. Schefold, Die Griechen und ihre Nachbarn, PropKg 1 (1967) 166 Taf. 27b. Zur Benennung: F. Brommer,
MarbWPr 1, 1947, 1ff. Die Fragmente bei E. Dyggve, Das Laphrion (1948) 185. 190 Abb. 197 gehoren dagegen
zu einer Schlange.

13 Beazley, ABV 65, 42. Hier mit den geraubten Blitzen des Zeus, vgl. Nonnus, Dionysiaca 1, 294ff.

14 Zur Rekonstruktion E. Buschor, Meerminner, SBMiinchen 1941, 36ff.

15 Beazley, ABV 208, 1. 689. Ders., Paralipomena 95, 15. 98. Pfuhl, MuZ Abb. 288. EAA 5 (1963) 151 Abb. 194.
16 M. Nilsson, Gesch. der griech. Religion I° (1967) 244.

11



bei Typhon iiber den ddmonischen Charakter der Dargestellten hinwegtiuschen'’. Auch
Echidna, die Mutter grésslicher Ungeheuer, ist nach Hesiods Beschreibung zur Hilfte eine
unsterbliche, schéniugige und schonwangige Nymphe, zur anderen Hilfte aber eine schreckli-
che Schlange (Th. 295ff.). Der Dichter nennt sie “ein unbezwingbares Ungeheuer”. Alle diese
Mischwesen stellen urtiimliche, schreckliche Naturdimonen dar'®, deren Uberwindung eine
Voraussetzung fiir die Errichtung der gottlichen Ordnung ist. Auch erdgeborene Urmenschen
werden als Mischwesen, halb Mensch, halb Schlange beschrieben, so etwa Kekrops. Die
altesten erhaltenen Darstellungen des mischgestaltigen Kekrops stammen jedoch erst aus dem
5.Jh."

Ein Name ist fiir den Schlangenmann am Harpyien-Monument aus den aufgezihlten Verglei-
chen also nicht zu gewinnen, immerhin aber eine ungefahre Charakterisierung. Es handelt sich
demnach um ein erdgeborenes, urweltliches Ungeheuer, das — wie die Schlangen iiberhaupt®® —
in erster Linie chthonische Eigenschaften hat.

Die Stiitzfigur greift mit beiden Hénden an die Lehne. Damit kann nur gemeint sein, dass sie
die Last auch auf den Hinden trégt, sie ist also im ‘““Atlanten-Typus” dargestellt. Der
Lehnentriger ist daher kein rein funktionaler Gerite-Teil, sondern muss ‘‘dekorativ-symbo-
lisch”?" verstanden werden. Dieser Stiitzgestus geht auf iranische Anregungen zuriick®?. In der
gleichen Haltung tragen auf achdmenidischen Reliefs die unterworfenen Volker den Thron des
Grosskonigs und geben sich damit als Grundlage der koniglichen Macht zu erkennen?. Das
Innenbild einer attischen Schale zeigt Triton, der auf erhobenen Hianden Theseus durch das
Wasser trigt®*; diese Geste lisst sich auch bei griechischen Spiegelstiitzen nachweisen®®. Als
Stiitzfigur eines Thrones aber ist der Schlangenmann im griechischen Bereich einmalig?®.
Die fiinf Hauptfiguren auf den Reliefs des Harpyien-Monumentes werden seit Milchhofers
Ausfiihrungen meist alle als Verstorbene gedeutet?”. Daraus ergeben sich aber Unstimmigkei-
ten. So wird der Rangunterschied zwischen den sitzenden Figuren der Nord- und Siidseite und
den Throndenden der Ost- und Westseite nicht erklirt®®. Auf der Nord- und Siidseite sind die
Sitzenden zudem von Sirenen, die Figiirchen wegtragen, flankiert und dadurch als Verstorbene
gekennzeichnet?®; auf der Ost- und Westseite fehlen die Sirenen, die Thronenden sind daher
kaum als Tote zu verstehen. Merkwiirdig ist ferner die “ Audienz-Szene’” auf der Ostseite (Taf.
2, 1), die auf persische Anregungen zurﬁckgeht3°. Sie zeigt sonst stets die zeremonielle
Machtausiibung des thronenden Herrschers: Er empfingt Gesandtschaften®! oder gibt

17 Vgl. die Charakterisierung des Dreileibigen, Brommer a.0O. (s.Anm. 12) 3.

18 Roscher ML 5 (1916-1924), 1441ff. s.v. Typhoeus (J. Schmidt).

19 Vgl. U. Kron, Die zehn attischen Phylenheroen, 5. Ergh. AM (1976) 84ff.

20 E. Kiister, Die Schlange in der griech. Kunst und Rel., RGVV 13, 2 (1913) bes. 56ff.

21 Kyrieleis a.0. (s.Anm. 2) 38. 70.

22 ebenda 200. Vgl. 145f. 190.

23 G. Walser, Die Volkerschaften auf den Reliefs von Persepolis, TeherF. 2 (1966) S1ff. Taf. 5ff. Falttafel 1. Kyrieleis
a.0. (s.Anm. 2) 37f. 70.

24 Beazley, ARV? 318, 1. Ders., Paralipomena 358.

25 H. Jucker in: In Memoriam O. Brendel (1976) 28f.

26 Ahnlich wie der Lehnentriger am Harpyien-Monument konnten Echidna und Typhon ausgesehen haben, die am
“amykldischen Thron™ das Gebilk trugen, s.Anm. 14.

27 A. Milchhofer,AZ 39, 1881, 53ff. Zuletzt Zahle 80. Dagegen vor allem Berger 129ff. Seine Argumente werden
hier z.T. summarisch referiert.

28 Ausfiihrlicher Berger 129ff. 138f.

29 N. Kontoleon, Aspects de la Gréce préclassique (1970) 31. Zum Bildtypus vgl. P. Jacobsthal, Die melischen
Tonreliefs (1931) 19ff. Nr. 7-9. 85 Taf. 5f. 46. Zu den Psychai vgl. K. Stihler, Grab und Psyche des Patroklos
(1967) 20ff. Zur Komposition vgl. I. Scheibler, Die symmetrische Bildform in der friihgriechischen Flachenkunst
(1960) 87f. Zum trauernden Figiirchen auf der Nordseite vgl. Berger 136ff. Die dort verglichene Figur auf dem
Pinax in New York (Berger Abb. 123) ist sicher weiblich.

30 Tritsch 44ff.

31 Persepolis: Zuletzt E. Porada in: Festschrift Blanckenhagen (1979) 37ff. Payava-Sarkophag: P. Demargne,
FdXanthos 5 (1974) 78ff. Taf. XXX 1. 42f. Nereidenmonument: J. Borchhardt, Die Bauskulptur des Heroons von
Limyra, IstForsch. 32 (1976) Taf. 53, 2.

12



Befehle32. Die Ubergabe eines Hahnes durch ein Kind (Taf. 2, 3)** in diesem hochoffiziellen
Rahmen miisste deshalb bei einem Dynasten geradezu parodistisch wirken. Dies kann ange-
sichts der Gattung und des Aufstellungsortes** nicht beabsichtigt gewesen sein.

Auffillig ist ebenfalls, wie der stehende, birtige Mann®® links aussen (Taf. 3,1. 3) sein Gewand
hebt. Damit ist nicht ein einfaches Raffen des Gewandes wie bei der Statue von Kap Phoneas®®
gemeint, sondern ein “Liipfen” des Mantels, das wir sonst nur bei Médchendarstellungen
finden. Dies erinnert an literarische Nachrichten, wonach die Lykier als Zeichen grosser
Trauer Frauenkleider trugen (Val. Max. II 6, 13. Plu. Moralia 112 F). Mit der linken Hand hélt
der Stehende ein Ei, dessen Spitze er an seinen Mund fiihrt (Taf. 3,3. 4). Figuren, die mit der
einen Hand ein Ei vor den Mund halten, kehren auf attischen Lekythen des strengen Stils
wieder und meinen hier den Toten®”. Der Stehende hinter dem Kind mit dem Hahn (Taf. 3,2)
erinnert an Darstellungen auf Grabstelen®®. Besonders ihnlich ist die Hundestele aus Phys-
kos**. Die Vermutung, der Kiinstler habe auch am Harpyien-Monument einen Toten gemeint,
ist umso eher berechtigt, als die Stele aus Physkos — wie auch die Borgia-Stele* — urspriinglich
in eine Grabfassade eingelassen war.

Wir diirfen also annehmen, dass es Tote sind, die den Herrscher umgeben. “Konig der Toten”
kann aber nur Hades sein*'. Damit wird die Erhohung gegeniiber den Toten auf der Nord- und
Siidseite ebenso erklirt wie die ungewohnliche “Audienz-Szene’**?: Diese konnte ein Opfer an
den Gott zeigen. Der Hahn ist ein bevorzugtes Opfertier fiir die chthonischen Gotter*>. Der
Schlangenmann, der die Lehne tragt, verkorpert die von Hades beherrschten chthonischen
Michte.

Gegen die vorgeschlagene Deutung spricht die vermeintliche Seltenheit von Hades-Darstel-
lungen aus archaischer Zeit. Auf attischen Gefdssen des ausgehenden 6. Jhs. finden sich
Hades-Bilder jedoch recht hiufig**. Der Gott bleibt aber erstaunlich farblos; die Vasen stellen
ihn dar als alten Mann mit langem, in Stréhnen aufgelgstem Haar, oft auch mit Stirnglatze und
stets bekleidet. Ein Szepter kennzeichnet ihn als Herrscher. Meist erscheint er zusammen mit
seiner Gattin Persephone. Die lokrischen Tonpinakes*® zeigen ihn als Entfiihrer der Kore oder
thronend neben seiner Gattin. Inschriftlich als AIAEYX bezeichnet ist eine Sitzstatuette in
Sparta*®.

32 Satrapen-Sarkophag: 1. Kleemann, Der Satrapensarkophag aus Sidon, IstForsch. 20 (1958) bes. 153ff. Taf. 2a. 3ff.

33 Anders Tritsch 48f.

34 Vgl. Tritsch 39ff.

35 Der kurze Bart widerlegt Zahles Vermutung (S. 84), der Stehende sei ein Eunuch.

36 R. Ozgan, Untersuchungen zur archaischen Plastik Ioniens (1978) 42. Taf. 16f.

37 M. Nilsson, Opuscula Selecta I (1951) 3ff. Schwieriger zu deuten ist der Gegenstand, den der Stehende unmittelbar
hinter dem Thron hilt. Nach den erhaltenden Resten der Kontur konnte es sich um eine Ahre handeln (Taf. 3, 5).

38 B.S. Ridgway, JdI 86, 1971, bes. 74. N. Himmelmann-Wildschiitz, Studien zum Ilissos-Relief (1956) 34 Anm. 24.

39 Ozgan a.0. 79ff. Taf. 43.

40 H. Hiller, Ionische Grabreliefs der 1. Hilfte des 5. Jhs.v.Chr., IstMitt. 12. Beih. (1975) 47f.

41 Hades als Konig der Toten: z.B. Hom. I1. 20, 61. h.Cer 357. Zum Grab als Unterwelt vgl. E. Buschor, MiiJb NF 2,
1925, 9.

42 Ein Relief aus Samothrake zeigt ebenfalls einen mythischen Konig, nimlich Agamemnon, und sein Gefolge im
Schema der “Audienz-Szene”: Lippold, Plastik 72 Taf. 18, 2. J. Boardman, Greek Sculpture. The Archaic Period
(1978) Abb. 264. Zur “Interpretatio Graeca” fremder Bildschemata vgl. S. Morenz, Die Begegnung Europas mit
Agypten (1968) 75f. Taf. 4.

43 G. Zuntz, Gnomon 43, 1971, 498f.

44 J. Dorig — O. Gigon, Der Kampf der Gotter und Titanen (1961) Taf. 17a. A. Peschlow-Bindokat, JdI 87, 1972,
144ff., V 8. 13. 19. 24f. 28-31. 36. 43. CVA Fogg Museum and Gallatin Collections 87f. Taf. 39, 2a. Korinthisch:
Payne a.0. (s.Anm. 9) 309 Nr. 942. 127 Abb. 45c. Zu Pluton-Darstllungen vgl. K. Schauenburg, JdI 68, 1953,
38ff.

45 Hades als Persephone-Riuber: H. Priickner, Die lokrischen Tonreliefs (1968) 68ff., Typ 57-59. Taf. 12, 3-5.
Thronend: ebenda 75ff. Taf. 22. 24, 1-3. 25.

46 G. Steinhauer, Museum of Sparta (0.J.) Abb. 38. U. Hifner, Das Kunstschaffen Lakoniens in archaischer Zeit
(1965) 1591. Zur Inschrift: A. Milchhéfer, AZ 39, 1881, 297. M. Tod — A. Wace, A Catalogue of the Sparta
Museum (1906, Reprint 1968) 72 Nr. 600. Gegen diese Lesung: G. Treu, AZ 40, 1882, 76. Die Abb. Steinhauer
a.0. scheint Milchhéfers Lesung zu bestitigen.

13



E. Berger hat dargelegt, dass die Westseite formal und inhaltlich mit der Ostseite zusammenge-
hort, und vermutet, hier seien Demeter und Persephone dargestellt*’. Die Thronende rechts ist
die Hauptfigur: Thr naht sich der Zug der gabenbringenden Midchen*®. Solche “Prozessionen’
gelten im griechischen Bereich Gottheiten*®. Das vorderste Midchen zieht zudem mit der
linken Hand den Mantel iiber die Schulter. Diese Geste finden wir wieder bei Opfernden®.
Die Darstellung lédsst sich vielleicht konkret deuten, ndmlich als Begriissung der aus der
Unterwelt zuriickgekehrten Persephone’’. Die Gaben der Miadchen — Ei und Granatapfel —
sind als Zeichen des Lebens iiber den Tod hinaus zu verstehen®2. Kuh und Kélbchen iiber der
Graboffnung konnen als Zeichen der erneuerten Fruchtbarkeit verstanden werden, die wah-
rend Demeters Trauer brachgelegen hatte. Diese Deutung passt zur Spende®? der thronenden
Demeter links und erkldrt auch, warum Persephone nicht neben Hades thront.

Die hier vertretene Deutung der Léngsseiten lisst sich nicht zwingend beweisen; sie scheint
aber weniger Widerspriiche zu enthalten als die von Milchhofer begriindete Interpretation. Die
Darstellung von Goéttern an Gribern ist keineswegs einzigartig®®. An der Basis des Apollobil-
des in Amyklai, die als Grab des Hyakinthos galt, waren neben anderen Géttern auch
Demeter, Kore und Pluton dargestellt (Paus. 3, 19, 4).

Kehren wir zum Ausgangspunkt unserer Uberlegungen zuriick, zur Stiitzfigur am Thron der
Ostseite. Da diese, wie oben gezeigt, im griechischen Bereich kein entsprechendes Gegenstiick
findet, ist zu iiberlegen, ob sie der orientalischen Kunst entnommen sein konnte. Besonders
interessieren in unserem Zusammenhang Schlangen mit menschlichem Oberkorper. Wir
finden sie meines Wissens jedoch nur auf Rollsiegeln des 3. Jts*>. Auf elamischen Rollsiegeln
des 2. Jts. erscheint ein Gott auf einer menschenkdpfigen Schlange, die ihm als Thron dient>®.
Dargestellt ist wohl Inusinak®’, der urspriinglich Stadtgott von Susa, daneben aber auch Gott
des Eides und Totenrichter ist>®. Dieser Gott scheint mit Schlangen eng verbunden®’. Den
gleichen Gott stellen zwei elamische Felsreliefs dar. Das Relief von Kurangun zeigt ihn auf
einer zusammengerollten Schlange sitzend®®. Eine Géttin sitzt hinter ihm auf einem Vierfiiss-
ler. Vor und hinter den Gottheiten stehen mehrere Beter. Das zweite derartige Relief — stark
beschidigt durch das unvollendete Relief des Sassanidenkonigs Bahram II — ist in Naksch-i-
Rustem angebracht, unweit der Achéimenidengr'ziber“. Die beiden elamischen Denkmailer
stammen aus dem 2. Jt., weisen aber Erweiterungen aus dem 8. oder 7. Jh.v.Chr. auf®?; sie
wurden im 1. Jt. also noch verehrt. Es ist vermutet worden, Dareios I hitte sein Grab hier

47 Berger 138ff.

48 Vielleicht die Chariten, s. E. Schwarzenberg, Die Grazien (1966) 9f. Anm. 19.

49 Vgl. die Reliefs aus Thasos im Louvre: Berger Abb. 51. 53. Hiller a.O. (s.Anm. 40) 99ff. 103ff. 113; in Malibu:
Berger Abb. 52. Hiller a.0. 100f. Boardman a.O. (s.Anm. 42) Abb. 263.

50 G. Neumann, Gesten und Gebérden (1965) 85.

51 Vgl. den homerischen Demeterhymnus, bes. 385ff. Ein lokrisches Tonrelief (Priickner a.O. 82ff.) ldsst sich
ebenfalls mit dem Demeterhymnus verbinden.

52 Zum Ei als Grabbeigabe s.Anm. 37. Granatapfel als Grabbeigabe: RLA 3 (1957-71) 626ff. s.v. Granatapfel
(J. Borker-Kldhn).

53 Vgl. E. Simon, Opfernde Goétter (1953) 73ff.

54 Vgl. Berger 141f. Die Kontroverse um die Deutung der lakonischen Grabreliefs scheint neu aufzuflammen, s. C.
Stibbe in: T. Lorenz (Hrsg.), Thiasos (1978) 6ff.

55 W. Orthmann, Der Alte Orient, PropKg 14 (1975) 237 Taf. 137b. J. Pritchard, The Ancient Near East in Pictures?
(1969) Nr. 692. Iraq 1, 1934 Taf. 2a.

56 J. Borker-Kldhn, Untersuchungen zur altelamischen Archéologie (1970) 118 Nr. 49-51. Taf. 69f. Zum Schlangen-
thron vgl. P. Amiet, Elam (1966) 378f. Abb. 286a-c.

57 W. Hinz, Das Reich Elam (1964) 43 schldagt Humban vor.

58 RLA 5 (1976) 117ff. s.v. Insusinak (W. Hinz).

59 Vgl. Amiet a.0. 384f. Abb. 292f. W. Hinz, Altiranische Funde und Forschungen (1969) 28. 30. 34f. (Inschriften
B+D).

60 E.Herzfeld, Iran in the Ancient East (1941, Reprint 1976) 187ff. Abb. 303f. Taf. 33f. Amiet a.0. 341. 386 Abb.
294f. Orthmann a.O. 387 Taf. 298.

61 Amiet a.0. 341. 560ff. Abb. 427f. Herzfeld a.O. Taf. 33. E. Porada, Alt-Iran (1962) 59f.

62 Zur Datierung: L. Vanden Berghe, Iranica Antiqua 3, 1963, 31f. Anm. 3. Porada a.0. U. Seidl, BJbV 5, 1965,
184f. B. Hrouda, Vorderasien I, HdA (1971) 136.

14



anlegen lassen, weil der Platz durch das elamische Relief geheiligt war®®. Die Beziehungen
zwischen Persien und Ionien sind in. der friilhen Achimenidenzeit besonders fruchtbar®;
persische Einfliisse lassen sich an den Reliefs des Harpyien-Monumentes verschiedentlich
nachweisen. Auch entspricht die Komposition des elamischen Reliefs in Naksch-i-Rustem
ebenfalls den “Audienz-Szenen”. Wollte also der lykische Bauherr des Harpyien-Monumentes
seinem Grosskonig Dareios nacheifern und hat deshalb sein Grab ebenfalls unter den Schutz
eines Gottes auf dem Schlangenthron gestellt®®? Die Frage lésst sich nicht schliissig beantwor-
ten, da der erbarmliche Erhaltungszustand des elamischen Reliefs keine eingehenden Verglei-
che zuldsst und wir laufen Gefahr, in Spekulationen abzuschweifen. Aber die erstaunliche
Parallele verdient doch, festgehalten zu werden.

63 R. Ghirshman, Iran. Protoiranier, Meder, Achémeniden (1964) 226. H. von der Osten, Die Welt der Perser (1956)
28. Zur Rolle elamischer Gotter unter den Achidmeniden: J. Duchesne-Guillemin in: G. Walser, Beitrige zur
Achdmenidengeschichte, Historia Einzelschriften 18, 1972, 68. 70. 80. RLA 5 (1976) 118f. s.v. Insusinak
(W. Hinz).

64 Vgl. H. Luschey, AMI NF 1, 1968, 17ff.

65 Zur Reduktion der Thronschlange zum Lehnentriger vgl. die Stiitzfigur am Thron des Dareios auf einer apulischen

Vase (FR Taf. 88), die als Verkiirzung der throntragenden Vélkerschaften auf achidmenidischen Reliefs zu
verstehen ist (vgl. Anm. 23).

15



	Ein Dämon und drei Götter : zur Deutung des Harpyien-Monumentes

