
Zeitschrift: Hefte des Archäologischen Seminars der Universität Bern

Herausgeber: Archäologisches Seminar der Universität Bern

Band: 5 (1979)

Artikel: Ein Dämon und drei Götter : zur Deutung des Harpyien-Monumentes

Autor: Boschung, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dietrich Böschung

Ein Dämon und drei Götter.
Zur Deutung des Harpyien-Monumentes

Das Harpyien-Monument, ein lykisches Pfeilergrab, wurde 1838 von Ch. Fellows entdeckt1.
Seine Reliefs gelangten in das Britische Museum. Die Ausstellung in London löste eine
lebhafte Diskussion über die Deutung der Friese aus. Dabei wurde die Stützfigur, die auf dem
Ostfries die Armlehne des Thrones trägt (Taf. 2, 2. Abb. 1) einhellig als Triton bezeichnet2. Sie

verleitete dazu, in dem bärtigen Thronenden Poseidon zu sehen3. Als sich diese Benennung als

unhaltbar erwies, fand der "Triton" keine Beachtung mehr. G. Scharfs Zeichnung von 18474,

die wegen des schlechten Erhaltungszustandes des Reliefs noch gelegentlich für die Deutung

Abb. 1 Umzeichnung der Stützfigur am Thron des Ostfrieses und der benachbarten Möbel¬
teile mit Angabe der Brüche (unregelmässig schraffiert) und der bestossenen Stellen
(geschuppt). Mass-Stab 1:3.

Der vorliegende Aufsatz ist die uberarbeitete Fassung eines Seminar-Referates, das 1978 in Bern gehalten wurde. Den
Anstoss zur Veröffentlichung gab H. Jucker. E Berger und die Mitarbeiter der Skulpturenhalle Basel ermöglichten
mir das Studium der Abgüsse. Flinweise gaben M. Bossert, V.v. Graeve, H. Jucker, F Muthmann, M. Pfanner, Ch Ris,
G. Walser, D. Willers und P Zanker. T. Bossert-Braun ubersetzte fur mich aus dem Danischen. Ihnen allen danke ich
herzlich.
Ausser den Sigeln der Archäologischen Bibliographie und des Archäologischen Anzeigers werden folgende Abkürzungen

verwendet.
Berger E. Berger, Das Basler Arztrelief (1970)
Tntsch F. Tritsch, The Harpy Tomb at Xanthos, JHS 62, 1942, 39ff.
Zahle J. Zahle, Harpyiemonumentet i Xanthos, Studier fra Sprog- og Oldtidsforskning 289 (1975).
Antike Schriftsteller werden nach den bei Liddel-Scott angegebenen Abkürzungen zitiert. Zur Bibliographie Zahle
lOlff. sind nachzutragen: H Hiller, Ionische Grabreliefs der ersten Hälfte des 5. Jhs.v.Chr., IstMitt. 12. Beih. (1975)
28ff. 33ff. 52 59. 74. 114ff 140f R. Ozgan, Untersuchungen zur archaischen Plastik Ioniens (1978) 87ff. V Strocka,
Jdl 94, 1979, 152. J. Zahle, Jdl 94, 1979, 258. 267 276. 278 290f. 312. E. Vermeule, Aspects of Death in Early
Greek Art and Poetry (1979) 169ff. Abb. 21.

1 Ch. Fellows, A Journal Written During an Excursion in Asia Minor (1839) 23Iff.
2 z.B. Bnt. Mus. Cat., Pryce, Sculpt I, 1 (1928) 125. Tritsch 43. 49. H. Kyrieleis, Throne und Kirnen, 24. Ergh. Jdl

(1969) 199. F. Schaller, Stützfiguren in der griech. Kunst (1973) 48 Nr. 124. Zahle 45.
3 E. Braun, Adl 16, 1844, 144f. E. Gerhard, AZ 3, 1845, 7Iff.
4 Zahle Taf. 7.

10



herangezogen wird, gibt jedoch diese Figur falsch wieder. Die Detailaufnahme zeigt, dass sie

einen bärtigen Schlangenmann darstellt: Unterhalb des nackten Oberkörpers läuft der Leib
hinten allmählich spitz aus, die Flossen fehlen. Die flache, unregelmässige Stelle, die Scharf als

oberen Teil einer Schwanzflosse zeichnet, liegt tiefer als der arg verletzte Körper und ist von
diesem als Ritzung getrennt; sie kann deshalb nicht Teil der Figur sein. Die Kontur umreisst

deutlich einen Schlangenleib. Der Schlangenmann stützt sich auf einen Knopf, der über dem
Stuhlbein am Rahmen des Thrones angebracht ist. Hinter ihm zeigen sich die Gewandtalten
und das glatte Kissen, das vorne über den Rahmen herabhängt.
Im griechischen Bereich findet die eben beschriebene Stützfigur Verwandte in den Typhon-
Darstellungen. Auf einer chalkidischen Hydria in München5 und auf Schildblechen aus

Olympia6 und vom Ptoion7 kämpft Zeus allein gegen einen geflügelten Schlangendämon.
Dessen Erscheinung weicht zwar erheblich von der Beschreibung ab, die Hesiod von Typhon
gibt (Th. 820ff.), aber für das mächtige Mischwesen, das dem Göttervater an Kraft und

Körpergrösse weit überlegen scheint, trifft der Name Typhon sicher zu8. Ähnliche Ungeheuer
finden wir auf korinthischen Vasen9 sowie auf einer ostgriechischen Situla10 abgebildet. In
Thermos schmückte der Schlangenmann eine Metope des Apollontempels11. Die attischen

Künstler stellten Typhon dreileibig dar; in dieser Gestalt erscheint er in einem archaischen

Giebel auf der Athener Akropolis12 und auf einer schwarzfigurigen Schale13. Die von Paus-

anias (3, 18, 10) erwähnten Figuren Typhons und Echidnas am "amykläischen Thron" sind
verloren14.

Die aufgezählten Typhon-Darstellungen geben kein einheitliches Bild des Ungeheuers.

Typhon hat bald nur einen Schlangenkörper, bald zwei, selten drei; gelegentlich sind nur die
Beine seines Menschenkörpers zu Schlangen umgebildet. Auch die Anzahl der Flügel
schwankt. Mit keiner der zahlreichen Varianten jedoch stimmt die Stützfigur ganz überein. Die
fehlende Beflügelung und der nackte Oberkörper unterscheiden sie auch von den Typhonbildern

mit nur einem Schlangenleib. Auch sind die jüngsten der genannten Beispiele kurz nach

der Mitte des 6. Jhs.v.Chr. entstanden, also etwa 50 Jahre vor dem Harpyien-Monument. Der
Stützfigur stehen die Mischwesen auf einer attischen Schale in München15 zeitlich und

typologisch näher. "Das rätselhafteste Bild"16 zeigt vier "Nymphen", halb Mädchen, halb

Schlangen, in einem Weinberg. Diese scheinbar idyllische Szene darf jedoch ebenso wenig wie

5 E. Simon, Griechische Vasen (1976) 62f. Taf. XVIII.
6 E. Kunze, OF 2 (1950) 82ff. 233ff., mit einem Schlangenkorper und einem Flügel: XXVIy (28 Taf. 55 Beil. 6,4);

mit zwei Flugein: XXXIv (32 Taf 58f.) Bei beiden wachsen Schlangen aus der Hüfte,
mit zwei Schlangenkorpern und drei Hügeln. Id (8 Taf 4. 6f.). VIIc (13 Taf. 22f Xb (15 Taf. 30. 32); zusätzlich
mit aus der Hüfte wachsenden Schlangen: XVc (20 Taf. 42f.), Zahl der Hügel unsicher: XLVila (40 Taf. 67). Lß
(41 Taf. 66),
mit Schlangenbeinen- XLy (37. E. Kunze, Olympiabericht 2 [1938] 83f. Taf. 30),
Typhon als Schildzeichen: E. Kunze, Olympiabericht 5 (1956) 35. 58ff. Taf. 28f.

7 F. Vian, Repertoire des gigantomachies figurees dans Part grec et romain (1951) 9 Nr. 3 Taf. 1.

8 E. Kunze, OF 2 (1950) 82ff. F. Vian, La guerre des geants (1952) 12ff.
9 Mit zwei Schlangenleibern. Das Tier in der Antike (Katalog Zurich 1974) 36 Nr. 208. H. Payne, Necroconnthia

(1931) Nr. 392. Mit einem Schlangenleib Payne a O Nr. 97-100 348—354A 375 389-393 531. 985, vgl S 30.
51 76f P Mingazzim, Vasi della Collezione Castellani I (1930) 144f Taf 29, 11 15. CVA Karlsruhe 1, 50 Taf
40,1. CVA Paris, Musee Rodin 2 Taf. 2, 5f 2, 7 K. Schefold, Antikenmuseum Basel (o.J.) 54f. Delos 17 (1935)
93 Nr. 20 Taf. 54 E Hesperia 17, 1948, 224 Nr D 55 Taf. 81f. BSA 53/54, 1958/59, 147f. Nr. 130 Taf 27

Merkwürdig das Alabastron Payne a.O Nr. 374 A. Greifenhagen, AA 1936, 348f. Abb. 5). Typhon verfolgt
einen Hussgott

10 E Walter-Karydi, Samos VI 1, 149 Nr. 1060 Taf 135
11 H. Payne, BSA 27, 1925/26, 132.
12 K. Schefold, Die Griechen und ihre Nachbarn, PropKg 1 (1967) 166 Taf. 27b. Zur Benennung F Brommer,

MarbWPr 1, 1947, Iff. Die Fragmente bei E Dyggve, Das Laphnon (1948) 185 190 Abb 197 gehören dagegen
zu einer Schlange.

13 Beazley, ABV 65, 42. Hier mit den geraubten Blitzen des Zeus, vgl Nonnus, Dionysiaca 1, 294ff.
14 Zur Rekonstruktion E. Buschor, Meermanner, SBMunchen 1941, 36ff
15 Beazley, ABV 208, 1. 689. Ders., Parahpomena 95, 15. 98. Pfuhl, MuZ Abb. 288. EAA 5 (1963) 151 Abb. 194.
16 M. Nilsson, Gesch. der gnech. Religion I3 (1967) 244.

11



bei Typhon über den dämonischen Charakter der Dargestellten hinwegtäuschen17. Auch
Echidna, die Mutter grässlicher Ungeheuer, ist nach Hesiods Beschreibung zur Hälfte eine
unsterbliche, schönäugige und schönwangige Nymphe, zur anderen Hälfte aber eine schreckliche

Schlange (Th. 295ff.). Der Dichter nennt sie "ein unbezwingbares Ungeheuer". Alle diese
Mischwesen stellen urtümliche, schreckliche Naturdämonen dar18, deren Überwindung eine

Voraussetzung für die Errichtung der göttlichen Ordnung ist. Auch erdgeborene Urmenschen
werden als Mischwesen, halb Mensch, halb Schlange beschrieben, so etwa Kekrops. Die
ältesten erhaltenen Darstellungen des mischgestaltigen Kekrops stammen jedoch erst aus dem
5. Jh.19

Ein Name ist für den Schlangenmann am Harpyien-Monument aus den aufgezählten Vergleichen

also nicht zu gewinnen, immerhin aber eine ungefähre Charakterisierung. Es handelt sich
demnach um ein erdgeborenes, urweltliches Ungeheuer, das — wie die Schlangen überhaupt20 —

in erster Linie chthonische Eigenschaften hat.
Die Stützfigur greift mit beiden Händen an die Lehne. Damit kann nur gemeint sein, dass sie

die Last auch auf den Händen trägt, sie ist also im "Atlanten-Typus" dargestellt. Der
Lehnenträger ist daher kein rein funktionaler Geräte-Teil, sondern muss "dekorativ-symbolisch"21

verstanden werden. Dieser Stützgestus geht auf iranische Anregungen zurück22. In der

gleichen Haltung tragen auf achämenidischen Reliefs die unterworfenen Völker den Thron des

Grosskönigs und geben sich damit als Grundlage der königlichen Macht zu erkennen23. Das
Innenbild einer attischen Schale zeigt Triton, der auf erhobenen Händen Theseus durch das

Wasser trägt24; diese Geste lässt sich auch bei griechischen Spiegelstützen nachweisen25. Als
Stützfigur eines Thrones aber ist der Schlangenmann im griechischen Bereich einmalig26.
Die fünf Hauptfiguren auf den Reliefs des Harpyien-Monumentes werden seit Milchhöfers
Ausführungen meist alle als Verstorbene gedeutet27. Daraus ergeben sich aber Unstimmigkeiten.

So wird der Rangunterschied zwischen den sitzenden Figuren der Nord- und Südseite und
den Throndenden der Ost- und Westseite nicht erklärt28. Auf der Nord- und Südseite sind die
Sitzenden zudem von Sirenen, die Figürchen wegtragen, flankiert und dadurch als Verstorbene
gekennzeichnet29; auf der Ost- und Westseite fehlen die Sirenen, die Thronenden sind daher
kaum als Tote zu verstehen. Merkwürdig ist ferner die "Audienz-Szene" auf der Ostseite (Taf.
2, 1), die auf persische Anregungen zurückgeht30. Sie zeigt sonst stets die zeremonielle
Machtausübung des thronenden Herrschers: Er empfängt Gesandtschaften31 oder gibt

17 Vgl die Charakterisierung des Dreileibigen, Brommer a O. (s.Anm. 12) 3

18 Roscher ML 5 (1916-1924), 144Iff. s.v. Typhoeus (J. Schmidt).
19 Vgl. U. Krön, Die zehn attischen Phylenheroen, 5. Ergh AM (1976) 84ff
20 E. Küster, Die Schlange in der gnech. Kunst und Reh, RGW 13, 2 (1913) bes. 56ff.
21 Kyrieleis a O (s.Anm. 2) 38 70.
22 ebenda 200. Vgl. 145f. 190.
23 G. Walser, Die Volkerschaften auf den Reliefs von Persepolis, TeherF. 2 (1966) 5 Iff. Taf. 5ff. Falttafel 1. Kyrieleis

a.O. (s Anm 2) 37f 70
24 Beazley, ARV2 318, 1. Ders., Parahpomena 358.
25 Fl. Jucker in. In Memonam O Brendel (1976) 28f
26 Ähnlich wie der Lehnentrager am Harpyien-Monument konnten Echidna und Typhon ausgesehen haben, die am

"amyklaischen Thron" das Gebalk trugen, s Anm. 14.

27 A Milchhöfer,AZ 39, 1881, 53ff Zuletzt Zahle 80 Dagegen vor allem Berger 129ff Seine Argumente werden

hier z.T. summarisch referiert.
28 Ausfuhrlicher Berger 129ff. 138f
29 N. Kontoleon, Aspects de la Grece preclassique (1970) 31. Zum Bildtypus vgl. P Jacobsthal, Die mehschen

Tonrehefs (1931) 19ff. Nr. 7-9. 85 Taf 5f. 46. Zu den Psychai vgl. K Stahler, Grab und Psyche des Patroklos

(1967) 20ff. Zur Komposition vgl I. Scheibler, Die symmetrische Bildform in der fruhgnechischen Flachenkunst

(I960) 87f. Zum trauernden Figurchen auf der Nordseite vgl. Berger 136ff Die dort verglichene Figur auf dem

Pinax in New York (Berger Abb. 123) ist sicher weiblich.
30 Tntsch 44ff.
31 Persepolis: Zuletzt E. Porada in Festschrift Blanckenhagen (1979) 37ff Payava-Sarkophag: P. Demargne,

FdXanthos 5 (1974) 78ff. Taf. XXX 1. 42f. Nereidenmonument: J Borchhardt, Die Bauskulptur des Heroons von

Limyra, IstForsch. 32 (1976) Taf. 53, 2

12



Befehle32. Die Übergabe eines Hahnes durch ein Kind (Taf. 2, 3)33 in diesem hochoffiziellen
Rahmen müsste deshalb bei einem Dynasten geradezu parodistisch wirken. Dies kann
angesichts der Gattung und des Aufstellungsortes34 nicht beabsichtigt gewesen sein.

Auffällig ist ebenfalls, wie der stehende, bärtige Mann35 links aussen (Taf. 3,1. 3) sein Gewand
hebt. Damit ist nicht ein einfaches Raffen des Gewandes wie bei der Statue von Kap Phoneas36

gemeint, sondern ein "Lüpfen" des Mantels, das wir sonst nur bei Mädchendarstellungen
finden. Dies erinnert an literarische Nachrichten, wonach die Lykier als Zeichen grosser
Trauer Frauenkleider trugen (Val. Max. II 6,13. Plu. Moralia 112 F). Mit der linken Hand hält
der Stehende ein Ei, dessen Spitze er an seinen Mund führt (Taf. 3,3. 4). Figuren, die mit der

einen Hand ein Ei vor den Mund halten, kehren auf attischen Lekythen des strengen Stils

wieder und meinen hier den Toten37. Der Stehende hinter dem Kind mit dem Hahn (Taf. 3,2)
erinnert an Darstellungen auf Grabstelen38. Besonders ähnlich ist die Hundestele aus Phys-
kos39. Die Vermutung, der Künstler habe auch am Harpyien-Monument einen Toten gemeint,
ist umso eher berechtigt, als die Stele aus Physkos - wie auch die Borgia-Stele40 - ursprünglich
in eine Grabfassade eingelassen war.
Wir dürfen also annehmen, dass es Tote sind, die den Herrscher umgeben. "König der Toten"
kann aber nur Hades sein41. Damit wird die Erhöhung gegenüber den Toten auf der Nord- und
Südseite ebenso erklärt wie die ungewöhnliche "Audienz-Szene"42: Diese könnte ein Opfer an

den Gott zeigen. Der Hahn ist ein bevorzugtes Opfertier für die chthonischen Götter43. Der
Schlangenmann, der die Lehne trägt, verkörpert die von Hades beherrschten chthonischen
Mächte.
Gegen die vorgeschlagene Deutung spricht die vermeintliche Seltenheit von Hades-Darstellungen

aus archaischer Zeit. Auf attischen Gefässen des ausgehenden 6. Jhs. finden sich

Hades-Bilder jedoch recht häufig44. Der Gott bleibt aber erstaunlich farblos; die Vasen stellen
ihn dar als alten Mann mit langem, in Strähnen aufgelöstem Haar, oft auch mit Stirnglatze und
stets bekleidet. Ein Szepter kennzeichnet ihn als Herrscher. Meist erscheint er zusammen mit
seiner Gattin Persephone. Die lokrischen Tonpinakes45 zeigen ihn als Entführer der Kore oder
thronend neben seiner Gattin. Inschriftlich als AIAEY2 bezeichnet ist eine Sitzstatuette in
Sparta46.

32 Satrapen-Sarkophag: I. Kleemann, Der Satrapensarkophag aus Sidon, IstForsch. 20 (1958) bes. 153ff. Taf. 2a. 3ff.
33 Anders Tritsch 48f.
34 Vgl. Tritsch 39ff.
35 Der kurze Bart widerlegt Zahles Vermutung (S. 84), der Stehende sei ein Eunuch.
36 R. Ozgan, Untersuchungen zur archaischen Plastik Ioniens (1978) 42. Taf. 16f.
37 M. Nilsson, Opuscula Selecta I (1951) 3ff. Schwieriger zu deuten ist der Gegenstand, den der Stehende unmittelbar

hinter dem Thron halt Nach den erhaltenden Resten der Kontur konnte es sich um eine Ahre handeln (Taf. 3, 5).
38 B.S. Ridgway, Jdl 86, 1971, bes. 74 N. Himmelmann-Wildschutz, Studien zum Ilissos-Rehef (1956) 34 Anm 24.
39 Ozgan a.O. 79ff. Taf. 43.
40 H. Hiller, Ionische Grabreliefs der 1. Hälfte des 5. Jhs.v.Chr., IstMitt. 12. Beih. (1975) 47f.
41 Hades als Konig der Toten: z.B. Horn. II. 20, 61 h.Cer357 Zum Grab als Unterwelt vgl. E. Buschor, MuJb NF 2,

1925, 9.
42 Ein Relief aus Samothrake zeigt ebenfalls einen mythischen Konig, nämlich Agamemnon, und sein Gefolge im

Schema der "Audienz-Szene": Lippold, Plastik 72 Taf. 18, 2. J. Boardman, Greek Sculpture. The Archaic Period
(1978) Abb. 264. Zur "Interpretatio Graeca" fremder Bildschemata vgl. S. Morenz, Die Begegnung Europas mit
Ägypten (1968) 75f. Taf 4.

43 G. Zuntz, Gnomon 43, 1971, 498f
44 J. Dong - O. Gigon, Der Kampf der Gotter und Titanen (1961) Taf. 17a. A. Peschlow-Bindokat, Jdl 87, 1972,

144ff., V 8. 13. 19. 24f. 28—31. 36. 43. CVA Fogg Museum and Gallatm Collections 87f. Taf. 39, 2a. Korinthisch:
Payne a.O. (s.Anm. 9) 309 Nr. 942. 127 Abb 45c. Zu Pluton-Darstllungen vgl. K. Schauenburg, Jdl 68, 1953,
38ff.

45 Hades als Persephone-Rauber: H. Pruckner, Die lokrischen Tonrehefs (1968) 68ff., Typ 57-59. Taf. 12, 3-5.
Thronend: ebenda 75ff. Taf. 22. 24, 1-3. 25.

46 G. Steinhauer, Museum of Sparta (o.J.) Abb. 38. U Hafner, Das Kunstschaffen Lakoniens in archaischer Zeit
(1965) 159f. Zur Inschrift: A. Milchhofer, AZ 39, 1881, 297. M. Tod - A. Wace, A Catalogue of the Sparta
Museum (1906, Reprint 1968) 72 Nr. 600. Gegen diese Lesung: G. Treu, AZ 40, 1882, 76. Die Abb. Steinhauer
a.O. scheint Milchhofers Lesung zu bestätigen.

13



E. Berger hat dargelegt, dass die Westseite formal und inhaltlich mit der Ostseite zusammengehört,

und vermutet, hier seien Demeter und Persephone dargestellt47. Die Thronende rechts ist
die Hauptfigur: Ihr naht sich der Zug der gabenbringenden Mädchen48. Solche "Prozessionen"
gelten im griechischen Bereich Gottheiten49. Das vorderste Mädchen zieht zudem mit der
linken Hand den Mantel über die Schulter. Diese Geste finden wir wieder bei Opfernden50.
Die Darstellung lässt sich vielleicht konkret deuten, nämlich als Begrüssung der aus der

Unterwelt zurückgekehrten Persephone51. Die Gaben der Mädchen - Ei und Granatapfel -
sind als Zeichen des Lebens über den Tod hinaus zu verstehen52. Kuh und Kälbchen über der

Graböffnung können als Zeichen der erneuerten Fruchtbarkeit verstanden werden, die während

Demeters Trauer brachgelegen hatte. Diese Deutung passt zur Spende53 der thronenden
Demeter links und erklärt auch, warum Persephone nicht neben Hades thront.
Die hier vertretene Deutung der Längsseiten lässt sich nicht zwingend beweisen; sie scheint
aber weniger Widersprüche zu enthalten als die von Milchhöfer begründete Interpretation. Die
Darstellung von Göttern an Gräbern ist keineswegs einzigartig54. An der Basis des Apollobildes

in Amyklai, die als Grab des Hyakinthos galt, waren neben anderen Göttern auch

Demeter, Kore und Pluton dargestellt (Paus. 3, 19, 4).
Kehren wir zum Ausgangspunkt unserer Überlegungen zurück, zur Stützfigur am Thron der
Ostseite. Da diese, wie oben gezeigt, im griechischen Bereich kein entsprechendes Gegenstück
findet, ist zu überlegen, ob sie der orientalischen Kunst entnommen sein könnte. Besonders
interessieren in unserem Zusammenhang Schlangen mit menschlichem Oberkörper. Wir
finden sie meines Wissens jedoch nur auf Rollsiegeln des 3. Jts55. Auf elamischen Rollsiegeln
des 2. Jts. erscheint ein Gott auf einer menschenköpfigen Schlange, die ihm als Thron dient56.

Dargestellt ist wohl Insusinak57, der ursprünglich Stadtgott von Susa, daneben aber auch Gott
des Eides und Totenrichter ist58. Dieser Gott scheint mit Schlangen eng verbunden59. Den
gleichen Gott stellen zwei elamische Felsreliefs dar. Das Relief von Kurangun zeigt ihn auf
einer zusammengerollten Schlange sitzend60. Eine Göttin sitzt hinter ihm auf einem Vierfüss-
ler. Vor und hinter den Gottheiten stehen mehrere Beter. Das zweite derartige Relief - stark
beschädigt durch das unvollendete Relief des Sassanidenkönigs Bahram II - ist in Naksch-i-
Rustem angebracht, unweit der Achämenidengräber61. Die beiden elamischen Denkmäler
stammen aus dem 2. Jt., weisen aber Erweiterungen aus dem 8. oder 7. Jh.v.Chr. auf62; sie

wurden im 1. Jt. also noch verehrt. Es ist vermutet worden, Dareios I hätte sein Grab hier

47 Berger 138ff.
48 Vielleicht die Chariten, s. E. Schwarzenberg, Die Grazien (1966) 9f. Anm. 19.
49 Vgl. die Reliefs aus Thasos im Louvre: Berger Abb 51. 53. Hiller a.O. (s.Anm 40) 99ff. 103ff. 113, in Malibu:

Berger Abb. 52. Hiller a.O. lOOf. Boardman a O. (s Anm. 42) Abb. 263.
50 G. Neumann, Gesten und Gebärden (1965) 85.
51 Vgl. den homerischen Demeterhymnus, bes. 385ff. Ein lokrisches Tonrehef (Pruckner a.O. 82ff.) lasst sich

ebenfalls mit dem Demeterhymnus verbinden.
52 Zum Ei als Grabbeigabe s.Anm. 37. Granatapfel als Grabbeigabe: RLA 3 (1957-71) 626ff. s.v. Granatapfel

(J Borker-Klahn).
53 Vgl. E. Simon, Opfernde Gotter (1953) 73ff.
54 Vgl. Berger 14lf Die Kontroverse um die Deutung der lakonischen Grabreliefs scheint neu aufzuflammen, s. C.

Stibbe in: T. Lorenz (Hrsg.), Thiasos (1978) 6ff.
55 W. Orthmann, Der Alte Orient, PropKg 14 (1975) 237 Taf. 137b. J. Pntchard, The Ancient Near East in Pictures2

(1969) Nr. 692. Iraq 1, 1934 Taf. 2a
56 J. Borker-Klahn, Untersuchungen zur altelamischen Archäologie (1970) 118 Nr. 49-51. Taf. 69f. Zum Schlangen¬

thron vgl. P. Amiet, Elam (1966) 378f. Abb. 286a-c.
57 W. Hinz, Das Reich Elam (1964) 43 schlagt Humban vor.
58 RLA 5 (1976) 117ff s.v. Insusinak (W. Hinz).
59 Vgl. Amiet a.O. 384f. Abb. 292f. W. Hinz, Altiramsche Funde und Forschungen (1969) 28. 30. 34f. (Inschriften

B+D).
60 E. Herzfeld, Iran in the Ancient East (1941, Reprint 1976) 187ff. Abb. 303f. Taf. 33f. Amiet a.O 341. 386 Abb.

294f. Orthmann a O. 387 Taf. 298.
61 Amiet a.O 341. 560ff. Abb. 427f. Herzfeld a.O. Taf. 33. E. Porada, Alt-Iran (1962) 59f.
62 Zur Datierung: L. Vanden Berghe, Iramca Antiqua 3, 1963, 31 f. Anm. 3. Porada a.O. U. Seidl, BJbV 5, 1965,

184f. B. Hrouda, Vorderasien I, HdA (1971) 136.

14



anlegen lassen, weil der Platz durch das elamische Relief geheiligt war63. Die Beziehungen
zwischen Persien und Ionien sind in der frühen Achämenidenzeit besonders fruchtbar64;

persische Einflüsse lassen sich an den Reliefs des Harpyien-Monumentes verschiedentlich
nachweisen. Auch entspricht die Komposition des elamischen Reliefs in Naksch-i-Rustem
ebenfalls den "Audienz-Szenen". Wollte also der lykische Bauherr des Harpyien-Monumentes
seinem Grosskönig Dareios nacheifern und hat deshalb sein Grab ebenfalls unter den Schutz
eines Gottes auf dem Schlangenthron gestellt65? Die Frage lässt sich nicht schlüssig beantworten,

da der erbärmliche Erhaltungszustand des elamischen Reliefs keine eingehenden Vergleiche

zulässt und wir laufen Gefahr, in Spekulationen abzuschweifen. Aber die erstaunliche
Parallele verdient doch, festgehalten zu werden.

63 R. Ghirshman, Iran. Protoiranier, Meder, Achameniden (1964) 226 H. von der Osten, Die Welt der Perser (1956)
28. Zur Rolle elamischer Gotter unter den Achameniden J Duchesne-Guillemin in' G. Walser, Beitrage zur
Achamenidengeschichte, Histona Einzelschnften 18, 1972, 68 70 80 RLA 5 (1976) 118f s.v. Insusinak
(W. Hinz)

64 Vgl. H. Luschey, AMI NF 1, 1968, 17ff.
65 Zur Reduktion der Thronschlange zum Lehnentrager vgl. die Stutzfigur am Thron des Dareios auf einer apuhschen

Vase (FR Taf 88), die als Verkürzung der throntragenden Volkerschaften auf achamenidischen Reliefs zu
verstehen ist (vgl. Anm. 23).

15


	Ein Dämon und drei Götter : zur Deutung des Harpyien-Monumentes

