
Zeitschrift: Hefte des Archäologischen Seminars der Universität Bern

Herausgeber: Archäologisches Seminar der Universität Bern

Band: 3 (1977)

Artikel: Soziologische Überlegungen zum Problem der römischen Volkskunst

Autor: Meyer, Ruth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521186

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruth Meyer

Soziologische Überlegungen
zum Problem der römischen Volkskunst

Im Wintersemester 1976/77 führte Prof Dr H Jucker ein Seminar über romische Volkskunst
durch, das sowohl einer kritischen Analyse vorliegender theoretischer Ansätze, wie auch der

prinzipiellen Frage nach der Existenz einer romischen Volkskunst bzw der Zuordnung von
Werken der bildenden Kunst zum Typus der Volkskunst galt Die nachfolgenden Ausfuhrungen
smd einem Referat entnommen, das im Rahmen dieses Seminars gehalten wurde

Eine der Hauptschwierigkeiten bei der Behandlung eines derartigen Themas durfte mit dem

Begriff "Volkskunst" selbst zusammenhangen Das deutsche Wort "Volk" enthalt bekannthcn
sehr verschiedene Konnotationen, und es findet wohl in dieser Vielfalt keine Entsprechung m

einer anderen Sprache Es bezeichnet sowohl
— die Bevölkerung auf einem abgrenzbaren Kulturraum, wie
— eine ethnisch spezifische Einheit von Menschen, wie
— eine politische Kollektivpersonhchkeit, die sich als idelle Einheit versteht, wie
— m sich als demokratisch verstehenden Verfassungen die Gesamtheit aller Staatsburger, wie
— in Abgrenzung von den gesamten Eliten und Oberschichten die "breite Masse" einer Gesell¬

schaft, wie
— m historisch-epochalem Sinn eine Form vornationaler Gemeinschaftsbildung und schliesslich
— nach marxistischer Interpretation alle jene Klassen und Schichten der Gesellschaft, die daran

interessiert und objektiv dazu fähig sind, den gesellschaftlichen Fortschritt zu verwirklichen

Diese Unbestimmtheit der Begriffsbildung prädestiniert die Bezeichnung "Volk" fur demagogische,

politisch zwiespaltige Aussagen, Programme, Forderungen und Ideologisierungen i^vgl

Marthel 1972), wie sie seit der Romantik immer wieder auftreten, und lasst sie ohne Prazisie-

rung wissenschaftlich wertlos erscheinen Aus sozialwissenschaftlicher Perspektive verstenen
wir heute unter Volk eine politisch und kulturell zustande gekommene menschliche Einheit, die
durch gemeinsame Kultur verbunden ist und aus dieser tradierten Verbundenheit zu gemeinsamer

Orientierung und zu gemeinsamem Handeln gelangt (vgl Marthel, 1972). So gefasst hat
der Begriff auch seine Korrelate in anderen Sprachen Kunst bzw verschiedenartige
Kunstmanifestationen waren in diesem Zusammenhang als ein zentrales Kulturelement und als ein
Gradmesser fur kulturelle Geschlossenheit bzw Offenheit, fur kulturellen Monismus, Dualismus

oder Pluralismus und damit auch fur den Grad der kulturellen Integration zu sehen Der
Begriff "Volkskunst" ware in diesem Kontext allein fur monistische Kulturen zulassig, allerdings

auch hier nicht zu empfehlen wegen des tautologischen Gehaltes, den er damit bekäme

Aber nicht nur wegen der Konnotationsvielfalt entstehen im Zusammenhang mit dem Begriff
"Volkskunst" gravierende Deutungsschwierigkeiten Sie verbleiben auch, wenn wir von den

von daher möglichen und wahrscheinlichen Bedeutungskomponenten absehen und dem
"common sense" des Wortes folgen, d.h. die Volkskunst den "einfachen" Mitgliedern einer
Gesellschaft zuordnen. Es stellt sich auch hier die Frage, wer diese "einfachen" Mitglieder eigentlich

sind, wieweit sie eine Einheit darstellen und ob sie - m differenzierten Gesellschaften — m

einem dichotomischen Verhältnis zu den die "Hochkunst" vertretenden Eliten stehen, wie der

Pauschalbegriff nahezulegen scheint Die wissenschaftliche Literatur auch zur romischen
Volkskunst bleibt wohl gerade deswegen vielfach unbefriedigend, weil sie die angedeuteten
Schwierigkeiten zum Teil ubersieht, zum Teil m Verharrung auf dem Volkskunstkonzept nicht

52



zu lösen vermag. Zusatzliche Probleme ergeben sich häufig daraus, dass Beobachtungen und
Forschungsresultate aus anderen kulturellen Zusammenhängen allzu unbekümmert übernommen

und dabei Kulturspezifika und universelle Phänomene verwischt werden.
Aus allen diesen vielschichtigen Gründen methodischer und inhaltlicher Art wäre es zweifellos
ratsam, das Wort "Volkskunst" zumindest aus dem wissenschaftlichen Sprachgebrauch zu
eliminieren. Professor Jucker hat im Verlauf der Seminardiskussion vorgeschlagen, es im
Zusammenhang römischer Kunstmanifestationen durch "Basis-" oder "Episodenkunst" zu ersetzen

(vgl. unten).

Betrachtet man Kunstphanomene aus sozialwissenschaftlicher Sicht, so gilt als erstes festzuhalten,

dass Kunst ein menschliches Konstitutivum darstellt, ahnlich der Sprache — ein Konstituti-
vum, das den Menschen als animal symbohcum ausweist. Kunst und Sprache sind Symbolsysteme,

die offenbar den gleichen Gesetzen gehorchen. Auch in der Kunst lassen sich die sprachlichen

Grundcharakteristika: Ausdruck, Darstellung, Mitteilung wiederfinden. Auf dieser

Grundlage dürfte es besonders fruchtbar sein, Kunstausserungen systematisch von ihrer Syntax
her zu untersuchen. Von solchen Untersuchungen dürften u.a. auch differenziertere Typologien
zu erwarten sein als sie bisher vorliegen. Unterschieden von Sprache ist Kunst durch ihre
tendenziell grossere Offenheit, d.h. ihre geringere Determiniertheit und damit ihre grossere
Variabilität und Wandlungsfähigkeit, ihre grossere Deutungsfahigkeit und damit auch Missver-
standlichkeit, doch durfte es sich hierbei um graduelle Unterschiede handeln. Wie aber die
Sprache allein über ihre Syntax nicht hinreichend erfasst werden kann, so bedarf die Kunst umso
mehr noch zusatzlicher Dechiffrierregeln.

Kunstmanifestationen sind expressive Objektivationen der immateriellen Kultur einer Gesellschaft.

Sie erhalten - wie jedes gesellschaftliche Handeln - ihre Möglichkeit und ihre Begrenzung

durch die im Kultursystem verankerten Werte, Symbole und Normen. Diese werden vom
einzelnen Gesellschaftsmitglied m den verschiedenen Lernprozessen, die es durchlauft, erworben

und stellen sich ihm je nach Geltungszusammenhang als tendenziell geschlossene oder
offene Orientierungsregeln dar. in diesen Lernprozessen erwirbt es sich die Sprache als die
wesentliche Grundform des gesellschaftlichen Handelns und erwirbt es sich auch Kunst bzw. deren

Grunddechiffnerregeln.
In der Kunst wird die eigene Lebenswelt eingefangen, gestaltet und veistehbar gemacht. Kunst
geht immer von Situationen aus und ist auf Verallgemeinerungen, auf die Einbettung in grossere
Zusammenhange hin orientiert. Sie dient damit der Selbstverstandigung, der Kommunikation
mn Zugehörigen und der Abgrenzung gegenüber Fremden sowie Fremdem und hat somit eine

integrierende Funktion, im Zentrum steht dabei das prozessuale Erlebnis, dem eine sowohl
aesthetische wie auch soziale Qualität zukommt. Kunst tendiert immer dazu, ein kohärentes
Ganzes zu konstituieren.
Selbstverständlich setzt das zur Verfugung stehende Material der konkreten Objektivierung
gewisse Grenzen, doch äussern sich diese nicht darin, was dargestellt wird, sondern wie etwas

dargestellt wird. Das Material hat einen Einfluss auf die konkrete Form, aber nicht auf die Syntax

und auch nicht auf die symbolische Aussage. Auch in dieser Hinsicht ist die Sempersche Ma-
terialtheorie wesentlich zu modifizieren (vgl. Semper, 1860).
Variabilität und Geschwindigkeit des Wandels von Kunstmanifestationen stehen in einem
direkten Zusammenhang mit der jeweiligen gesellschaftlichen Ordnung, dem Grad der Differenzierung

einer Gesellschaft sowie auch ihren Aussenkontakten. Wie wir aus der Kulturanthropo-
logie und auch aus der Volkskunde wissen, diffundieren Kunstelemente gemäss ihrer Offenheit
und Deutungsfähigkeit im Vergleich zu anderen Kulturelementen sehr schnell, werden dabei

allerdings entsprechend dem eigenen Wertkontext umgedeutet.
Mit einer einheitlichen Kunst, die also allen Gesellschaftsmitgliedern gemeinsam ist, können

wir m allen sogenannten Primitivgesellschaften rechnen. Sie sind weitgehend nur nach

Geschlechts-, Verwandtschafts- und Altersprinzipier. geordnet, bestehen aus kleinen, sich weitgehend

selbstgenugenden Gruppen, deren Mitglieder in Primärkontakten untereinander und mit

53



eventuellen fremden Bezugsgruppen verkehren, dh in mundlicher Kommunikation Solche

Kulturen sind tendenziell homogen und hochintegriert Ob hier aber kulturelle Objektivationen
nur fur den Eigenbedarf oder auch fur andere erstellt werden, wie Riegl abzugrenzen versuchte

(vgl Riegl, 1893), durfte fur das Kunstobjekt selbst wie auch fur seine Kommunikabilitat kaum

eine Rolle spielen. Riegl durfte dieses Theorieelement bezogen haben aus der Verallgemeinerung

von gesellschaftlichen Veränderungen, wie er sie in seiner eigenen Zeit beobachten konnte.

Er scheint dabei zu ubersehen, dass das prinzipiell Neue dabei in der Möglichkeit der
massenhaften industriellen Herstellung bzw Vervielfältigung von Kunstobjekten als der Basis der

Trivialkunst lag Wesentliches Kriterium dagegen ware das Element des Autochthonen Die
Kunst der sogenannten Primitivgesellschaften zeichnet sich vor allem aus durch ornamentale,
aber auch einzelfigurhche Darstellungen und widerspiegelt den magischen Zusammenhang, in
dem diese Lebensordnungen stehen. Die Darstellungen zeigen, dass Abstraktion kein nur der
Hochkultur oder der modernen Kunst eigenes Element ist, wie in der Kunstgeschichte noch

immer gelegentlich angenommen wird Sinnvoll — auch im Zusammenhang mit
Kunstunterscheidungen und -beurteilungen - und damit auch als Abgrenzungskriterium wird Abstraktion
wohl erst dann, wenn nicht nach dem Grad der Abstraktion allgemein oder im Einzelfigurlichen
gefragt wird, sondern nach dem von Lebens- und Handlungszusammenhangen

Fur die Kunst einer sogenannten primitiven Bevölkerung ware der Ausdruck "Volkskunst"
möglich, weil sie allen Mitgliedern gemeinsam ist Der amenkanische Kulturanthropologe
Robert Redfield nennt aus dem gleichen Grund diesen Gesellschaftstyp "folk-society", (vgl
Redfield, 1960) Wegen der bereits oben erwähnten Tautologie wurde ich selbst den Begriff
"Primarkunst" vorziehen, weil es sich um eine Kunst handelt, die charakteristisch ist fur eine
Gesellschaft, die auf Primarkommunikation beruht

Von der sogenannten Primitivgesellschaft ist typologisch abzugrenzen zunächst die Feudalgesellschaft

oder Hochkultur, wie sie unter bestimmten Bedingungen, aber nicht zwangsläufig, wie
die Evolutionisten - und unter ihnen auch Riegl - meinen, aus der Primitivgesellschaft entstand
und fur fast vier Jahrtausende fur verschiedene Räume - in verschiedenen Ausprägungen -
charakteristisch war. Zu diesem Typ gehört auch die romische Gesellschaft Charakteristisch fur sie

ist eine schmale, im allgemeinen geburtsmassig definierte Oberschicht, die die zentralen
Werte und Symbole verwaltet und die Macht ausübt, eine Macht, die zwar einer Einzelperson
oder -gruppe entzogen werden kann, deren Systembasis aber kaum je angezweifelt wird, und
die damit als legitimiert bezeichnet werden kann Kennzeichnend fur diese Gesellschaft sind
auch eine ebenfalls schmale Schicht von Handwerkern und Kaufleuten und eine sehr breite
Schicht von Bauern, es entsteht eine Trennung in Städte und ländliche Gebiete. In allen diesen
Gesellschaften differenziert sich entsprechend der ungleichen Teilhabe an zentralen Werten,
entsprechend der Ausdifferenzierung der sozialen Milieus, zusammen mit der gesamten Kultur
auch die Kunst aus Es entsteht eine Hochkunst, eine Ehtenkunst, die reserviert ist in ihrer
Kommunikabilitat fur die Oberschicht, welche sich regelmassig durch ihre "sophistication"
auszeichnet, wie dies die amerikanische Kulturanthropologie zusammenfassend treffend
ausdruckt. Diese Kunst bzw der in ihr evozierte Symbolzusammenhang ist den anderen Schichten

nur parüell, d h nur über Emzelelemente zugänglich Daneben entsteht vor allem auch eine
bäuerliche Kunst, die in vieler Fhnsicht als die Fortsetzung der zuvor beschriebenen Primarkunst

gelten kann. In allen differenzierten Gesellschaften haben wir mit einem Nebeneinander

von verschiedenen "Kulturstufen" zu rechnen. Auch in dieser bauerlichen Kunst spielen Pn-
markontakte die vorrangige Rolle. Auch hier ist der Lebensraum tendenziell geschlossen -
jedenfalls deutlich geschlossener als im stadtischen Lebenszusammenhang, und auch diese Kunst
ist wesentlich autochthon, in Stil und Inhalt wesentlich bewahrend, restriktiv und additiv. Genau

das, was wir hier unter den Begriff der Primarkunst subsumieren, fasst die amerikanische

Kulturanthropologie unter den Begriff "Folklore" (vgl Bascom, 1968). Eine weitere Kunstform

entsteht bei den stadtischen Mittel- bzw Unterschichten der Handwerker und Kaufleute
Sie ist tendenziell offener als die bäuerliche Primarkunst, weil sie sich weitgehend emanzipiert

54



hat vom Autochthonen und spiegelt vor allem die berufliche und famihare Lebenswelt dieser
Schichten wider Allerdings scheint mir dabei wichtig zu sein festzuhalten, dass diese
Kunstformen sich zwar in ihrer Syntax und auch in ihrem Symbolausdruck graduell unterscheiden,
dass aber anderseits auch ein wechselseitiger Austausch von Elementen feststellbar ist. Ebenso

wie eine total integrierte Gesellschaft nur idealtypisch vorstellbar ist, ware eine de facto total des-

mtegrierte, totaliter in verschiedene Wert- und Symbolzusammenhange auseinanderfallende
Gesellschaft nicht lebensfähig Die verbindenden Grundelemente im Wert- und Symbolver-
standnis sind es, die es rechtfertigen, vielleicht besser als von einem Zeitstil von einem
Gesellschaftsstil zu sprechen Verschiedene Stile können in einer Gesellschaft nicht dichotomisch
unterschieden sein, sondern lassen sich eher kennzeichnen als verschiedene Punkte auf einer
Dimension Damit ist gleichzeitig auch gesagt, dass nicht nur der Begriff "Volkskunst" abzulehnen

ist, sondern jeder Begriff, mit dem in differenzierten Gesellschaften alles, was nicht Hochkunst
ist, zusammenfassend bezeichnet werden soll. Dies gilt — neben anderen Bedenken — auch fur
die vorgeschlagenen Bezeichnungen "Basis-" bzw "Episodenkunst" Durch derartige
Sammelbezeichnungen werden m E unter Umstanden wichtige Erkenntniselemente verwischt.
Vorzuziehen waren dagegen Bezeichnungen, welche die Kunstmanifestationen entweder nach
dem sozialen Hintergrund, vor dem sie entstanden sind, unterscheiden oder aber nach ihrer
symbolischen Aussage
Auch m den Kunstmanifestationen der romischen Gesellschaft der nachchristlichen Zeit können

wir entsprechend den knappen Ausfuhrungen über die Hochkultur zunächst mindestens
drei Stile eindeutig unterscheiden die bäuerliche Primarkunst, die stadtische Hochkunst und
die Kunst der stadtischen Unterschicht. Fur die Zeit der grosseren Expansionen ist daneben
auch die Provinzialkunst als etwas graduell Eigenständiges festzuhalten In ihr kommt eine

spezifische Form der kulturellen Diffusion mit fremden Elementen zum Ausdruck, die sie zu

etwas qualitativ Neuem macht

Abschliessend seien knapp die Fragestellungen zusammengefasst, die aus sozialwissenschaftli-
cher Sicht an Kunstmanifestationen zu stellen sind. Sie können weder eine ästhetische Theorie
ersetzen noch auch die kunstwissenschaftliche bzw. archäologische Arbeit am Gegenstand,
doch vielleicht die Perspektive etwas erweitern.
— wer ist der Ersteller des Kunstwerks9
— wer ist das Publikum bzw wer sind die Rezipienten eines Kunstwerks?
— welcher symbolische Aussagegehalt ist dem Kunstwerk eigen9
— in welcher Weise druckt sich die soziale, kulturelle und physische Lebenswelt in einem

Kunstwerk aus9

— welche gesellschaftliche Bedeutung wird der Kunst von einer Gesellschaft bzw. einzelnen ih¬

rer Gruppen zugemessen9
— unter welchen gesellschaftlichen Bedingungen und in welcher Weise wandelt sich Kunst9

55



Ausgewählte Literatur

E Auerbach, Literatursprache und Publikum in der lateinischen Spatantike und im Mittelalter, München 1958

W Bascom, Folklore, in Encyclopedia of the Social Sciences, Vol, 5, New York 1968, 496 ff

R Bianchi Bandinelli, Archeologia e cultura, Rom 1961

Ders Arte plebea, Dialoghi di Archeologia 1 (1967), 7ff

Ders Stoncita dell'arte classica, Rom 19733

J Duvignaud, Sociologie de Part, Paris 1967

R Firth, Symbols, Public and Private, London 1973

A Gehlen, Anthropologische Forschung, Reinbek/Hamburg 19643 (1961)

G Hartfiel, Worterbuch der Soziologie. Stuttgart 1972

A Hauser, Sozialgeschichte der Kunst und Literatur, München 19682 (1963)

Ders, Soziologie der Kunst, München 1974

G Niebling, Zur soziologischen Struktur romischer Kunst, in Abhandlung des 14 Int Soziologenkongresses, 1950

E Panofsky, Meaning in the Visual Arts, New York 1955

R Redfteld, The Little Community, Peasant Society and Culture, Chicago, I9602 (1956)

A Riegl, Stilfragen, Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik, Berlin 1893

Ders Die spatromische Kunstindustrie, Wien 19272 (1901)

M Rostovzteff, Gesellschaft und Wirtschaft im romischen Kaiserreich, Berlin 1929, Band 2

M Schapiro, Style, in s Tax, Anthropology Today, Chicago 1962, 278ff

H Sedlmayr, Ars humihs in der Spatantike, in Hefte des kunsthistorischen Seminars der Universität München, 6

(1962), 7ff

G Semper, Der Stil in den technischen und tektomschen Künsten, München 1860

A Silbermann, (Hsg), Empirische Kunstsoziologie, Stuttgart 1973

Ders, Theoretische Ansätze der Kunstsoziologie, Stuttgart 1976

W Worringer, Abstraktion und Einfühlung Ein Beitrag zur Stilpsychologie, München 1908

56


	Soziologische Überlegungen zum Problem der römischen Volkskunst

