Zeitschrift: Hefte des Arch&ologischen Seminars der Universitat Bern
Herausgeber: Archéologisches Seminar der Universitat Bern

Band: 3(1977)

Artikel: Soziologische Uberlegungen zum Problem der rémischen Volkskunst
Autor: Meyer, Ruth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-521186

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-521186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ruth Meyer

Soziologische Uberlegungen
zum Problem der romischen Volkskunst

Im Wintersemester 1976/77 fiihrte Prof. Dr. H. Jucker ein Seminar liber romische Volkskunst
durch, das sowohl einer kritischen Analyse vorliegender theoretischer Ansitze, wie auch der
prinzipiellen Frage nach der Existenz einer romischen Volkskunst bzw. der Zuordnung von
Werken der bildenden Kunst zum Typus der Volkskunst galt. Die nachfolgenden Ausfithrungen
sind einem Referat entnommen, das im Rahmen dieses Seminars gehalten wurde.

Eine der Hauptschwierigkeiten bei der Behandlung eines derartigen Themas diirfte mit dem

Begriff **Volkskunst” selbst zusammenhédngen. Das deutsche Wort “Volk™ enthilt bekanntlich

sehr verschiedene Konnotationen, und es findet wohl in dieser Vielfalt keine Entsprechung in

einer anderen Sprache. Es bezeichnet sowohl

— die Bevolkerung auf einem abgrenzbaren Kulturraum, wie

— eine ethnisch spezifische Einheit von Menschen, wie

— eine politische Kollektivpersonlichkeit, die sich als idelle Einheit versteht, wie

— in sich als demokratisch verstehenden Verfassungen die Gesamtheit aller Staatsbiirger, wie

— in Abgrenzung von den gesamten Eliten und Oberschichten die “breite Masse’ einer Gesell-
schaft, wie

— inhistorisch-epochalem Sinn eine Form vornationaler Gemeinschafttsbildung und schliesslich

— nach marxistischer Interpretation alle jene Klassen und Schichten der Gesellschatt, die daran
interessiert und objektiv dazu fihig sind, den gesellschaftlichen Fortschritt zu verwirklichen.

Diese Unbestimmtheit der Begriffsbildung pridestiniert die Bezeichnung **Volk™ fiir demago-
gische, politisch zwiespaltige Aussagen, Programme, Forderungen und Ideologisierungen {vgl.
Hartfiel 1972), wie sie seit der Romantik immer wieder auftreten, und ldsst sie ohne Prizisie-
rung wissenschaftlich wertlos erscheinen. Aus sozialwissenschaftlicher Perspektive verstehen
wir heute unter Volk eine politisch und kulturell zustande gekommene menschliche Einheit, die
durch gemeinsame Kultur verbunden ist und aus dieser tradierten Verbundenheit zu gemein-
samer Orientierung und zu gemeinsamem Handeln gelangt (vgl. Hartfiel, 1972). So gefasst hat
der Begriff auch seine Korrelate in anderen Sprachen. Kunst bzw. verschiedenartige Kunstma-
nifestationen wiren in diesem Zusammenhang als ein zentrales Kulturelement und als ein
Gradmesser fiir kulturelle Geschlossenheit bzw. Offenheit, fir kulturellen Monismus, Dualis-
mus oder Pluralismus und damit auch fiir den Grad der kulturellen Integration zu sehen. Der
Begriff “Volkskunst” wire in diesem Kontext allein fiir monistische Kulturen zuldssig, aller-
dings auch hier nicht zu empfehlen wegen des tautologischen Gehaltes, den er damit bekdme.

Aber nicht nur wegen der Konnotationsvielfalt entstehen im Zusammenhang mit dem Begriff
“Volkskunst™ gravierende Deutungsschwierigkeiten. Sie verbleiben auch, wenn wir von den
von daher moglichen und wahrscheinlichen Bedeutungskomponenten absehen und dem
“common sense”” des Wortes folgen, d.h. die Volkskunst den “‘einfachen™ Mitgliedern einer Ge-
sellschaft zuordnen. Es stellt sich auch hier die Frage, wer diese “‘einfachen’ Mitglieder eigent-
lich sind, wieweit sie eine Einheit darstellen und ob sie — in differenzierten Gesellschaften — in
einem dichotomischen Verhiltnis zu den die ‘“‘Hochkunst™ vertretenden Eliten stehen, wie der
Pauschalbegriff nahezulegen scheint. Die wissenschaftliche Literatur auch zur romischen
Volkskunst bleibt wohl gerade deswegen vielfach unbefriedigend, weil sie die angedeuteten
Schwierigkeiten zum Teil tibersieht, zum Teil in Verharrung aut dem Volkskunstkonzept nicht

52



zu I6sen vermag. Zusitzliche Probleme ergeben sich hdufig daraus, dass Beobachtungen und
Forschungsresultate aus anderen kulturellen Zusammenhingen allzu unbekiimmert iibernom-
men und dabei Kulturspezifika und universelle Phinomene verwischt werden.

Aus allen diesen vielschichtigen Griinden methodischer und inhaltlicher Art wire es zweifellos
ratsam, das Wort “Volkskunst” zumindest aus dem wissenschaftlichen Sprachgebrauch zu eli-
minieren. Professor Jucker hat im Verlauf der Seminardiskussion vorgeschlagen, es im Zusam-
menhang romischer Kunstmanifestationen durch “‘Basis-"" oder ‘‘Episodenkunst” zu ersetzen
(vgl. unten).

Betrachtet man Kunstphdnomene aus sozialwissenschaftlicher Sicht, so gilt als erstes festzuhal-
ten, dass Kunst ein menschliches Konstitutivum darstellt, ahnlich der Sprache — ein Konstituti-
vum, das den Menschen als animal symbolicum ausweist. Kunst und Sprache sind Symbolsyste-
me, die offenbar den gleichen Gesetzen gehorchen. Auch in der Kunst lassen sich die sprachli-
chen Grundcharakteristika: Ausdruck, Darstellung, Mitteilung wiederfinden. Auf dieser
Crundlage diirfte es besonders fruchtbar sein, Kunstiusserungen systematisch von ihrer Syntax
her zu untersuchen. Yon solchen Untersuchungen diirften u.a. auch differenziertere Typologien
zu erwarten sein als sie bisher vorliegen. Unterschieden von Sprache ist Kunst durch ihre
tendenziell grossere Offenheit, d.h. ihre geringere Determiniertheit und damit ihre grossere Va-
riabilitdt und Wandlungstihigkeit, ihre grossere Deutungstihigkeit und damit auch Missver-
standlichkeit, doch diirfte es sich hierbei um graduelle Unterschiede handeln. Wie aber die
Sprache allein iiber ihre Syntax nicht hinreichend erfasst werden kann, so bedarf die Kunst umso
mehr noch zusétzlicher Dechiffrierregeln.

Kunstmanifestationen sind expressive Objektivationen der immateriellen Kultur einer Gesell-
schaft. Sie erhalten — wie jedes gesellschaftliche Handeln — ihre Moglichkeit und ihre Begren-
zung durch die im Kultursystem verankerten Werte, Symbole und Normen. Diese werden vom
cinzelnen Gesellschaftsmitglied in den verschiedenen Lernprozessen, die es durchlauft, erwor-
ben und stetlen sich ihm je nach Geltungszusammenhang als tendenziell geschlossene oder of-
fene Orientierungsregeln dar. In diesen Lernprozessen erwirbt es sich die Sprache als die we-
sentliche Grundform des gesellschaftlichen Handelns und erwirbt es sich auch Kunst bzw. deren
Grunddechiffrierregeln.

In der Kunst wird die eigene Lebenswelt eingefangen, gestaltet und verstehbar gemacht. Kunst
gehtimmer von Situationen aus und ist auf Verallgemeinerungen, auf die Einbettungin grossere
Zusammenhédnge hin orientiert. Sie dient damit der Selbstverstandigung, der Kommunikation
mit Zugehorigen und der Abgrenzung gegentiber Fremden sowie Fremdem und hat somit eine
integrierende Funktion. Im Zentrum steht dabei das prozessuale Erlebnis, dem eine sowohl
aesthetische wie auch soziale Qualitit zukommt. Kunst tendiert immer dazu, ein koharentes
Ganzes zu konstituieren.

Selbstverstindlich setzt das zur Verfiigung stehende Material der konkreten Objektivierung
gewisse Grenzen, doch dussern sich diese nicht darin, was dargestellt wird, sondern wie etwas
dargestellt wird. Das Material hat einen Einfluss auf die konkrete Form, aber nicht auf die Syn-
tax und auch nicht auf die symbolische Aussage. Auch in dieser Hinsichtist die Sempersche Ma-
terialtheorie wesentlich zu modifizieren (vgl. Semper, 1860).

Variabilitat und Geschwindigkeit des Wandels von Kunstmanifestationen stehen in einem di-
rekten Zusammenhang mit der jeweiligen gesellschaftlichen Ordnung, dem Grad der Differen-
zierung einer Gesellschaft sowie auch ihren Aussenkontakten. Wie wir aus der Kulturanthropo-
logie und auch aus der Volkskunde wissen, diffundieren Kunstelemente gemiss ihrer Offenheit
und Deutungsfihigkeitim Vergleich zu anderen Kulturelementen sehr schnell, werden dabei al-
lerdings entsprechend dem eigenen Wertkontext umgedeutet.

Mit einer einheitlichen Kunst, die also allen Gesellschaftsmitgliedern gemeinsam ist, konnen
wir in allen sogenannten Primitivgesellschaften rechnen. Sie sind weitgehend nur nach Ge-
schlechts-, Verwandtschafts- und Altersprinzipien geordnet, bestehen aus kleinen, sich weitge-
hend selbstgeniigenden Gruppen, deren Mitglieder in Primédrkontakten untereinander und mit

53



eventuellen fremden Bezugsgruppen verkehren, d.h. in miindlicher Kommunikation. Solche
Kulturen sind tendenziell homogen und hochintegriert. Ob hier aber kulturelle Objektivationen
nur fiir den Eigenbedarf oder auch fiir andere erstellt werden, wie Riegl abzugrenzen versuchte
(vgl. Riegl, 1893), diirfte fiir das Kunstobjekt selbst wie auch fiir seine Kommunikabilitdt kaum
eine Rolle spielen. Riegl diirfte dieses Theorieelement bezogen haben aus der Verallgemeine-
rung von gesellschaftlichen Verdnderungen, wie er sie in seiner eigenen Zeit beobachten konn-
te. Er scheint dabei zu iibersehen, dass das prinzipiell Neue dabei in der Moglichkeit der mas-
senhaften industriellen Herstellung bzw. Vervielfiltigung von Kunstobjekten als der Basis der
Trivialkunst lag. Wesentliches Kriterium dagegen wire das Element des Autochthonen. Die
Kunst der sogenannten Primitivgesellschaften zeichnet sich vor allem aus durch ornamentale,
aber auch einzelfigiirliche Darstellungen und widerspiegelt den magischen Zusammenhang, in
dem diese Lebensordnungen stehen. Die Darstellungen zeigen, dass Abstraktion kein nur der
Hochkultur oder der modernen Kunst eigenes Element ist, wie in der Kunstgeschichte noch
immer gelegentlich angenommen wird. Sinnvoll — auch im Zusammenhang mit Kunstunter-
scheidungen und -beurteilungen — und damit auch als Abgrenzungskriterium wird Abstraktion
wohl erst dann, wenn nicht nach dem Grad der Abstraktion allgemein oder im Einzelfigiirlichen
gefragt wird, sondern nach dem von Lebens- und Handlungszusammenhangen.

Fiir die Kunst einer sogenannten primitiven Bevolkerung wiare der Ausdruck ““Volkskunst”
moglich, weil sie allen Mitgliedern gemeinsam ist. Der amerikanische Kulturanthropologe
Robert Redfield nennt aus dem gleichen Grund diesen Gesellschaftstyp “‘folk-society”; (vgl.
Redfield, 1960). Wegen der bereits oben erwihnten Tautologie wiirde ich selbst den Begriff
“Primarkunst” vorziehen, weil es sich um eine Kunst handelt, die charakteristisch ist fiir eine
Gesellschaft, die auf Primdrkommunikation beruht.

Von der sogenannten Primitivgesellschaft ist typologisch abzugrenzen zunichst die Feudalge-
sellschaft oder Hochkultur, wie sie unter bestimmten Bedingungen, aber nichtzwangsldufig, wie
die Evolutionisten — und unter ihnen auch Riegl— meinen, aus der Primitivgesellschaft entstand
und fiir fast vier Jahrtausende fiir verschiedene Rdume —in verschiedenen Auspriagungen—cha-
rakteristisch war. Zu diesem Typ gehort auch die romische Gesellschaft. Charakteristisch fiir sie
ist eine schmale, im allgemeinen geburtsmissig definierte Oberschicht, die die zentralen
Werte und Symbole verwaltet und die Macht ausiibt, eine Macht, die zwar einer Einzelperson
oder -gruppe entzogen werden kann, deren Systembasis aber kaum je angezweifelt wird, und
die damit als legitimiert bezeichnet werden kann. Kennzeichnend fiir diese Gesellschaft sind
auch eine ebenfalls schmale Schicht von Handwerkern und Kaufleuten und eine sehr breite
Schicht von Bauern; es entsteht eine Trennung in Stddte und ldndliche Gebiete. In allen diesen
Gesellschaften differenziert sich entsprechend der ungleichen Teilhabe an zentralen Werten,
entsprechend der Ausdifferenzierung der sozialen Milieus, zusammen mit der gesamten Kultur
auch die Kunst aus. Es entsteht eine Hochkunst, eine Elitenkunst, die reserviert ist in ihrer
Kommunikabilitit fiir die Oberschicht, welche sich regelméssig durch ihre “‘sophistication’ aus-
zeichnet, wie dies die amerikanische Kulturanthropologie zusammenfassend treffend aus-
driickt. Diese Kunst bzw. der in ihr evozierte Symbolzusammenhang ist den anderen Schichten
nur partiell, d.h. nur iiber Einzelelemente zugénglich. Daneben entsteht vor allem auch eine
bauerliche Kunst, die in vieler Hinsicht als die Fortsetzung der zuvor beschriebenen Primér-
kunst gelten kann. In allen differenzierten Gesellschaften haben wir mit einem Nebeneinander
von verschiedenen ‘‘Kulturstufen” zu rechnen. Auch in dieser bauerlichen Kunst spielen Pri-
mirkontakte die vorrangige Rolle. Auch hier ist der Lebensraum tendenziell geschlossen — je-
denfalls deutlich geschlossener als im stadtischen Lebenszusammenhang, und auch diese Kunst
ist wesentlich autochthon, in Stil und Inhalt wesentlich bewahrend, restriktiv und additiv. Ge-
nau das, was wir hier unter den Begriff der Primarkunst subsumieren, fasst die amerikanische
Kulturanthropologie unter den Begriff “Folklore’” (vgl. Bascom, 1968). Eine weitere Kunst-
form entsteht bei den stadtischen Mittel- bzw. Unterschichten der Handwerker und Kaufleute.
Sie ist tendenziell offener als die bauerliche Primarkunst, weil sie sich weitgehend emanzipiert

54



hat vom Autochthonen und spiegelt vor allem die berufliche und familidre Lebenswelt dieser
Schichten wider. Allerdings scheint mir dabei wichtig zu sein festzuhalten, dass diese Kunst-
formen sich zwar in ihrer Syntax und auch in ihrem Symbolausdruck graduell unterscheiden,
dass aber anderseits auch ein wechselseitiger Austausch von Elementen feststellbar ist. Ebenso
wie eine total integrierte Gesellschaft nur idealtypisch vorstellbar ist, wire eine de facto total des-
integrierte, totaliter in verschiedene Wert- und Symbolzusammenhidnge auseinanderfallende
Gesellschaft nicht lebensfahig. Die verbindenden Grundelemente im Wert- und Symbolver-
stdndnis sind es, die es rechtfertigen, vielleicht besser als von einem Zeitstil von einem Gesell-
schaftsstil zu sprechen. Verschiedene Stile konnen in einer Gesellschaft nicht dichotomisch un-
terschieden sein, sondern lassen sich eher kennzeichnen als verschiedene Punkte auf einer Di-
mension. Damit ist gleichzeitig auch gesagt, dass nicht nur der Begriff ‘‘Volkskunst” abzulehnen
ist, sondern jeder Begriff, mit dem in differenzierten Gesellschaften alles, was nicht Hochkunst
ist, zusammenfassend bezeichnet werden soll. Dies gilt — neben anderen Bedenken — auch fiir
die vorgeschlagenen Bezeichnungen ‘‘Basis-” bzw. “Episodenkunst”. Durch derartige Sam-
melbezeichnungen werden m.E. unter Umstidnden wichtige Erkenntniselemente verwischt.
Vorzuziehen wiren dagegen Bezeichnungen, welche die Kunstmanifestationen entweder nach
dem sozialen Hintergrund, vor dem sie entstanden sind, unterscheiden oder aber nach ihrer
symbolischen Aussage.

Auch in den Kunstmanifestationen der romischen Gesellschaft der nachchristlichen Zeit kon-
nen wir entsprechend den knappen Ausfuhrungen iiber die Hochkultur zunéchst mindestens
drei Stile eindeutig unterscheiden: die bauerliche Primarkunst, die stadtische Hochkunst und
die Kunst der stddtischen Unterschicht. Fiir die Zeit der grosseren Expansionen ist daneben
auch die Provinzialkunst als etwas graduell Eigenstindiges festzuhalten. In ihr kommt eine
spezifische Form der kulturellen Diffusion mit fremden Elementen zum Ausdruck, die sie zu
etwas qualitativ Neuem macht.

Abschliessend seien knapp die Fragestellungen zusammengefasst, die aus sozialwissenschaftli-

cher Sicht an Kunstmanifestationen zu stellen sind. Sie konnen weder eine dsthetische Theorie

ersetzen noch auch die kunstwissenschaftliche bzw. archdologische Arbeit am Gegenstand,

doch vielleicht die Perspektive etwas erweitern:

— wer ist der Ersteller des Kunstwerks?

— wer ist das Publikum bzw. wer sind die Rezipienten eines Kunstwerks?

— welcher symbolische Aussagegehalt ist dem Kunstwerk eigen?

— in welcher Weise driickt sich die soziale, kulturelle und physische Lebenswelt in einem
Kunstwerk aus?

— welche gesellschaftliche Bedeutung wird der Kunst von einer Gesellschaft bzw. einzelnen ih-
rer Gruppen zugemessen?

— unter welchen gesellschaftlichen Bedingungen und in welcher Weise wandelt sich Kunst?

55



Ausgewahlte Literatur

E. Auerbach, Literatursprache und Publikum in der lateinischen Spétantike und im Mittelalter, Miinchen 1958.
W. Bascom, Folklore, in: Encyclopedia of the Social Sciences, Vol, 5, New York 1968, 496 ff.

R. Bianchi Bandinelli, Archeologia e cultura, Rom 1961.

Ders., Arte plebea, Dialoghi di Archeologia 1 (1967), 7f.

Ders., Storicita dell’arte classica, Rom 19733,

J. Duvignaud, Sociologie de I'art, Paris 1967.

R. Firth, Symbols, Public and Private, London 1973.

A. Gehlen, Anthropologische Forschung, Reinbek/Hamburg 1964 (1961).

G. Hartfiel, Worterbuch der Soziologie. Stuttgart 1972.

A. Hauser, Sozialgeschichte der Kunst und Literatur, Miinchen 1968 (1963).

Ders., Soziologie der Kunst, Miinchen 1974.

G. Niebling, Zur soziologischen Struktur romischer Kunst, in Abhandlung des 14. Int. Soziologenkongresses, 1950.
E. Panofsky, Meaning in the Visual Arts, New York 1955.

R. Redfield, The Little Community, Peasant Society and Culture, Chicago, 1960* (1956).

A. Riegl, Stilfragen, Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik, Berlin 1893.

Ders., Die spatromische Kunstindustrie, Wien 1927% (1901).

M. Rostovzteff, Gesellschaft und Wirtschaft im romischen Kaiserreich, Berlin 1929, Band 2.

M. Schapiro, Style, in: s. Tax, Anthropology Today, Chicago 1962, 278ff.

H. Sedlmayr, Ars humilis in der Spatantike, in: Hefte des kunsthistorischen Seminars der Universitdt Miinchen, 6
(1962), 7ff.

G. Semper, Der Stil in den technischen und tektonischen Kiinsten, Miinchen 1860.
A. Silbermann, (Hsg.), Empirische Kunstsoziologie, Stuttgart 1973.
Ders., Theoretische Ansdtze der Kunstsoziologie, Stuttgart 1976.

W. Worringer, Abstraktion und Einfiihlung: Ein Beitrag zur Stilpsychologie, Miinchen 1908.

56



	Soziologische Überlegungen zum Problem der römischen Volkskunst

