
Zeitschrift: Habitation : revue trimestrielle de la section romande de l'Association
Suisse pour l'Habitat

Herausgeber: Société de communication de l’habitat social

Band: 51 (1978)

Heft: 12

Artikel: Paysage et pertinence architecturale

Autor: Ludi, J.-C. / Pellegrino, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128131

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paysage
et pertinence architecturale

Le CRAAL (Centre de recherche en
architecture et architecturologie de l'EA
de l'Université de Genève) a réalisé
pour le compte du CORDA (Comité
d'organisation pour la recherche et le
développement en architecture, Ministère

de la culture et de l'environnement,
France) une recherche étudiant le

paysage dans la connaissance architecturale1.

C'est sur une partie des résultats de
cette recherche que s'appuie le présent
article. Nous invitons le lecteur, si le désir

le prenait dans le parcours du texte
de s'arrêter sur l'un ou l'autre point
abordé, à se référer pour plus de précisions

et de développements au rapport
final de la recherche publié sous le titre
«Paysage et pertinence architecturale».
Il peut paraître absurde, devant
l'évidence d'un paysage, de tenter d'en
expliquer la raison; sa cohérence ou son
incohérence semblent aller de soi,
accomplissant sa beauté ou sa laideur.
Et pourtant, si l'on regarde le paysage
d'un peu plus près, on constate qu'il est
le produit d'une culture, réglementé,
protégé, fait de normes autant que de
conflits. Mémoire, héritage élaboré par
les ans comme autant de marques qui,
par-delà leurs variations, portent l'horizon

de leur présence et s'intègrent en
un lieu, le paysage nous échapperait-il
aujourd'hui?

Du sens commun
à la relativité du paysage
Sous prétexte de paysage se déroulent
de grandes manœuvres selon des intérêts

divergents liés à l'exploitation, à

l'appropriation et à la préservation du
territoire. Responsabilisé lorsqu'il intervient

dans un lieu, comment l'architecte
peut-il concevoir une architecture du
paysage? Doit-il se référer à des
interprétations particulières ou se réfugier
dans un sens commun du paysage?
Le dictionnaire définit le paysage
comme une «étendue de pays qui
présente une vue d'ensemble»; examinons
cette acception.
Etendue de pays: le paysage est alors
un pays dont on n'envisage que l'étendue,

c'est-à-dire dont on ne comprend
que la qualité spatiale, la place qu'il
occupe dans un espace euclidien. Si le

pays est un territoire habité par une
collectivité, n'en saisir que l'étendue, c'est
mettre à l'écart le contenu humain du
territoire pour n'en retenir que l'emprise

spatiale.
Etendue de pays qui présente une vue:
le paysage est alors une étendue dont
l'appréhension passe par les filtres de la

perception visuelle. Le paysage n'a
alors de réalité que dans sa visibilité,
par l'exclusion des sensations pouvant
provenir des quatre autres sens. Réduit
par la vue, le paysage ne sera identifié
que sur un nombre restreint de dimensions

correspondant aux diverses classes

de sensations relatives aux différentes

parties de l'organe de vision;
comme le lumineux et l'obscur, les
couleurs, les formes et les distances.
Etendue de pays qui présente une vue
d'ensemble: s'il n'est de paysage que
par le regard, comme objet de spectacle
et de contemplation, la manière dont
une étendue se présente au regard est
relative aux points desquels on la considère.

L'étendue, en effet, n'est pas
isotrope, elle ne présente pas les mêmes
aspects selon qu'on l'observe de tel ou
tel endroit; elle ne devient paysage
qu'observée de certains points de vue,
desquels elle peut être appréhendée
dans son ensemble.
Point de vue dans le sens où la position
dans l'espace de l'oeil de l'observateur
est déterminée: c'est le beau point de
vue signalé par le guide touristique;
point duquel on peut admirer une
plaisante perspective, un panorama. Mais
aussi, et métaphoriquement, point de
vue dans le sens saussurien2 où le
«point de vue fait l'objet». C'est-à-dire
que l'on ne reconnaîtrait une étendue
de pays comme paysage qu'à partir du
moment où l'on déciderait d'adopter un
certain point de vue: par exemple esthétique.

C'est le point de vue adopté par
des pratiques picturales ou photographiques

qui construisent des paysages
en découpant, ordonnant, scénogra-
phiant, valorisant, cachant, spectacula-
risant, dans l'espace d'un tableau,
certaines caractéristiques d'une étendue
de pays. La «vue d'ensemble» ne se
comprend plus, dès lors, seulement
comme une position de l'observateur
dans l'étendue, mais également comme
une modalité de la connaissance d'un
lieu. La poésie le confirme et l'on peut,
comme prolégomène, citer ici J.
Prévert:

«Même si vous ne le voyez pas d'un
bon œil, le paysage n'est pas laid,
c'est votre œil qui peut-être est mauvais.

3»

De la multiplicité du paysage à des
manières de connaître le paysage
Derrière l'évidence du paysage tel qu'il
se donne au regard, se cachent des
manières différentes de connaître un lieu;
et l'on est bien obligé, d'emblée, de

constater la multiplicité de ces manières.

Cherchant à approcher le paysage, on
pourrait être tenté de le décrire au
travers des diverses disciplines qui
l'appréhendent. Il pourrait alors sembler
judicieux de se tourner: vers la géographie,
nous décririons ainsi des relations entre
des éléments minéraux, végétaux,
animaux et des actions de l'homme; vers
l'écologie, nous approcherions un
milieu naturel dont l'équilibre est menacé
par l'homme; vers l'économie, nous
soupèserions un objet à produire,
commercialiser, exploiter, rentabiliser...
Nous pourrions de même chercher à

approcher le paysage au travers de
l'interprétation que peuvent en faire: des
agriculteurs, nous toucherions un objet de
travail; des peintres, nous nous éveillerions

à des émotions colorées; des
touristes, nous aspirerions aux loisirs, à la
détente...
Il est bien clair qu'on ne saurait se
contenter d'une définition du paysage qui
consisterait à opérer un choix parmi ces
différentes interprétations en postulant
que l'une d'entre elles est plus fidèle à

la réalité qu'une autre, voire même en
décrétant qu'il s'agit là de la seule et
bonne appréhension d'un lieu à laquelle
l'architecte devrait se référer. Définir le

paysage ne saurait pas non plus consister
à effectuer la somme de toutes les

connaissances accumulées à propos des
lieux pour constituer une encyclopédie
du paysage à l'usage des architectes.
Renonçant à réduire le paysage à une
identité absolue ainsi qu'à regrouper
les diverses interprétations du paysage
sous une unité immanente, on pourrait
alors reconnaître l'irréductible
différence des points de vue desquels on
peut connaître un lieu.
On pourrait se proposer de délimiter et
spécifier les connaissances d'un lieu par
leur association respective aux activités
singulières et différenciées dont ce lieu
peut être l'objet; activités au nombre
desquelles il conviendrait de compter
l'intervention architecturale. Mais cette
attitude conduirait à dissoudre le
paysage dans la multiplicité et la diversité
des activités; au point de se demander
quel sens il pourrait encore y avoir à
étudier le paysage si le paysage n'était
pas une raison de réduire cette multiplicité.

Si l'on entend étudier le paysage, la

question centrale qui se pose dès lors
est celle de savoir comment réduire la
diversité des connaissances d'un lieu en
établissant des distinctions fondamentales

entre des manières de le connaître



s

::- ¦¦»¦" ¦«.:

;

è ¦ yyyy--
'te

y;
-..y*mmm¦H

i».
v7

ITin

ù
3w v *f i

m

FilfÄ ' ¦ - ,-Tj
* MR*.

'y:r**T'-y- y TT
s

'

_ %
s' :

•M s

&& *

par rapport auxquelles il serait possible
de situer l'action architecturale sur le

paysage.

Connaissance spéculative
et connaissance opérationnelle
du paysage
Si l'on se pose la question de différences

qu'il convient d'établir dans la
manière de connaître un lieu, deux types
de pratiques peuvent de prime abord
être distinguées: d'une part, des pratiques

qui consistent en des explications
de tel ou tel lieu — la géographie nous
en donne un exemple —et, d'autre part,
des pratiques qui consistent en des
actions de transformation d'un lieu.
Si les pratiques explicatives (que nous
qualifierons de spéculatives) visent la

production d'une connaissance, les
actions sur le lieu (que nous qualifierons
d'opérationnelles) — bien qu'elles
supposent une connaissance de ce dernier
— visent la production d'une réalité
matérielle.

Bien que la connaissance géographique
ait pour point de départ l'étude de lieux
singuliers, elle consiste, pour sa part la

plus importante, en la construction de
concepts universaux ou types abstraits
de la singularité de tel ou tel lieu, dont
rendent compte, en termes de paysage,

des expressions telles que celles de
«paysage de plaine», «paysage de littoral»,

«paysage de montagne», etc.
L'élaboration de tels concepts consiste
en la détermination d'ensembles de
caractéristiques qui, suivant qu'elles sont
reconnues ou non à tel lieu singulier,
permettent d'en déduire l'appartenance
ou la non-appartenance à tel ou tel type
de paysage.
La connaissance du territoire, qui sous-
tend des pratiques de transformation
d'un lieu, a un tout autre statut: elle
n'est pas à produire; mais, donnée au
départ, elle est ce par rapport à quoi on
transforme la matérialité de tel ou tel
lieu. On connaît bien certains efforts
d'intégration architecturale au paysage
qui pensent la transformation d'un lieu
par l'architecture à l'aide de notions et
concepts développés par la psychologie
de la forme. Dans ces démarches, la
«bonne forme» définit une classe à

laquelle on tend à accommoder la
transformation du lieu par l'architecture.
Mais si le recours à des connaissances
spéculatives du lieu peut orienter
l'intervention architecturale, encore faut-il
remarquer que cette orientation tend à

une compréhension des rapports entre
architecture et paysage valant pour tout
lieu et acceptable pour tout le monde

dans l'ordre du raisonnement logique.
La connaissance opérationnelle généralisera

ainsi une même intervention
architecturale à tout lieu auquel elle
reconnaît les mêmes caractéristiques. Par
exemple, relativement à un calcul des
coûts d'entretien, on généralisera alors
à tout lieu possédant des caractéristiques

climatiques identiques l'emploi
d'un même type d'ouvertures.
Toutefois, si l'universalité est garante
pour une part de la valeur d'un concept
scientifique, ce n'est pas pour autant
dans sa généralisation qu'une solution
architecturale trouve sa valeur. Ce serait
confondre pratique spéculative et pratique

opérationnelle, l'explication d'un
paysage et sa transformation. Et ce qui
distingue radicalement pratique spéculative

et pratique opérationnelle, c'est
notamment le fait que si la première
suppose — pour se poser dans une
objectivité — une rupture par rapport aux
pensées et valorisations communes, la

seconde, en tant qu'elle s'inscrit dans
un espace valorisé par les collectivités
qui y vivent, se trouve toujours
confrontée à la singularité que ces collectivités

reconnaissent à leur lieu.

Représentations collectives
du paysage.
(Etude de cas en Lavaux)
Un paysage n'est pas que le produit
d'une somme fortuite de pratiques aux
intentions diverses; entendu comme
représentation du lieu, il est également
partie d'une connaissance collective.
Cette connaissance se distingue de la
connaissance opérationnelle au sens où
elle ne tire pas son fondement d'un rapport

direct à une pratique qui viserait la
transformation du lieu. Elle s'oppose
par ailleurs à la connaissance spéculative

scientifique par son caractère so-
cio-centrique: elle centre le paysage sur
le groupe, ses aspirations, ses conflits,
son passé; tandis que la connaissance
scientifique ne vise qu'à constater et
expliquer. A travers cette connaissance
collective, les individus établissent des
rapports représentatifs entre le lieu et
leur collectivité. Aussi pourrions-nous
parler, à propos de cette connaissance,
de représentation collective du lieu,
marquant par là ce qui la différencie
radicalement d'une connaissance spéculative.

Des exemples extraits d'une enquête
que nous avons réalisée dans la région
suisse romande de Lavaux permettront
ici d'esquisser le mode de constitution
de telles représentations du lieu et de
souligner leurs contours.
Les habitants de Lavaux s'accordent à

reconnaître comme de «gros dégâts» les
transformations du paysage résultant de
l'urbanisation de parties de leur
territoire; l'espace urbanisé représente
toutefois une partie intégrante de leur territoire

dans la mesure où il est le signe
encore vivant d'une situation passée de
la viticulture qui avait contraint bon
nombre de vignerons à vendre de leurs
terres. Les «gros dégâts» architecturaux
sont l'homologue et, par là, symbolisent,

dans la pensée collective, les



«gros dégâts» causés à la vigne par de
rudes conditions climatiques et
économiques. C'est ici la prégnance d'expériences

passées, supposées partagées et
mémorisées réciproquement, qui fonde
l'attribution au lieu de significations
communément reconnues.
Les significations communément
attribuées au lieu le sont également relativement

aux interactions entre les diverses
pratiques des individus formant la
collectivité. Dans la reconnaissance de telles

ou telles caractéristiques au lieu, les
individus rendent alors compte
d'aspects de la quotidienneté de leur collectivité.

La désignation, en termes de
paysage, d'éléments du lieu devient, par
exemple, désignation de membres de la
collectivité; le jugement de non-intégration

de tels édifices au paysage consistant

alors en la reconnaissance de la
situation de marginalité, d'extériorité, des
habitants.
Rendant spatialement appréhendables
des événements de la vie de la collectivité,

les représentations du lieu traduisent

des valeurs élaborées par la collectivité

ou par les sous-groupes qui
s'opposent en son sein, traduisent des
prises de position que la collectivité
défend et cherche à justifier.
C'est ainsi qu'une évaluation esthétique
du lieu, par exemple, devient une
modalité de la valorisation ou de la
dévalorisation de projets de développement de
la région qui s'affrontent au sein de la
collectivité. Reconnaître une «démesure»

de l'urbanisation, une «prolifération»
de «styles étrangers», revient alors

à condamner un «développement artificiel

provoqué par l'arrivée de gros capitaux

étrangers»; reconnaître une «unité
de style» de l'architecture traditionnelle,
une «belle unité de paysage», revient
alors à légitimer un développement
socio-économique «à la mesure de l'activité

locale»4.
Le paysage à travers les représentations
collectives autochtones, possède une
originalité radicale, enracinée. Le
paysage, signe concret de l'existence de la
collectivité, marque son identité; et cela
dans la mesure même où, à travers de
telles représentations, les caractéristiques

qui sont reconnues au lieu —

même si elles peuvent l'être en des
termes empruntés à des connaissances
spéculatives (géographie, économie,
esthétique...) — ne prennent sens que
rapportées à un ensemble de traits distinc-
tifs considérés comme caractérisant la
collectivité.

Représentations collectives
et limitation de l'opérationalité.
(Etude de cas en Lavaux)
La rationalité d'une connaissance
opérationnelle est généralisable à tout lieu.
Son articulation aux représentations
collectives autochtones, en la limitant,
la situe en un lieu singulier; singularité
relative à l'identité qu'une collectivité se
reconnaît localement.
Prenons quelque exemple. Le mur de
vigne peut être objectivé par une
connaissance spéculative telle que l'économie

comme un moyen plus ou moins

rentable pour la viticulture; il sera ainsi
classé dans un système de valeurs
applicables à tout lieu. Dans la région de
Lavaux, l'opérationalité de la culture de
la vigne voudrait que l'on supprimât
certains murs pour faciliter la mécanisation

de la culture. Des vignerons du
lieu, bien que participant à cette
connaissance opérationnelle, sont toutefois
réticents à l'égard de la suppression des
murs. C'est que le mur de vigne, pour
eux, est également projection idéalisée
de l'origine laborieuse du groupe, du
travail ancestral qui a façonné le
paysage. Dans une valorisation commune
du mur de vigne, les individus pensent
l'appartenance de leur collectivité à un
lieu spécifique. Cette valorisation n'est
sans doute pas étrangère au fait que
des vignerons, dans les représentations
qu'ils se font de leur lieu, associent la
distinction entre les murs qui se voient
et ceux qui ne se voient pas aux distinctions

pertinentes pour l'opérationalité
de la viticulture (murs qui ont une fonction

de soutènement et ceux qui n'en
ont pas, murs qui gênent la mécanisation

de la culture et ceux qui ne la
gênent pas). Citons ici deux vignerons
interrogés:

«Les murs que l'on se proposait
d'enlever, ce sont les murs que l'on ne
voit pas. Ceux qui sont hauts, vous
ne pouvez pas les enlever; il n'y a rien
à faire. Ceux qui sont bas, on ne les
voit pas; ils vont finir par disparaître.»

Vigneron, conseiller communal,
Chexbres.

«Quoique tous on estime qu'à partir
du moment où on enlève un mur, on
ne peut de toutes façons pas enlever
un mur qui est supérieur à deux mètres

de haut... ceux qui ont une
raison d'être. (Pour) nous ce sont de petits

murets qui sont perdus; à partir
du moment où il y a un peu de feuillage,

ce sont des murs qui ne se
voient pas. Et je ne crois pas que cela
aurait beaucoup modifié l'aspect du
paysage.»

Vigneron, conseiller communal,
Saint-Saphorin.

Le compromis mentionné ici souligne
bien comment les représentations
collectives limitent et fondent, par-delà
l'opérationalité propre des actions
singulières, les valeurs que chaque
membre reconnaît au lieu de la collectivité.

Entendons-nous bien, nous ne prétendons

pas que pour le vigneron il n'y a

pas dans la «raison d'être» du mur une
raison d'économie; mais, par opposition
à l'économiste qui généralisera la
même rationalité à tout lieu auquel il
reconnaît les mêmes caractéristiques, le
vigneron autochtone, dans sa connaissance

opérationnelle des faits économiques,

pourra, à travers des représentations
constitutives de sa culture, distinguer

des lieux présentant les mêmes
caractéristiques en les connotant
différemment. C'est pourquoi, par exemple,
dans un remaniement parcellaire, on a

pu voir des vignerons d'un lieu faire ap¬

pel à des collègues d'ailleurs pour décider

de la redistribution des parcelles;
non pas qu'ils soient incapables d'établir

eux-mêmes l'équivalence économique
de chacune, mais bien parce qu'ils

ne peuvent connaître leurs lieux en
abstraction des représentations collectives
à travers lesquelles ils l'appréhendent et
par lesquelles chaque parcelle suggère
bien plus que son équivalence monétaire.

Intégration au paysage
Un des objectifs des recherches
d'intégration de l'architecture au paysage
consiste en l'adaptation de l'édifice à
des contextes locaux. Le plus souvent,
l'intégration de l'architecture se résout
alors en la prise en compte d'une tradition

localisée du bâtir; l'appartenance
au lieu étant connotée par un ensemble
d'éléments comme les enduits, les
toitures, les ouvertures ou les cheminées
qui sont alors autant de signes d'une
régionalité.
Ce faisant, l'intervention architecturale
entend conformer ses produits à une
identité culturelle des paysages sur
lesquels elle porte. Il est vrai que
l'architecture vernaculaire — les anthropologues

le montrent — peut être comprise,
pour une part, comme une manifestation

de la façon dont les individus se
représentaient leur lieu (son climat, sa
géomorphologie.) et la vie de leur
collectivité (ses besoins, ses aspirations,
ses activités...). Il faut toutefois remarquer

que si les styles traditionnels régionaux

— entendus comme des types
construits par l'anthropologue, le
géographe ou l'historien de l'art — trouvent
des positions bien définies dans une
classification, les aires d'extension
spatiale de tels styles ne se laissent pas
aisément circonscrire. Il serait vain, par
exemple, comme le montre F. de Saussure,

de vouloir se représenter les
dialectes comme des phénomènes
spatialement déterminés et circonscrits,
découpant le territoire en aires juxtaposées

et distinctes. Pour l'auteur, on ne
peut pas plus établir de frontières
spatiales entre langues parentes qu'entre
dialectes, l'étendue du territoire est
indifférente6. Le problème fondamental
que les réflexions F. de Saussure posent
est celui de l'inscription spatiale de
phénomènes culturels. Vouloir délimiter
l'aire d'extension d'un type régional qui
est construit et prend sa valeur dans
une classification nous semble
critiquable. La définition d'un type répond à

l'objectif de la classification; délimiter
des aires d'extension — qui n'ont rien de
commun avec les cases d'un tableau
classificatoire — supposerait une façon
particulière d'appréhender les édifices,
autre que celle qui relève de la
pertinence de la classification.
Passant outre aux remarques faites par
de Saussure à propos des dialectes, on
pourrait alors se proposer de découper
les édifices en un certain nombre
d'éléments caractérisés — forme, pente de la
toiture; forme, dimensions, disposition
des ouvertures; type de matériaux... —

dont on délimiterait les aires d'exten-



sion respectives. On imagine aisément
le résultat: un ensemble d'aires autonomes

en intersection, inclusion, exclusion,

rarement en coïncidence. A vouloir

délimiter une aire d'extension
unitaire d'un type d'architecture, on se
rendrait alors compte de la nécessaire
réduction des édifices à un nombre très
restreint de caractéristiques, réduction
telle que l'on serait en droit de se
demander si l'on parle encore d'architecture.

De plus, pour l'action architecturale,

l'attitude serait passéiste,
puisqu'elle consisterait à transformer un
paysage relativement à une identité
culturelle réifiée dans des formes d'architecture

passée.
Si un architecte entend articuler son
projet au paysage, il le peut en considérant

son intervention comme s'inscri-
vant dans l'étendue du lieu telle que la
restituent les représentations collectives
propres aux autochtones.
La prise en compte des découpages de
l'espace que de telles représentations
opèrent (parties du territoire valorisées,
parties non valorisées, parcours privilégiés,

points de repères...) devrait
permettre de régler l'inscription dans
l'espace de visées aménageantes et
d'interventions architecturales (zones d'affectations

et formes de ces affectations). A
la condition, évidemment, que ces
représentations, recueillies dans la masse
empirique des discours des gens du
lieu, soient traitées dans un langage
permettant de les interpréter comme
des matériaux d'un projet architectural:
«paysages» autres que les espaces
géographiques, économiques ou sociologiques

(données analytiques habituellement

prises en compte dans les plans
d'aménagement).
Notre recherche a précisé des modalités
d'une interprétation architecturale des
représentations collectives que se font
de leur lieu les autochtones. La spécificité

paysageante de l'architecture
résiderait dans l'articulation possible d'un
projet architectural aux représentations
collectives à travers lesquelles les individus

reconnaissent une identité de
paysage au lieu de leur collectivité. On
pourrait notamment comprendre
l'architecture comme «phénomène premier
du paysage» en étudiant les impacts
possibles d'interventions architecturales
sur de telles représentations. En
différenciant ces impacts, on pourrait enfin
chercher à spécifier de manière relative
un «effet paysage» de l'architecture.
G. Albert J.-C. Ludi
C. Castella P. Pellegrino

'É
WftV

¦

;>Mrart m* I? ¦."

..-VJB* >**-

*fK

H
yyy =-*

«s*s
«s

]fàyyTyyM:yyy'T**¦m»!
&• :"•<**f *>

#<ï-
V»» Y ' î*.

¦ffciu «V «•

afe«»«.
SSSS*ÄfessSsS.S5SÄs.

yy i
jïSSs»»s«sSïs\s:SSSS'S=s»>S>s

¦-¦;¦ -"""--Y.. Y'"' S

g
s

sYsSSs:s-YsJS;5.si..:^#sS

Y" s >-'
^y:y^:;V:«

"a f y.r- "Tr

"¦ 1

Un jugement esthétique

du lieu
devient, pour le
paysage autochtone,
une modalité du
jugement de projets
de développement
qui s'affrontent au
sein du groupe:
— «belle unité de
paysage»: développement

de la collectivité

à la mesure
de l'activité locale;
— «démesure»:
«développement artificiel

provoqué par
l'arrivée de gros
capitaux étrangers».

Le mur de vigne,
moyen de production

plus ou moins
rentable pour la
viticulture, est également

dans le
paysage autochtone
une projection idéalisée

du travail
ancestral qui a
façonné le lieu.

ÄwC'_Y:cYY^;Y%'Y;^:;f^ *;;^y

Iys":iä
\w-

mmài

IL
r y

it«.
i'GWmlm

y-Ty

Sä-s

1 Le rapport de recherche «Paysage et
pertinence architecturale» est disponible auprès
du secrétariat de l'EAUG, boulevard Helvétique

9, Genève, pour le prix de 1 5 fr.
2 F. de Saussure, Cours de Linguistique générale.

3 Grand Bal du Printemps, p. 15. Paris, NRF,
1976.
4 Les passages du texte entre guillemets sont
des extraits d'interviews.
5 «De deux choses l'une: ou bien l'on définit
un dialecte par la totalité de ses caractères,

et alors il faut se fixer sur un point de la carte
et s'en tenir au parler d'une seule localité;
dès que l'on s'en éloignera, on ne trouvera
plus exactement les mêmes particularités; ou
bien l'on définit le dialecte par un seul de ses
caractères; alors, sans doute, on obtient une
surface, celle que recouvre l'aire de propagation

du fait en question, mais il est à peine
besoin de remarquer que c'est là un procédé
artificiel, et que les limites ainsi tracées ne
correspondent à aucune réalité dialectale.»
F. de Saussure, op. cit., p. 276.

7


	Paysage et pertinence architecturale

