
Zeitschrift: Habitation : revue trimestrielle de la section romande de l'Association
Suisse pour l'Habitat

Herausgeber: Société de communication de l’habitat social

Band: 47 (1974)

Heft: 12

Artikel: L'habitat kabyle : structure traditionnelle et transformations

Autor: Provansal, Danielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-127697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-127697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'habitat kabyle :

structure traditionnelle et transformations

13 « Un cas extrême de personnalité rurale »
Délimitée au nord par la Méditerranée, au sud par
les hauts-plateaux, la Kabylie est située à une
centaine de kilomètres à l'est d'Alger. Région au
paysage accidenté : la montagne sillonnée de cours
d'eau au régime irrégulier y couvre deux tiers de la

superficie; les seules parties de plaine ont déterminé

les axes de communication Alger-Tizi-Ouzou
(chef-lieu de la région) et Alger-Sétif, puis au-delà,
Constantine et Tunis. Entre ces deux axes s'étend le
massif kabyle proprement dit, lequel servira de
cadre à notre étude. A cette morphologie originale
s'ajoute une histoire qui n'a été que celle d'une
lutte ; lutte contre les envahisseurs du nord, de
l'ouest ou de l'est (Romains, Byzantins, Espagnols,
Turcs et Français), lutte d'une région campagnarde
contre l'emprise des citadins, lutte linguistique enfin,
d'une région berbérophone qui s'est toujours efforcée

de préserver les langues originelles de l'action
civilisatrice de l'arabe. Si les Kabyles sont des arabo-
berbères, au même titre que les autres habitants
d'Algérie, si l'islam est également la pierre angulaire
de leur tradition, ils se distinguent des autres par
un esprit de communauté villageois et un type
d'organisation essentiellement paysan. Ce phénomène
se retrouve d'ailleurs dans les Aurès et au Maroc
(Rif et Moyen-Atlas). Comme l'a dit Jacques
Berque : « Les Berbères constituent un cas extrême
de personnalité rurale. » (« Le Maghreb entre deux
Guerres», Le Seuil, 1962). En effet, la fameuse
spécificité berbère ou kabyle, qui fit les choux gras
d'une certaine politique française de division, ne
tient qu'au caractère rural de ce groupe et à son mode
de production agricole.
Quand on pénètre dans le massif, on est frappé par
une particularité étonnante : les villages s'étagent
sur les crêtes, tandis que les profondes vallées
demeurent désertes. C'est, comme nous l'avons dit,
l'histoire qui est à l'origine de ce choix écologique
apparemment aberrant; tandis que, pendant la

période ottomane, les régions des plaines et leurs
terres riches tombaient sous l'emprise de l'envahisseur,

quelques tribus en révolte se réfugiaient dans
les coins les plus inaccessibles ; de même, à l'époque
française, les colons s'emparaient à leur tour des
parties fertiles, laissant les nids d'aigles des sommets
à une nature ingrate et à un mode de vie ancestral.
Les villages des crêtes se composent de trois
hameaux superposés ; cette division, qui obéissait
à des impératifs stratégiques, correspondait également

à une hiérarchisation sociale fondée sur le
travail : les hameaux d'en haut abritaient les plus

4

t*

*¥

SLS-,

m >\
y-..^.y ¦>.¦.

PS:;',:".

-'

ì ê '

«
..-

m ««¦



14 déshérités du groupe: les bergers, chasseurs ou
bûcherons ; ceux du centre, qui servaient de repli
aux deux autres en cas d'invasion extérieure ou
d'attaque d'un village voisin hostile, étaient le
lieu de résidence des familles, les plus prospères
et les mieux considérées, et des lignées marabou-
tiques1, et constituaient le centre de la vie sociale:
la mosquée s'y trouvait, l'assemblée de village s'y
tenait généralement sur l'emplacement réservé à cet
effet, la « tadjmaït » ; enfin, les hameaux d'en bas
étaient habités par les agriculteurs. Des sentiers
reliaient entre eux ces trois parties.

Le féminin et le masculin
Dans ces villages, les maisons sont groupées en
quartiers, « Karouba », qui réunissent en principe des
gens ayant des liens de sang ; serrées les unes contre
les autres, elles n'offrent de l'extérieur que l'aspect
rébarbatif d'un mur ou d'une palissade sans ouverture.

En effet, repliée sur elle-même, espace sacré,
la demeure ne saurait dévoiler ses secrets aux yeux
du passant, elle est un peu comme la femme,
enveloppée dans ses voiles, informe, qui passe comme
une ombre et est le symbole, à la limite du scandale,
de tout ce que l'être humain a de plus intime. Le
voleur ne saurait s'aventurer au sein de la demeure,
son larcin équivaudrait à un sacrilège, dans une
société où il jouit cependant d'une relative
indulgence (cf. Camille Lacoste Dujardin, « Le Conte
kabyle», Maspéro, 1970). Seule brèche dans ces
murs de silence, une porte étroite qui donne sur une
avant-cour garnie de bancs, où les hommes viendront
s'asseoir à la belle saison ; une seconde porte donne
sur la cour commune, autour de laquelle s'agence, en
différents bâtiments, l'habitat proprement dit. Comme
le décrit H. Genevois («L'Habitation kabyle».
Fond de documentation berbère, Fort-National,
Algérie, 1962), celui-ci est fait de pierres liées au
mortier de terre ; la charpente est constituée par des
roseaux ou des branchages, ou pour les plus riches,
par des planches, le tout recouvert de terre, puis de
tuiles; des pieux, dont un pilier central, enfoncés
dans le sol, soutiennent les poutres. Ce pilier central,
comme le fait remarquer Bourdieu dans son article
«La maison ou le monde renversé» (in «Esquisse
d'une Théorie de la Pratique », Droz, Genève,
Paris, 1972), forme un couple avec la poutre
maîtresse : ils sont respectivement, tous deux, le symbole
de la maîtresse de maison et du chef de famille, de
l'être féminin et de l'être masculin, nécessaires à

D'origines religieuses et à ce titre respectées.

l'équilibre du foyer. Ce dualisme se retrouve d'ailleurs

dans la configuration de l'intérieur et dans
l'emplacement des objets domestiques. Ii vient
parachever tout un jeu d'oppositions: celles entre
l'espace extérieur, d'essence masculine, et l'espace
intérieur, règne féminin; celles des saisons et celles
des travaux des champs : si a l'été succède l'hiver,
comme le feu s'oppose à l'eau, les moissons sont le
pendant des labours et leur envers mytique; celles
enfin des travaux agricoles, masculins, qui excluent
et complètent à la fois les tâches féminines de
production : aux labours correspond le tissage comme
aux moissons la poterie. Ainsi plus que d'un
antagonisme, il s'agit d'une complémentarité, d'un
équilibre entre deux forces, entre deux principes
également fastes et néfastes dont l'homme et la

femme sont l'axe principal. Fécondité des champs et
fécondité des femmes sont en outre étroitement
associées et sont l'endroit et l'envers d'un même
ordre cosmique, d'un même cycle de production et
de reproduction (cf. Pierre Bourdieu, déjà cité,
Jean Servier : « Les Portes de l'Année », Laffont,
1962). Preuve en est, entre autres, le geste symbolique
qui fait intervenir le soc de la charrue dans des
pratiques destinées à conjurer la stérilité des femmes
(cité dans « Superstitions, Recours des Femmes
kabyles». Fond de documentation berbère, N° 100,
Fort-National, Algérie, 1968).
Vue de la cour, la maison comprend une habitation
principale où réside le chef de famille (amgar), son
épouse en titre et leurs enfants non mariés ; lui
faisant vis-à-vis, il y a des habitations annexes plus
petites où logent les fils de la famille mariés. Un
«kanoun», foyer, se trouve à un angle de la cour, les
femmes y feront la cuisine tour à tour, l'été. Un
étage supérieur complète quelquefois la demeure
principale, lorsque la famille est très nombreuse ;

il peut y avoir aussi une pièce pour dormir au-dessus
de la porte de la cour.
Cet habitat reflète, dans sa structure même, le
caractère étendu et patriarcal de la famille ; à la

mort de l'amgar, le fils aîné occupera l'habitation
centrale; à moins d'épouser leur cousin parallèle,
ce qui est un cas assez fréquent, les filles cesseront
de faire partie de la famille paternelle pour devenir,
elles et les enfants à venir, propriété de la famille de
leur mari. Comme le dit un dicton kabyle : « La
fille fructifie pour la maison des autres, le garçon
pour celle de son père. »

L'ombre et la lumière
L'intérieur de la demeure principale est divisé en



15 deux : d'un côté, la salle de séjour proprement dite, à

droite du seuil, où les gens dorment et mangent, où
les femmes cuisinent, et de l'autre, à gauche de
l'entrée, l'étable, légèrement en contrebas. Au-
dessus de l'étable, la soupente aux provisons, où il

arrive que la famille dorme en hiver ; entre les deux,
une séparation en planches ou en dur supporte les

jarres à provisions («akouffi»). Contre le mur
faisant face à l'étable, des alvéoles en maçonnerie
servent à ranger les ustensiles de cuisine les plus
usuels : la marmite, le tamis à couscous, la lampe à

huile, des pots. De part et d'autre, se trouvent des

jarres à grains. Le foyer, qui consiste souvent en un
simple trou creusé dans la terre et entouré de trois
pierres, se trouve en général devant ce mur. A droite
du seuil, une banquette en maçonnerie fait à la fois
office de lit la nuit, lorsqu'on y étend une natte et
des couvertures, et de resserre dans sa partie
inférieure : on y garde du bois, parfois l'animal du
sacrifice. Le métier à tisser fait face au seuil,
orienté vers la lumière et l'extérieur. Cela appelle
plusieurs remarques : tout d'abord, il est frappant de

voir comme cet habitat s'insère naturellement dans
ce type de vie paysan, dont il a été produit ; en fait,
il est le dernier maillon de la chaîne de production ;

aux labours et aux moissons, à la cueillette, succède
l'ensilage des récoltes : celles-ci sont gardées à

demeure, la femme en est responsable comme elle
est responsable de l'utilisation, ou plutôt de la

gestion de ces fruits de la terre. A elle incombe le

rôle le plus ingrat, celui de joindre les deux bouts
d'une année à l'autre, d'une récolte à l'autre, de prévoir
et d'utiliser judicieusement les ressources pour les

faire durer le plus longtemps possible ; à elle de
fournir des substituts lorsque celles-ci sont finies,
comme par exemple les légumes de son potager, les

volailles dont elle prend soin ; à elle de fournir par
sa production personnelle les denrées non alimentaires,

c'est-à-dire les burnous et les couvertures, la

poterie, parfois la vannerie; en définitive, c'est sur
elle que repose le fragile équilibre de la subsistance
une fois les dés jetés, autrement dit une fois les

récoltes, bonnes ou mauvaises, achevées ; équilibre
rarement atteint d'ailleurs, qui contraint les hommes

v ¦ -

¦«=-

i»*

9t ttf-'
¦m

¦*m-*
-y

-

-¦

V*
'

- ¦ : ' "
^j "':

m®%. w^r**

(#¦



16 au colportage, puis à l'émigration; mais cependant,
rêve tenace qui hante le paysan kabyle de génération

en génération, s'il prête volontiers ses bras, s'il
vend sa force de travail, il n'aliène jamais sa terre.
La famille étendue, unité de production, cherche,
par l'exploitation de la terre indivise, par l'entraide
collective, par l'exhérédation des femmes et le
mariage endogamique préférentiel, à perpétuer l'emprise

du groupe sur la terre des ancêtres ; celle-ci, au
même titre que la demeure, est sacrée, car elle est
lieu de résidence des morts et seulement féconde
par l'intermédiaire de ces derniers; en reconstruisant
sa demeure sur cette terre, le Kabyle honore ses
ancêtres et proclame son appartenance ethnique.
Si, pour l'homme destiné à l'extérieur, aux échanges,
aux champs, la maison n'abrite qu'une fraction de
son temps, elle revêt cependant un rôle social
primordial : la construction des fondations est
toujours une œuvre collective; les hommes adultes
du village ont le devoir de prêter leur aide; c'est en
même temps l'occasion de consacrer la solidarité
communautaire par un sacrifice mangé en commun
(H. Genevois et J. Servier, op. déjà cités).
La seconde remarque concerne la disposition de
l'intérieur. Elle n'est pas le fruit du hasard, ni seulement

la conséquence de raisons pratiques, mais est
le jeu d'oppositions nécessaires, comme le commente
remarquablement Bourdieu (op. déjà cité) ;

oppositions aussi nécessaires au groupe pour se
perpétuer physiquement que pour se reproduire en
tant qu'ensemble de règles et de croyances. La
fécondité biologique et la survie sociale se
nourrissent de ces dualités qui, de surcroît, sont autant
de formes d'explication, c'est-à-dire de cohérence ;

d'où le contrepoint mythique qui préside toujours à

ces couples, jeux d'ombre et de lumière sur la toile
sociale et sur sa propre représentation d'elle-même.

Le faste et le néfaste
Lorsque les femmes, chargées d'enduire les murs
d'une peinture jaunâtre, décorent de peintures le
soubassement, comme au village des Ouadhias,
elles ne suivent pas le fil d'une improvisation plus
ou moins capricieuse mais reproduisent les signes
d'un langage codé (M. Devulder, « Peintures
murales et Pratiques magiques dans la Tribu des
Ouadhias, Imprimerie privée des Pères blancs,
Maison-Carrée, Algérie, juillet 1958); elles procédaient
identiquement pour les motifs des tapis et les
décorations des poteries, quoique ceci soit en voie
de disparition ; signes secrets, stylisés à l'extrême,
qui sous l'entrelac des cercles, des triangles ou des

losanges, représentent l'homme et la femme dans
l'acte sexuel, le membre viril, en même temps
symbole de la fertilité du sol, les sorcières à qui
on a recours en cas de difficultés familiales, le crabe,
bénéfique, le crapaud, maléfique, utilisés tous deux
dans des pratiques magiques, etc.
Il convient à cet égard de souligner le caractère
d'« intentionalité » des actes et des choses ; de même
les rares meubles de la maison (un coffre à bois où
sont rangés les bijoux et les habits de fête, un ou
deux tabourets) et les ustensiles domestiques (la
cruche à eau, le moulin à grains, les pierres du
foyer) sont tous impliqués, à titres divers, dans un
jeu de forces symboliques antagonistes. Bien
entendu, êtres humains et manifestations de la

nature n'y échappent pas, et en sont la contrepartie,
les pôles complémentaires, avec leur caractère
double : bénéfique et maléfique. Comme nous
l'avons vu dans la division du monde entre principe
masculin et principe féminin, un autre dualisme
vient se superposer: pouvoir bénéfique et pouvoir
maléfique. Si le principe féminin s'associe plus
volontiers aux forces maléfiques, car il est plus
près de la nature, la neutralisation de celles-ci doit
obligatoirement passer par la complémentarité du
couple, des deux principes. Le principe masculin,
en effet, ne peut à lui seul réaliser ces forces
bénéfiques, même s'il en est proche par son effort de
culture. L'incarnation de ces forces sont les multiples
génies qui peuplent le foyer, génies bons ou mauvais.

Une femme soucieuse de préserver l'équilibre
se livrera à différentes pratiques destinées à chasser
les mauvais génies qui affectionnent les coins, les
lieux humides et sombres.
Les autels domestiques sont le seuil, le moulin de
pierre, le pilier central, le métier à tisser et les jarres
de blé. Le jour du Mouloud (fête de la naissance du
prophète, la maîtresse de maison récite des
incantations devant tous les objets usuels pour éviter qu'ils
se placent sur une ligne adverse, attirant sur la

demeure et ses habitants, famine et stérilité. Rien
donc n'est gratuit : les activités obéissent à un
rituel précis, les déplacements ou utilisations d'objets

correspondent à certaines fins. Si la louche à

bois est accrochée au pilier central pour faire venir
la pluie ; quand le balai de bruyère est suspendu au-
dessus de la porte de la maison et de l'étable c'est
pour écarter les maux sur bêtes et gens ; au
printemps, le soc de la charrue est à droite du seuil et
le peigne à tisser à gauche, afin d'éviter le mauvais
œil ; si les semailles sont placées sous le lit du
maître de maison, c'est pour en recueillir la fécondité



17 et assurer l'abondance des récoltes; si l'omoplate
du mouton de la fête (anniversaire du sacrifice
d'Abraham) est mis dans la jarre à grains, c'est
pour éviter que le niveau de ceux-ci ne baisse (cité
par J. Servien, ibid.)... De nombreux interdits
viennent renforcer ces initiatives : à certaines
époques (début des labours et début du travail sur le
métier à tisser, en automne), il est interdit de balayer,
comme en cas de deuil, ou de sortir le feu dehors,
ou encore de laisser s'éteindre les braises ; le
moulin à grains ne se prête pas sous peine de
disette! L'être humain se libère par là de son angoisse
fondamentale, celle de la faim, de la maladie, de la

mort ; c'est sa réponse en terme de culture envers
une nature hostile, mais dont il est issu. Dans un

paysage où le développement rationnel des
techniques agricoles était devenu impossible, pour des
raisons historiques, mais où l'attachement à la

terre, lié à un réseau d'institutions et de rapports
extrêmement élaborés, subsistait, l'homme a développé

tout un système d'explications irrationnelles,
qui le déchargent de la responsabilité d'un rendement

agricole médiocre et, par la même occasion,
entérinent son choix.
Nous avons affaire à une société qui, plus qu'une
appropriation de la nature par ses techniques, par
sa culture, veut être une adaptation de l'une à

l'autre, un «modelage», une communication qui en
sont intermédiaires; l'être humain réalise son unité
et dépasse les antagonismes. Il y a dans cette

¦-^m 'iOr y

s Ss

—

¦¦¦¦...-

..s.:;.

- i

...yy-

•¦¦<».



18 société rurale jusqu'à l'exaspération, pour para¬
phraser la définition de Berque, la conviction que
« l'ordre des choses », le cycle des saisons et son
pendant le cycle des travaux agraires et domestiques,

l'alternance jour et nuit et son
correspondant culturel : production et reproduction, ou
si l'on préfère, travail et fécondation, volonté et
instinct, sont nécessaires à la vie, nécessaires à

l'homme qui, à cheval sur l'une et l'autre, à la fois
produit de nature et produit de culture, ne peut
rompre cet équilibre, ce rapport de forces sans
aliéner ou la nature ou la culture...

L'intermède de la colonisation
Ce mode d'être, ainsi ancré dans une vision du
monde cohérente, s'est préservé dans l'essentiel
jusqu'à l'indépendance de l'Algérie malgré son
manque de logique infrastructure!. Comment et
pourquoi? Tout d'abord, la pénétration française ne
s'est faite que tardivement et d'une manière
incomplète. Après différentes redditions et révoltes,
la Grande Kabylie n'a été définitivement vaincue
qu'en 1971 après une lutte acharnée; la colonisation

française n'a finalement consisté qu'en la

création de villages de colonisation, en bordure du
massif (Tizi-Ouzou, Dra-el-Mizan), ou en l'occupation

des plaines fertiles soumises au pouvoir
ottoman et de leurs places fortes (Dellys) ; seule
exception: Fort-National, garnison fortifiée établie
en plein cœur du massif pour surveiller les crêtes
environnantes et dont il fut dit que c'était « l'épine
dans l'œil de la Kabylie» (Ch.-A. Julien, «Histoire
de l'Algérie contemporaine», PUF, 1964). Cette
implantation, à caractère surtout administratif dans
la montagne, a créé un réseau routier qui a laissé en
marge les villages traditionnels. La colonisation a

cependant eu pour effet, par la suppression du droit
foncier coutumier, de favoriser une émigration qui
existait déjà, à moindre échelle ; elle aurait donc pu
être un facteur de désintégration ; en fait ce qui s'est
passé, c'est la création d'un monde «parallèle»:
les hommes partis en France ou à Alger sont allés
gagner ailleurs de quoi maintenir les structures
ancestrales ; l'argent économisé a servi à faire vivre
les villages, à refaire les demeures, à préserver le

patrimoine collectif; les hameaux du haut, plus
pauvres, ont fourni le gros de l'émigration et en ont
paradoxalement bénéficié les premiers ; loin de se
perdre, les anciennes coutumes s'en sont trouvées
ravivées et se sont perpétuées, côte à côte avec une
vie « à la française » dans les centres administratifs,
qui ignorait tout de cet autre monde, sauf son carac¬

tère de réservoir de main-d'œuvre. Seul point de
rencontre, en somme, l'espace de travail, c'est-
à-dire d'exploitation (Bourdieu, « Le Déracinement»,

1964) ; par un mécanisme de compensation
bien compréhensible, les hommes retrouvaient au
village, en leurs demeures, au sein de leurs familles,
une identité partout ailleurs bafouée ou plutôt niée;
les femmes devenaient les gardiennes de traditions
et de croyances nécessaires, où l'homme kabyle
renouait avec un passé, avec une antique raison
d'être. Comme l'affirme Berque : « La nationalité
est un secret abrité dans les femmes» (op. déjà
cité). Au cours de cette période, donc, la demeure ne
subit que des modifications de détail, qui vont
plutôt dans le sens de confort : construction de
W.-C, timides ouvertures de fenêtres, édification
d'un étage supérieur. Même si les métiers à tisser
disparaissent peu à peu, même si les poteries
deviennent le privilège de certaines «spécialistes»
dans certains villages (au pied du Djurdjura, notamment),

même si les gaz butane remplace le kanoun,
ia demeure garde ses principales significations
symboliques.

L'indépendance ou la possession de l'espace
La guerre de libération, qui éclate en Grande
Kabylie, à Tigzirt, en novembre 1954, a servi encore
une fois de catalyseur, c'est-à-dire est venue
renforcer et justifier une vision du monde qui n'avait pu
être abolie ; cela peut sembler une affirmation
surprenante si l'on pense aux destructions (100 000
logements, selon la Monographie de Grande Kabylie
chiffre cité sous toute réserve, sans indication de
source), aux regroupements de population, aux
quadrillages ; mais la demeure physiquement violée
a gagné en force symbolique ce qu'elle avait perdu
dans la réalité; sur les murs calcinés, sur le village
déserté, flotte l'espoir insensé ; l'imaginaire se
substitue au quotidien fait d'épreuves ; une fois la

guerre finie, le cycle des jours et des saisons
reprendra, l'indépendance signifie le droit au mythe
et au rythme d'antan, paysan. Les faits viendront
brouiller cette image; aussitôt après l'Indépendance,
un grand mouvement s'empare des masses rurales :

« On peut sans exagérer dire que le problème de
l'urbanisation présente en Algérie des caractéristiques

uniques dans l'histoire, et cela à cause du
« vide » laissé par 900 000 colons qui ont été
remplacés par une masse d'immigrants d'origine rurale
en un laps de temps extrêmement bref. » (Impératifs

de la Planification familiale en Algérie, AARDES,
Alger, 1968.) Ces masses envahissent les villes



19 désertées par le colonisateur du jour au lendemain :

« Le taux de croissance des agglomérations (entre
1954 et 1966) a été de 103% pour les 76 localités
entre 3000 et 10 000 habitants, et de 86 % pour les
33 villes qui avaient entre 10 000 et 50 000 habitants

en 1954» (Monde rural et Monde urbain,
l'Algérie en voie d'Urbanisation », Secrétariat Social
d'Alger, SNED, 1969), soit un taux général pour le

pays, en comptant Alger, de 78 %. L'ampleur et le
caractère spontané de ce phénomène, qui obéit au
premier chef à des raisons économiques, laissent
deviner en filigrane une motivation complémentaire

: les Algériens prenaient possession physiquement

de leur pays. Ils s'emparent de ces oasis de
prospérité qu'ils avaient vu miroiter au loin, depuis
leurs bidonvilles ou leurs douars ; et en violant
l'espace de ce monde si longtemps interdit, ils
pensaient l'effacer, l'anéantir et marquer le triomphe
d'une coutume et d'une tradition, les leurs, jalousement

conservées, d'autant mieux conservées qu'elles
avaient été méprisées; ils occupaient ces villas
abandonnées, ces immeubles vacants avec la même
frénésie qu'ils en auraient démoli les murs pierre
par pierre ; puis insidieusement, ce sont ces murs qui
les ont faits prisonniers d'autres coutumes, d'autres
modes d'existence ; malgré les fenêtres bouchées
à la hâte, malgré les jardins entourés de tôle ondulée
ou d'une palissade de roseaux, malgré les balcons
transformés en poulailler ou en étable pour la

chèvre ou le mouton, quelque chose de ce nouvel
espace venait les contredire : le cadre était faussé,
les rapports entre gens de la même famille s'altéraient.

La fin d'une manière d'être
Une fois passé le vertige des premières années, une
fois indépendance et industrialisation liées au destin
de l'Algérie, le processus est devenu irréversible.
Loin de s'arrêter, le flux vers les villes a trouvé son
rythme de croisière ; des immeubles bâtis à la hâte,
des HLM ont poussé à la lisière de ces gros bourgs,
de ces anciennes places de marché qui avaient été
au centre des échanges campagnards ; « près de
30 000 logements ont été construits dans les villes
depuis 1962, et près de 24 000 autres dans les

campagnes » (Quelques données économiques et
sociales diffusées par le Ministère de l'Information,
SNED, Alger, 1969). C'était une manière d'endiguer
l'exode rural vers les quatre métropoles; c'était
aussi, en construisant en « style européen », faire fi
d'un ensemble de rapports codifiés ancestrale-
ment ; c'était détourner l'espace de sa vocation

première, de ses fonctions spécifiques liées comme
nous l'avons vu à un mode de production et à un
type de famille donnés, et à une vision du monde
intégrée à une contrainte écologique. C'était en
faire une étendue indifférenciée où la conception
dualiste des choses et des êtres, privée de son
contexte agreste, perdait sa valeur d'équilibre, c'est-à-dire
son apparente rationalité.
Si, pour les hommes, habitués depuis plusieurs
générations à vivre sur deux diapasons, en bref sur
celui du donné quotidien et celui de l'imaginaire
(refuge de tous les désirs, de toutes les frustrations),
quelques ruines ou quelque maison délabrée dans
le village natal suffisaient à alimenter l'espoir d'un
retour, à une date indéterminée, sur le sol des pères,
pour les femmes, le hiatus était total : tout d'abord, il

y avait l'absurdité de ces demeures, haut perchées sur
leurs fondations, sans cour, sans verger, sans génies

3!" s

« - •- — " ^^—IIIIM^^T

"¦¦¦""lllï9ÌKmmWmml~^
m »

y.:y ¦¦

K^mm,



20 familiers, où tout était mêlé soudain, l'ombre et la

lumière, la féminité et la masculinité; un monde
anonyme, sans frontière, sans dénivellation ; ensuite
il y avait un rôle déchu : celle qui était la gardienne
du foyer, qui gérait les provisions, prenait sa part
des travaux des champs, qui était intimement
associée aux rites agraires, responsable du bien
et du mal, de l'abondance et de la stérilité, n'était
plus que la gardienne d'un monde parcellaire; car
si son cadre naturel lui avait été volé, elle n'en
demeurait pas moins dans l'ombre du monde
masculin, vouée à l'intérieur, aux tâches obscures,
à un destin doublement aliéné: «A l'échelle des
grandes villes méditerranéennes, il n'en est pas à

notre connaissance de plus difficile à vivre pour une
femme qu'Alger. Ce phénomène est propre aux
centres urbains dans la mesure où, à la campagne, le
maintien des normes traditionnelles évite les
déséquilibres de la société récemment urbanisée. »

(Gérard Chaliand et Juliette Minces, « L'Algérie
indépendante», petite coll. Maspéro, 1972).
Enfin, il y avait l'apprentissage de la solitude; les
demeures, de type européen, n'ont jamais été conçues

pour les familles étendues; la famille une fois
restreinte, les femmes se sont vues privées de cette
communauté féminine qui fait qu'au village, aucune
n'est jamais seule, mais toujours entourée, accompagnée

pour le meilleur comme pour le pire... le tissu
serré des liens de quartier ou de cour, avec leurs
réjouissances, leurs chagrins, leurs activités,
toujours mis en commun, célébrés ou déplorés à grand
cris, s'est brusquement déchiré : même les rapports
hiérarchiques au sein de la famille traditionnelle,
même les ressentiments et les haines entre consœurs,
même les intrigues et les sortilèges inspirent le regret;
mieux vaut la plus odieuse des belles-mères, les
plus perfides des belles-sœurs que cet isolement,
cet ennui dans un espace sans mémoire, vide de
joie, vide de larmes.
En conclusion, nous dirons que cette société
s'était toujours définie en opposition, c'est ce qui
l'avait rendue homogène et rigide, tout à la fois, et
lui avait permis de conserver une originalité
linguistique et sociale (institutions de la djema'a, droit
coutumier, etc.) ; au lendemain de l'indépendance et
après deux tentatives de soulèvement, qui étaient
plus un refus de réalité qu'autre chose, les Kabyles
durent se rendre à l'évidence : le pays leur appartenait,

ils étaient Algériens, comme étaient Algériens
les Constantinois ou les Oranais. L'islam, encore une
fois, contribuait à la création d'une nation. Il n'y
avait plus lieu d'être contre les autres, puisqu'on

«était chez soi». En oubliant l'antagonisme qui
avait été leur force, en adoptant un espace qui
avait été hostile, ils ont, sans le savoir, commencé à

devenir les «autres». Il y a là un malentendu
fondamental que certains dans le pays ont perçu puisqu'il

a été procédé à des tentatives d'agglomérations
de style kabyle près des petits centres urbains (à
Tizi-Ouzou, Dra-el-Mizan et Dra-Ben-Khedda), mais
ce sont de timides solutions, de compromis, d'autant

plus que ces villes-là sont destinées à

l'industrialisation. Que fera le fils de paysan, promu
ouvrier, dans les «karoubas» factices? Une autre
solution a consisté à donner vie aux villages des
crêtes les plus décimés (Monographie de Grande
Kabylie, déjà cité), en fournissant des matériaux de
construction aux habitants ; mais, là aussi, il ne
s'agit que d'un palliatif. Les terres érodées sont d'un
rendement trop faible pour faire vivre une population
qui, à l'instar du reste de l'Algérie, progresse vite
(3,5 % de taux d'accroissement national, 2,6 % pour
une région de Grande Kabylie). (« Recensement de
la Population de 1966» et Anne Fraisse et coll.
« Mémoire de Maîtrise de Géographie : la population
et ses activités non agricoles de la Daïra de Larba
Nath Irathen»). Une rationalisation des techniques
et de l'outillage agraire s'est avérée difficile étant
donné la nature du terrain ; un accroissement de la

production par une récupération du sol en jachère
peut certes être envisagé, mais là aussi, il faut du
temps et de la patience dans une région où les régimes
fonciers se sont succédé et où la réforme agraire
s'amorce dans un cadastre inextricable; n'importe
comment, cela ne saurait suffire. Seules les vallées
irriguées (la plupart autogérées) sont vivables pour
une population qui y est implantée et en tire ses
principales ressources. De toute façon, les choix
que l'Algérie a faits en matière de développement
conditionnent son avenir et supposent un bouleversement

des anciennes structures, aux conséquences
incalculables: «... seule l'industrialisation peut
provoquer dans les délais raisonnables l'amélioration
des conditions de vie des populations» («Monographie

de Grande Kabylie », déjà cité).
L'habitat kabyle n'est qu'un exemple de ce qui peut
se produire ailleurs, dans d'autres domaines. Il

nous a paru significatif car, selon ce qu'à écrit
Umberto Eco1, l'objet architectural est un fait de
communication ; il suppose donc un langage, dont
les significations ne sauraient être détournées du
milieu où il s'exprime. En décidant de rompre l'âpre
équilibre entre nature et culture, et en décidant de
donner la préférence à la nature (infrastructure),
les Kabyles, et les Algériens en général, ont sacrifié
paradoxalement la culture. Mais pouvaient-ils faire
autrement?

Danielle Provansal,
travail élaboré dans le cadre de l'IED

Institut d'études du développement, Genève

La Structure absente, « Mercure de France », Paris, 1972.


	L'habitat kabyle : structure traditionnelle et transformations

