Zeitschrift: Habitation : revue trimestrielle de la section romande de I'Association
Suisse pour |I'Habitat

Herausgeber: Société de communication de I'habitat social
Band: 8 (1935)

Heft: 12

Artikel: La notion de propriété dans la cité antique
Autor: Beurret, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-120130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-120130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA NOTION DE PROPRIETE

Dans un article précédent, on a indiqué sur quelles bases
reposait la vie domestique des anciens. Elle était fondée sur
la religion du foyer et le culte des ancétres. Ces croyances, la
poésie qui s'en dégageait ont adouci les moeurs d'une époque ;

elles ont donné a la famille ainsi qu'a la cité une organisation
cohérente qui a persisté pendant des siécles.
Il ne serait peut-étre pas sans intérét d’examiner maintenant,

du méme point de vue, quelle conception se faisaient ces
mémes F;euples du droit de propriété.

Chez les peuples du Nord et de I'Est de I'Europe, la notion
de propriété privée a eu beaucoup de peine a s'établir et a
se légitimer. Allofissements annuels, partages des récoltes, dépla-
cements périodiques des fribus, tel éfait leur régime de production
et de vie. Nous avons encore en Suisse, dans les « Allmend »
(paturages communaux), un vestige de cet éfat social disparu.
On a vu aussi que cerfains de ces peuples sont récemment
revenus avec une violence inattendue a leurs habitudes séculaires,
en les poussant a leurs conséquences exirémes.

Il en a été tout autrement sur les bords de la Méditerranée.
La vivaient, rassemblés politiquement en un grand nombre de
cités, de petits groupements sociaux, familles, « gentes»**), ou
le droit faisait partie intégrante de la religion. Chacune de ces
familles, ayant son culte particulier, son foyer perpétuel et
immobile, formait, avec ses morts qu'elle vénérait, une com-
munauté bien distincte. Le sol qui la nourrissait était celui des
ancétres, dont il recevait la sépulture. Il est visible que de telles
coutumes étaient incompatibles avec la propriété collective et
la faisaient apparaitre comme un non-sens, quelque chose
contre nature. Au contraire, le devoir de solidarité et d'intimité
qui rattachait si étroitement les vivants aux morts trouvait son
expression matérielle parfaite dans la propriété privée, transmise
de pére en fils. Celle-ci constituait un cadre' naturel, adéquat,
a des croyances qui faisaient de la continuité et de la fidélité
au passé, la loi fondamentale de la vie sociale.

La propriété est donc associée a la religion. Ce n'est pas
I'individu qui posséde, mais la famille, laquelle inclut également
les ascendants et la postérité & naitre. Les vivanis ne sont que
les administrateurs du patrimoine, un chainon dans la suite des
générations qui se succédent et perpétuent le culte. Dans ces
conditions, la liberté de tester ou de vendre est réduite au
minimum, du moins aux premiers siécles. Des formalités sans
nombre en empéchent I'exercice.

La propriété est placée sous I|'égide d'une divinité, le dieu
gardien de l'enclos (Zeus Aerkeios), ses limites marquées par
des bornes saintes qui deviennent elles-mémes des divinités
(dieux Termes), auxquelles on offre annuellement libations et
sacrifices. Déplacer ces bornes est un crime sacrilége, qui expose
aux peines les plus cruelles et & |'exécration publique. (Nos
paysans sont encore

particulierement susceptibles sur ce

chapitre !)

*) Il s’agira bien entendu, dans cet article, de la propriété
fonciére seulement.

**) Ensemble des individus qui reconnaissaient le méme ancétre
male.

L

Ces anciens avaient horreur de la mitoyenneté, a laquelle
s'opposait le particularisme jaloux de leurs cultes familiaux.
Aussi, autour de chaque domaine, on tragait une étroite bande
neutre, de deux pieds environ, appelée la « chose sainte » (res
sancta) et ne relevant de personne. Détail curieux, la cité avait
également sa «chose sainte»; le « pomcerium» (au deld des
murs) de Rome, par exemple, espace libre de 50 m. de large,
soustrait & la culture et & la construction, a existé jusqu'au IVme
siecle aprés Jésus-Christ.

La création de cette espéce de glacis moral, comme son dépla-
cement & chaque agrandissement de |’enceinte, donnait lieu a
une cérémonie imposante, présidée par les augures ou devins
officiels (d'ot le mot «in auguratio »).

Au milieu de I'enclos s'élevait le tertre sacré ou I'on ensevelissait
les morts de la famille. Vénéré, objet d'un culte solennel, il resta
inaliénable encore longtemps aprés que les lois eussent permis
la vente du patrimoine.

Inutile de dire que seuls, les fils, héritiers du nom et détenteurs
du culte, pouvaient recueillir la succession. Le nom, le culte, la
propriété étaient des choses si manifestement inséparables qu'a
Athénes, pour désigner des personnes de la méme famille, on
disait simplement qu'ils avaient le méme «dieu de I'enclos ».
Les Grecs des premiers &ges aliénaient plus facilement leurs
corps que la terre héritée des péres. lls pouvaient s'asservir,
ainsi que leurs enfants, & un créancier, mais ils ne se reconnais-
saient pas le droit de renier I'héritage. Dans bien des cités du
reste, la vente n'était jamais définitive, le droit de rachat
demeurant réservé ; de méme, chez les Hébreux, la terre faisait
retour & l'ancien propriétaire aprés cinquante ans; on appelait
cette opération «jubilé ». Si, peu a peu, ces régles devinrent
plus souples, les actes concernant la propriété et ses «saintes
limites » conservérent leur caractére solennel, consacré par une
cérémonie religieuse. C'était une chose grave.

La grande propriété fut la régle 1a ou la cité se constitua par
la fédération de familles autochtones. Celles-ci continuérent a
résider & la campagne, jusqu'd ce que les guerres, les change-
ments politiques les contraignirent & transférer leurs foyers dans
'enceinte eut & morceler leurs biens. D'autres villes offrent
'exemple d'une évolution différente. L'histoire raconte qu'a
Sparte, les conquérants procédérent & un lotissement des terres
et les distribuérent par voie de tirage au sort, procédé qui, dans
leurs conceptions, exprimait non le hasard, mais la volonté des
dieux. (Sort est devenu par la suite synonyme d'héritage, lot,
d'ot I'expression con-sortes = co-propriétaires.) Pendant des
siécles, les Spartiates restérent sur leurs petits domaines, puis la
concentration s'opéra, par l'extinction des familles, les ventes
extra-légales, etc. On relate le fait que les femmes sparfiates,
qui n'avaient pas le droit d'acquérir des terres, mais bien celui
de commercer et de préter, devinrent, par cette voie détournée,
possesseurs des deux cinquiémes des biens fonciers |
Insensiblement, la propriété passa de la famille a la personne,
avec faculté de tester et de vendre. Il ne fut cependant jamais
de bon ton de se débarrasser du pafrimoine, pas plus que de

nos jours, du reste. Il semble aussi que le remplacement trop



DANS LA CITE ANTIQUE

brusque des idées anciennes par un individualisme accentué
aboutit, dans bien des cas, a I'accaparement des terres au profit
de quelques-uns; ceci fut naturellement suivi de spoliaﬁons
brutales et de divisions exploitées par les démagogues.

A une époque ou l'omnipotence de |'Etat se faisait durement
sentir, la propriété privée fondée sur la religion des ancétres
fut le rempart des libertés familiales : « Sur le seui] de ta maison
commence ta liberté », pouvait dire le législateur au citoyen de
Sparte. La loi ignorait la notion d'intérét public et n'intervenait
. que pour sauvegarder la tradition quand elle était menacée. Si
la propriété privée éfait une chose intangible et I'objet d'un
respect presque superstitieux, c'est qu'il fallait assurer la sécurité
de la demeure ou se célébraient les cérémonies du culfe.
L'inviolabilité du domicile, inscrite en téte de notre constitution
et condition premiére de tout ordre social, n'a peut-éire pas
d'autre origine.

L'augmentation de la richesse mobile confribua grandement a
modifier les idées sur la propriété. Concentrée sur les personnes
et non plus sur les familles, privée de son caractére sacré, elle
entra dans le courant général. de |'économie et des échanges.
Le terme exiréme de cette évolution est la Société immobiliere
de notre temps, ou le défenteur de la richesse a abdiqué
presque toutes ses responsabilités a l'égard de celle-ci. Par
contre, ces changements ont permis aux droits de la plus grande
communauté  de s'imposer. Le sens de la continuité, de la
pérennité fut reporté sur la Cité; ce fut pour cette derniere le
début de la grande politique et de I'expansion.

Lorsque nous admirons felles de ces vieilles demeures qui
marquent le sommet de nos coteaux de leur silhouette précise,
un peu séveére, et leur enceinte d'arbres & l'intérieur de laquelle
la vie semble se recueillir et prendre forme, nous comprenons
ce qui faisait la valeur des conceptions si différentes des nbtres.
C'est que ces conceptions avaient assuré a I'homme, du moins
& une catégorie d’hommes,. sa dignité et sa personnalité. 1l avait
requ en charge un héritage matériel et moral, sa fonction était
de |'administrer et de le transmetire. Ces devoirs, inséparables
de la propriété, donnaient a celle-ci une base morale sire,
adaptée a la mentalité du temps. Le développement organique
de la cité put se poursuivre dans une atmosphére de liberté
relative, contrastant avec les tyrannies qui sévissaient ailleurs.
Dans cet ordre de considérations, il est permis de souhaiter un
cerfain rajeunissement de nos idées sur la propriété. Celle-ci a
pris un caractére exclusivement individualiste, avec la contre-
partie inévitable, les exigences toujours plus grandes du fisc. Ce
que les uns regardent comme un droit absolu et sans restrictions,
les autres le nient. L'anarchie qui a présidé a l'extension de la
cité moderne témoigne de ce manque de coordination entre
I'intérét privé et l'intérét commun. Ce sera la tache du législa-
teur d'équilibrer deux notions qui ne sont pas opposées, mais
complémentaires et inséparables I'une de I'autre.

A. BEURRET.

Villa romaine & Cheldworth, reconstituée par Forestier. — Dans
le paysage, les diverses constructions présentent un ensemble
fermé qui exprime bien le caractére autonome de la propriété.
A lintérieur, les batiments d'habitation et les dépendances sont
groupés autour d'un jardin supérieur et d'une cour inférieure.

Banlieue. — Le régime de la propriété se développe en dehors
de toute subordination au bien commun ; conséquence : l'intérét
privé se trouve finalement |ésé lui-méme.

Un aspect de la ville nouvelle. — Le quartier se développe
comme un ensemble organique ou la propriété privée et le
domaine public s'équilibrent et se mettent en valeur mutuellement.

<]



	La notion de propriété dans la cité antique

