
Zeitschrift: Geschichte und Informatik = Histoire et informatique

Herausgeber: Verein Geschichte und Informatik

Band: 12 (2001)

Artikel: Das Ende der Geschichte im Internet

Autor: Jochum, Uwe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Ende der Geschichte im Internet

Uwe Jochum

Vorbemerkung

Wir alle kennen die Elogen, die man in den vergangenen Jahren auf das

Internet verfasst hat: von der ökonomischen Wohlfahrt bis hin zu mehr
Demokratie wurde uns alles versprochen, was man nur versprechen kann;
und wer es ganz extravagant mochte, der konnte sich von der heissesten
Medientheorie sogar sagen lassen, dass die Menschen demnächst als «wet-
ware» abgeschafft werden, um einem elektronischen Cyberspace zu
weichen, in dem sich endlich der Traum eines ewigen Lebens und eines
unendlichen Wissens erfüllen würde.

Angesichts solch grandioser Aussichten hat man nur gelegentlich etwas
über die negativen Effekte der neuen Medien gehört; und wenn man einmal
etwas hörte, hiess es gleich: das sei kulturkonservative Romantik, die sich

am Buch aus Papier oder dem Menschen aus Fleisch und Blut festhalte und
von den faszinierenden Möglichkeiten der neuen Medien einfach keine
Ahnung habe. Solche Äusserungen sind etwas rarer geworden, seitdem
Microsoft sich in einen Prozess mit der US-Regierung verstrickt hat,
seitdem man auch in Provinzzeitungen lesen kann, dass der Buchhändler
Amazon.com jedes Jahr über eine Milliarde Dollar Verlust macht und
seitdem die Börsenkurse der Internetfirmen sich in einem Jahr mehr als
halbiert haben.

Das ist vielleicht ein gutes Umfeld, um den Versuch zu wagen, wenigstens

ein kritisches Moment des Internet herauszuarbeiten. Das kritische
Moment, um das es mir geht, ist die Auflösung des historischen Gedächtnisses

im Internet und das damit verbundene Ende der Geschichte. Ich will
Ihnen zeigen, dass es sich dabei nicht um ein Problem handelt, das durch
noch bessere Datentechnik aus der Welt zu schaffen wäre, sondern um ein
Problem, das im Zentrum von Internet und Cyberspace sitzt und die dunkle
Kehrseite dieses technisch so glänzenden Mediums ist.

Meine Überlegungen werden dabei einem guten dialektischen
Dreischritt folgen. Ich werde zunächst erläutern, was ich unter «historischem
Gedächtnis» verstehe. Dann werde ich vor diesem Hintergrund eine kleine
phänomenologische Beschreibung des Internet versuchen. Und diese beiden

Gedankenstränge werden die Basis sein, auf der ich Ihnen zeigen
werde, dass das Internet das historische Gedächtnis zerstört.

11



Zur Konstitution des historischen Gedächtnisses

Um zu verstehen, was das «historische Gedächtnis» ist, will ich Ihnen
zunächst in Erinnerung rufen, wie sich die verschiedenen Formen von
«Gedächtnis» zueinander verhalten. Da ist zunächst unser individuelles
Gedächtnis, also das, was jeder von uns zu erinnern vermag, was seine

Biographie ausmacht und was mit seinem Tod vergeht.
Nun leben wir aber nicht als einsame Individuen, sondern in Gesellschaft,

und da erfahren wir täglich, dass ein Teil unserer Erinnerungen sich
nicht aus eigenem Erleben speist, sondern aus dem, was andere, mit denen

wir zusammenleben, erlebt und mitgeteilt haben. Dieser Raum des von
einer Gemeinschaft gemeinsam Erinnerten ist das kollektive Gedächtnis.
Maurice Halbwachs hat es als eine «kontinuierliche Denkströmung»
bezeichnet,1 weil sie von der Vergangenheit immer nur das im Gedächtnis
behält, was von der Gemeinschaft für erinnernswert erachtet wird, und das

ändert sich von Tag zu Tag und Epoche zu Epoche.
Das Problem des kollektiven Gedächtnisses ist freilich genau seine

Flüssigkeit, denn spätestens dann, wenn aus der Generation der Grossmütter

und Grossväter niemand mehr lebt, kann auch nichts mehr jenseits
dieser Generationenschranke erinnert werden. Wenn demnach das kollektive

Gedächtnis kaum weiter als 70 Jahre in die Vergangenheit zurückreicht
und mit dieser eher bescheidenen Zeittiefe gleichsam auf dem Zeitstrahl
entlanggleitet, muss man natürlich fragen, wie dann Gesellschaften und
Staaten, die doch erheblich länger als 70 Jahre existieren, sich überhaupt
als ein kollektives HandlungsSubjekt erfahren können.

Die Lösung dieses Problems ist die Ausbildung eines kulturellen
Gedächtnisses,2 das das zu Erinnernde vom Gedächtnis des Menschen löst
und auf Speichermedien überträgt. Da Speichermedien prinzipiell mehr
speichern können als ein Mensch oder eine Gesellschaft aktuell erinnern
kann, stellt sich seither das Problem, wie sich das medial Gespeicherte zu
dem verhält, was die Gesellschaft aktuell erinnern möchte - oder vielmehr:
es stellt sich das Problem, wie sich die Gesellschaft zu der Menge des

Gespeicherten verhalten soll, ob sie es allen oder nur bestimmten Gruppen
zugänglich macht oder ob sie den Zugang zum Gespeicherten gar gänzlich
sperrt. Wie das auch immer geregelt sein mag, seither leben wir jedenfalls
mit der «Last der Erinnerung», und während die einen davon träumen,

1 Halbwachs, Maurice: Das kollektive Gedächtnis. Frankfurt am Main 1991, S. 68.
2 Siehe dazu und zum Folgenden Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und

politische Identität in frühen Hochkulturen. München 1992 und Assmann, Aleida: Erinnerungs-
raume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnisses. München 1999, bes. Kap. VF

12



diese Last einfach wieder los zu werden, um in die vergessliche Wärme
einer Dorfgemeinschaft zurückzukriechen, träumen die anderen davon,
mittels geeigneter Medien aus der Last eine Lust zu machen. Hier ist sie

nun endlich: die Frage, wie sich Speichermedien und Gedächtnis zueinander

verhalten.
Diese Frage wird noch dringlicher, wenn wir uns vor Augen führen,

dass sich mit dem Problem der Medien eine ganz neue Gedächtnis-Dimension

eröffnet. Sobald das zu Erinnernde nämlich Speichermedien anvertraut
wird, löst es sich von der Gemeinschaft und gewinnt eine Eigenständigkeit,
die niemals wieder auf den Umfang des kollektiven Gedächtnisses
zurückgestutzt werden kann, es sei denn, man wollte sich in einem Autodafe von
den in den Medien objektivierten Erinnerungen trennen. Die Eigenständigkeit

des medial Gespeicherten hat nun aber zwei interessante Weiterungen.
Erstens wird nämlich das, was geschrieben oder gemalt oder in Stein ge-
meisselt wurde, mit der Zeit uns immer fremder, so dass wir immer grössere

hermeneutische Anstrengungen machen müssen, das, was da fremd wird,
uns wieder vertraut zu machen. Zweitens aber geht durch den Prozess des

Fremdwerdens das medial Gespeicherte in die Welt der Dinge über, aus der

unsere Welt ja überhaupt besteht. Im Gegensatz zu dem jedoch, was wir
Natur nennen, wissen wir bei diesen Erinnerungs-Dingen immer, dass sie,

so fremd sie uns auch scheinen mögen, doch einmal zu unserer Geschichte

gehört haben und wieder zu uns gehören können, sofern wir uns auf das

Geschäft ihrer Aneignung einlassen.
Diese vertraute Fremdheit der Erinnerungs-Dinge sprengt nun aber den

Rahmen des kulturellen Gedächtnisses, das von einem kollektiven
Handlungssubjekt getragen wird. Denn mit jedem Ding, das wir finden, stellt
sich die Frage, ob es zu unserer Geschichte gehört oder nicht, und das

heisst: es stellt sich die Frage, wo die Grenze des kulturellen Gedächtnisses
in Raum und Zeit verläuft, d. h. in welcher räumlichen und zeitlichen Tiefe
eine Gesellschaft sich als mit sich identisch begreift. Ist die Frage nach der
Grenze des kulturellen Gedächtnisses aber einmal gestellt, reisst gleichsam
der ganze Horizont auf und wir sehen, dass das eine kulturelle Gedächtnis,
das wir bislang im Blick hatten, nur ein Element im umgreifenden Ganzen
aller kulturellen Gedächtnisse war. Dieses umgreifende Ganze aller
kollektiven Gedächtnisse ist das historische Gedächtnis.

13



Sie werden nun vielleicht einwenden - und könnten sich dabei auf
Maurice Halbwachs berufen3 dass ein solches historisches Gedächtnis
als eine Art Universalgedächtnis ein Ding der Unmöglichkeit sei, weil doch

jedes Gedächtnis, von dem wir bislang gesprochen haben, eine räumlich
und zeitlich begrenzte Gruppe zum Träger hatte. Das universale historische
Gedächtnis hingegen hat keine solche Gruppe als Träger, es sei denn, man
wollte ihm so etwas wie «die Menschheit an sich» unterschieben; ohne
einen solchen Träger aber hängt das historische Gedächtnis als eine
gedankliche Abstraktion in der Luft.

Tatsächlich hat das historische Gedächtnis kein kollektives Handlungssubjekt

als Träger, aber das heisst beileibe nicht, dass es eine funktionslose
Abstraktion ist. Sein Wert liegt vielmehr genau darin, dass es als Regulativ
der vielen verschiedenen kulturellen Gedächtnisse fungiert. In dem
Moment nämlich, da mit der Frage nach der Grenze des kulturellen
Gedächtnisses sich die Frage nach der Identität einer Gesellschaft stellt,
überschreitet das kulturelle Gedächtnis den kollektiven Rahmen, der/den es

konstituiert und erfährt sich in diesem Überschreiten als Element im Ganzen

aller kulturellen Gedächtnisse, und das heisst: im Ganzen des einen
historischen Gedächtnisses, auf welches Ganze hin es angelegt ist, auch

wenn es davon immer unendlich weit entfernt bleibt.
Ist dann aber «historisches Gedächtnis» nicht einfach der etwas

umständliche Name für das, was sonst einfach «Geschichte» heisst? In der Tat
liegt diese Gleichsetzung nahe, da «Geschichte» oft im Sinne von
«Universalgeschichte» verstanden wird. Und nahe liegt dann auch der Vorwurf,
dass eine Universalgeschichte unmöglich sei, weil man immer nur aus dem
Blickwinkel einer bestimmten Kultur Geschichte schreiben könne. Nun
lässt sich Geschichte aber gar nicht anders schreiben: sie ist immer
Geschichte aus dem Blickwinkel einer bestimmten Kultur, aber sie ist darin
zugleich mehr als nur die Geschichte derjenigen Kultur, die Geschichte als

Universalgeschichte zu schreiben unternimmt. Anders gesagt: «Geschichte»

ist dasjenige, was entsteht, wenn sich ein kulturelles Gedächtnis zum
historischen Gedächtnis öffnet; dann stehen plötzlich alle Ereignisse und
Taten in einem Eigentümlichen «Zwischen», insofern sie vom einen kulturellen

Gedächtnis auf das umgreifende Ganze des historischen Gedächtnisses

verweisen und vice versa. In einem emphatischen Sinne ist «Geschichte»

also dieses Zwischen von kulturellen Gedächtnissen und historischem
Gedächtnis.

3 Halbwachs (wie Anm 1), S 73

14



Nun ist es aber keineswegs so, dass es in allen Kulturen, die über
Speichermedien verfügten und verfügen, zur Ausbildung des historischen
Gedächtnisses kam und also «Geschichte» möglich wurde. Ägypten oder

Babylon haben zwar eine Reichsgeschichte, aber keine «Geschichte» im
Sinne einer Öffnung des kulturellen zum historischen Gedächtnis.
Geschichte im Sinne einer Öffnung des kulturellen zum historischen Gedächtnis

entstand vielmehr nur in Israel, Griechenland und China.4 Denken Sie

nur etwa an Herodot, der sein Geschichtswerk ja mit dem ganz erstaunlichen

Satz beginnt, dass seine Nachforschungen die grossen und wunderbaren

Taten bewahren wollten, «die die Hellenen und die Barbaren getan
haben».5 In diesem «Und», in dem die Hellenen und die Barbaren in einen
Aufmerksamkeitsraum zusammengebracht werden, liegt die ganze Öffnung
des kulturellen zum historischen Gedächtnis.

Diese Öffnung hängt nun aber offenbar damit zusammen, dass vor oder
während der Verarbeitung des Zusammenstosses von Kulturen die religiöse
und philosophische Erfahrung gemacht wurde, dass es jenseits der Vielheit
der zeitlichen Dinge dieser Welt ein ewiges Sein gibt, von dem her
überhaupt erst verständlich wird, warum die Dinge so sind, wie sie sind. Was
auch immer wir daher in der Welt erfahren mögen, es ist orientiert auf ein

Ewiges, das es trägt und umgreift. Und das gilt zumal für die Erfahrung der

Philosophie selbst, die seit Piaton weiss, dass die vielfältigen Meinungen
über die Welt immer schon auf ein Gemeinsames verweisen, das sichtbar
wird, sobald wir beginnen, unser Meinen in Rede und Gegenrede zu
prüfen: dann treten wir nämlich in einen gemeinsamen Prozess jenseits des

puren Meinens ein und zielen auf das, was hinter allem Meinen dieser Welt
verborgen ist - und das nennt Piaton den logos.6

Damit haben wir nun aber endlich die beiden Momente, welche die

Öffnung des kulturellen zum historischen Gedächtnis bewirken, beisammen.
Erstens ist da die Übertragung des zu Erinnernden auf Speichermedien, so

4 Voegelin, Eric «Ewiges Sein in der Zeit» In Kuhn, Helmut/Wiedmann, Franz (Hgg Die Philo¬
sophie und die Frage nach dem Fortschritt München 1964, S 267-291

5 Herodot Historien 4 Auflage Stuttgart 1971
6 Der locus classicus ist natürlich Piaton Theaitetos Eric Voegelin ist dieser Spur nicht nur in sei¬

nem Aufsatz über «Ewiges Sein in der Zeit» nachgegangen, sondern im Grunde in seinem gesamten

Lebenswerk Siehe vor allem Voegelin, Eric Order and history 5 Bde Baton Rouge, La 1956

ff Dass Piaton dieses «ewige Sein» im Sinne eines jenseits der Welt lokalisierten obersten Seienden

verstanden habe, ist ein leider nicht auszumerzendes Vorurteil Tatsächlich aber geht es um die
Bedingung der Möglichkeit von Wahrheit Wahrheit kann nicht dadurch zustande kommen, dass

man sich auf empirische Bedingungen ihrer Geltung einigt, denn Wahrheit wird bei der Wahrheitssuche

immer bereits vorausgesetzt Auf diese Voraussetzungsstruktur zielen die Argumente Piatons
wie die Voegelins

15



dass das zu Erinnernde eine objekthafte Eigenständigkeit gewinnen kann,
allmählich fremd wird und schliesslich die Frage nach der Grenze des
kulturellen Gedächtnisses virulent werden lässt. Diese Übertragung des zu
Erinnernden auf Speichermedien alleine hätte freilich niemals die Öffnung
zum historischen Gedächtnis bewirkt, wenn zweitens nicht zugleich die
Erfahrung eines ewigen Seins gemacht worden wäre, eines ewigen Seins,
das das Seiende in all seiner Verschiedenheit umgreift. «Geschichte» ist
damit das Resultat der Erfahrung einer doppelten Spannung: zum einen der
innerweltlichen Spannung, die sich zwischen den vielen kulturellen
Gedächtnissen und dem einen historischen Gedächtnis öffnet, zum andern
aber der Spannung zwischen all dem, was die Welt ausmacht, und dem,
was die Welt insgesamt trägt und ihr jenseitiger Grund ist.

Die Bibliothek und das historische Gedächtnis

Wenn wir nun der Veränderung auf der Spur bleiben wollen, die das Internet

als Medium bewirkt, dann müssen wir den Veränderungen im Hinblick
auf die doppelte Spannung auf der Spur bleiben, aus der Geschichte bislang
entsprungen ist. Und das heisst, dass wir selbst etwas Geschichte schreiben
müssen. Ich will das tun, indem ich zunächst zeige, wie in der klassischen

Bibliothek, in der physische Medien gesammelt werden, die doppelte
Spannung zum Ausdruck kommt.

Mit «klassischer Bibliothek» meine ich jene Form von Bibliothek, die

um 300 v. Chr. mit der grossen alexandrinischen Bibliothek entstand und
bis zu den grossen Universitätsbibliotheken um 1900 n. Chr. fortdauerte.
Diese klassische Bibliothek ist nicht allein dadurch gekennzeichnet, dass

sie physische Speichermedien, also Bücher aus Papyrus, Pergament und
Papier, in einem physisch greifbaren Gebäude aufbewahrt; vielmehr ist das

Proprium der klassischen Bibliothek, dass sie die Bücher systematisch
geordnet aufstellt. Die Bibliothek wird dadurch zu einem geordneten
Raum, der es erlaubt, bestimmte Themen in der Bibliothek zu lokalisieren.

Aus dieser lokalistischen Struktur der klassischen Bibliothek resultieren
nun zwei sehr interessante Effekte. Erstens kann sich der Standort der
Texte in der Bibliothek mit dem kulturellen Gedächtnis so verschränken,
dass die Relevanz dessen, was erinnert werden soll, in der Bibliothek
räumlich abgebildet wird. Jahrhundertelang nahm so die Theologie nicht
nur den wichtigsten Raum im kulturellen Gedächtnis ein, sondern natürlich
auch in der Bibliothek. Zweitens aber erlaubt die lokalistische Struktur der
Bibliothek eine Ortung des Vergessenen: das sind jene verstaubten Zonen,

16



in denen schon lange niemand mehr war, die aber als Raum des Vergessenen

zugänglich bleiben.
Das heisst nun aber nichts anderes, als dass in der klassischen Bibliothek

schon auf der Ebene des Bestandes jene Öffnung des kulturellen zum
historischen Gedächtnis möglich wird, die sich dadurch ergibt, dass die

physischen Bücher eine objekthafte Eigenständigkeit entwickeln und
zwischen «bekannt» und «unbekannt», «erinnert» und «vergessen» oszillieren.
Diese Oszillationsbewegung macht aber nicht an der Grenze des Bestandes

einer Bibliothek halt, sondern erstreckt sich auf den gesamten Kulturraum,
der sein kulturelles Gedächtnis physischen Speichermedien anvertraut.

Das wird uns deutlich, wenn wir etwa an eine mittelalterliche
Klosterbibliothek denken, die mit 400 bis 500 Bänden bereits als eine grosse
Bibliothek galt. Da fand sich neben den einschlägigen christlichen Autoren
auch ein Grundbestand antiker Schriftsteller, die in den christlichen Kanon
integriert worden waren, etwa Vergil oder Cicero, in jedem Fall aber auch

einiges von Aristoteles und ein weniges von Piaton (beide Autoren in
lateinischer Übersetzung). In diesen Büchern gab es nun eine Fülle von Verweisungen

auf andere Bücher, die bisweilen weder in einem anderen Kloster
noch überhaupt im lateinischen Westen vorhanden waren. Und dennoch

waren diese Bücher «da», nämlich als fehlende Bücher. Und weil sie als

fehlende Bücher da waren, konnte man nach ihnen suchen; oder man
konnte sie vielleicht auch vor den Neugierigen verstecken, wie es Umberto
Eco im Namen der Rose so spannend erzählt hat. In jedem Fall zeigt das,
dass in den physisch vorhandenen Büchern, die auf andere physisch
vorhandene oder nicht vorhandene Bücher verweisen, der Raum eines kulturellen

Gedächtnisses sich öffnet zum historischen Gedächtnis.
Zu dieser Spannung zwischen dem in der Bibliothek lokalisierten kulturellen

Gedächtnis und dem historischen Gedächtnis kommt in der klassischen

Bibliothek nun noch die Spannung zwischen Welt und transzendentem

Sein hinzu. Diese zweite Spannung resultiert daraus, dass die lokalisti-
sche Struktur der Bibliothek lange Jahrhunderte theologisch-philosophischen

Systematiken des Wissens folgt, an deren Stelle in der Neuzeit dann
Wissenschaftsklassifikationen treten, die Theologie und Philosophie vom
obersten Platz des zu Wissenden verdrängen. Aber wie auch immer der
oberste Platz der Systematiken des Wissens besetzt gewesen sein mag,
schon alleine durch die Tatsache, dass es einen solchen obersten Platz
überhaupt gab, wurde die Fülle des systematisch organisierten Wissens auf
eine Einheit hin orientiert, deren Ursprung jenseits der Fülle des Wissens

liegt. Denn wer das Buch der Welt lesen wollte, musste in die Welt der

17



Bücher eintauchen und darauf setzen, dass das, was er in den Büchern fand,
sich auch in der Welt finden liess - und das konnte nur so sein, wenn es

einen gemeinsamen Ursprung und Einheitspunkt von Weltbuch und Buchwelt

gab. Kein Wunder, dass die Bibliotheken zu Zeiten, als sie noch
selbstbewusst waren, als Paläste und Tempel gebaut wurden, denn wer sich
in einen solchen Büchertempel begab, konnte darauf hoffen, zu jenem
Licht eines transzendenten logos aufzusteigen, von dem Piaton im
Höhlengleichnis so wirkmächtig gesprochen hatte.7

Die Frage ist freilich, was geschieht, wenn sich die Speichermedien
ändern und wir den Schritt von den materiellen Büchern und Bibliotheken
ins Internet und in einen immateriellen Cyberspace machen. Kann dann die
Öffnung des kulturellen zum historischen Gedächtnis überhaupt noch
gelingen? Mit anderen Worten: Kann es dann noch die innerweltliche und die
transzendente Spannung geben, die das ausmacht, was wir «Geschichte»
nennen?

Das Ende der Geschichte

Zunächst einmal löscht das Internet, indem es die Physis der Bücher durch
elektronische Datenfiles ersetzt, die lokalistische Struktur der Bibliothek,
die aus der Physis von Texten und Gebäuden resultiert. Die neue Struktur,
die statt dessen im Internet aufgebaut wird, ist eine hypertextuelle, bei der

prinzipiell alle Daten miteinander verlinkt werden können und dabei
schliesslich ein totaler Hypertext entsteht, der alles enthält, was sich
datentechnisch speichern lässt.8

Indem der totale Hypertext die lokalistische Struktur der klassischen
Bibliothek hinter sich lässt, kann er sich natürlich nicht mehr mit dem
kulturellen Gedächtnis verbinden, für das wesentlich ist, die Fülle des

Gewussten nach Relevanzkriterien räumlich zu ordnen. An die Stelle einer
solchen von Relevanzkriterien gesteuerten Ordnung tritt vielmehr die

Schnelligkeit des Datenretrievals, die zusammen mit der unterstellten
Totalität des Hypertextes suggeriert, es sei nicht nur alles gespeichert, was
speicherbar sei, sondern es sei auch alles Gespeicherte jederzeit schnell
abrufbar.

Indessen ist gerade der Abruf von Daten mit einem gravierenden
Problem belastet. Trotz aller Versuche, die Recherche von Inhalten von der

7 Piaton Politeia 514a ff
8 Zum Folgenden siehe auch Jochum, Uwe/Wagner, Gerhard «Religionsersatz Oder die Vollendung

der Gnosis im Internet » In dies (Hgg Am Ende - das Buch Semiotische und soziale Aspekte des

Internet Konstanz 1998, S 139-159

18



engen Bindung an Sprache zu lösen, ist der Suchmodus im Internet wie
auch in Datenbanken im wesentlichen ein verbaler, indem man im Online-
Medium nach Stich- oder Schlagworten sucht. Bei einer solchen verbalen
Suche werden verschiedene Semantiken miteinander abgeglichen, nämlich
auf der einen Seite die Semantik des Suchenden und auf der anderen Seite
die Semantik der Datenbank, der ein mehr oder minder gut kontrollierter
Thesaurus zugrunde liegen mag. Bei diesem Abgleich von Semantiken tritt
nun aber ein statistischer Effekt auf, den auch allerbestes Programmieren
nicht aus der Welt schaffen kann.

Nehmen wir einmal an, wir suchten einen Begriff in einer Datenbank
oder im Internet. Dabei wollen wir davon ausgehen, dass die Wahrscheinlichkeit,

dass wir den in der Datenbank für unser Thema vergebenen
Begriff auch wirklich benutzen, bei 50 Prozent liege; weiterhin wollen wir
davon ausgehen, dass die Wahrscheinlichkeit, dass in der Datenbank der
gesuchte Begriff mit den relevanten Dokumenten verknüpft wurde, ebenfalls

bei 50 Prozent liege - beides sehr wohlwollende Annahmen, wie die
Literatur zum Datenbankretrieval zeigt. Dann liegt jedenfalls die
Wahrscheinlichkeit, dass wir die für unsere Suche relevanten Dokumente auch

wirklich finden, bei 25 Prozent, anders gesagt: von einhundert relevanten
Dokumenten können wir nur 25 finden. Und das bei der Suche nach nur
einem Begriff! Sucht man gar mit zwei Begriffen in einer Datenbank oder
im Internet, sinkt die Wahrscheinlichkeit, relevante Dokumente zu finden,
auf 6,25 Prozent, d. h. von einhundert relevanten Dokumenten finden wir
nur noch etwa sechs.9

Das bedeutet, dass im Online-Medium zwar die instantane Verfügbarkeit

von Daten zunimmt, zugleich aber diese Daten ihre «Tiefe» verlieren.
Denn die Relevanz des Materials bemisst sich nun nicht mehr nach seinem
Ort in einem kulturellen Gedächtnis, der im Lokal der Bibliothek abgebildet

wird und gleichermassen Erinnertes wie Vergessenes zu orten und als
«Traditionsbestand» zu benennen erlaubt. Vielmehr werden wir nunmehr
mit singulären Daten konfrontiert, deren physischer Herkunftsort uns
verborgen bleibt und die sich nicht mehr in lokalisierbare bekannte und ebenso

lokalisierbare unbekannte Daten differenzieren lassen: was auch immer wir
auf dem Bildschirm sehen, das eine ist wie das andere ein elektronisches
Datum, dessen reines Gegebensein auf kein Davor und Dahinter mehr
transparent ist.

9 Blair, DavidC Language and representation in information retrieval Amsterdam 1990, S 105 f

19



Damit macht die hypertextuelle Struktur natürlich die Öffnung des
kulturellen zum historischen Gedächtnis unmöglich. Wo wir immerzu nur
Daten, niemals aber einen «Bestand» finden, weil das, was wir als Datum
finden, stets nur das gerade Angezeigte ist, von dem wir nicht wissen können,

was sich dahinter an Unbekanntem noch verbirgt - da stellt sich die
Frage nach der Grenze des kulturellen Gedächtnisses nicht mehr: es gibt
keine Erinnerungs-Dinge mehr, die uns als fremd-vertraute Gegenstände
auffallen könnten und eine Welt aufspannen, die grösser und anders ist als

das, was unseren Alltag ausmacht.
Das Internet hebt nun aber nicht nur die Spannung zwischen kulturellem

und historischem Gedächtnis auf, es hebt zugleich die Spannung zwischen
Welt und transzendentem Sein auf. Denn indem wir im Internet der
Notwendigkeit enthoben sind, einer vorgegebenen Bestandsordnung zu folgen,
und statt dessen durch's Netz «surfen» können, wie es uns gerade einfällt,
stellt sich uns weder die Frage nach der Einheit des Wissens noch nach
dem gemeinsamen Ursprung und Einheitspunkt von Wissen und Welt.

Nach Ansicht kühner Visionäre soll das Netz diesen Mangel freilich
dadurch kompensieren, dass es sich zum vollständigen elektronischen
Ersatz von Welt weiterentwickelt, indem es die nächste Stufe der Evolution
übernimmt, so dass wir hinfort als elektronische Wesen weiterexistieren
könnten.10 Dabei geht es letztlich darum, die äusserste Grenze zu
überwinden, die es für uns Wesen aus Fleisch und Blut überhaupt gibt, die
Grenze unserer Physis nämlich, um nach dem «Sturz der Materie»11 auf
elektronischem Wege ein himmlisches Friedensreich zu errichten, in dem
wir nicht mehr zu Füssen Gottes sitzen müssten, um zu seinem Lob einen

ewigen Choral zu singen, sondern selbst auf dem Thron Gottes sitzen
könnten, hätten wir doch diese finale Transformation der Schöpfung ganz
aus eigener Kraft bewerkstelligt.

Es ist klar, dass an diesem Ende der Geschichte, wenn die Spannung
zwischen den kulturellen Gedächtnissen und dem historischen Gedächtnis

- zusammen mit der Spannung zwischen Welt und Transzendenz - aufgehoben

ist, es auch keine «Geschichte» mehr gibt. Wollen wir aber «in der
Geschichte» existieren, dann bleibt uns nichts anderes übrig, als den impliziten

heilsgeschichtlichen Hoffnungen des Internet zu entsagen und also
weiterhin in der uns bekannten doppelten Spannung zu leben. Wir vermei-

10 Siehe z B Moravec, Hans Mind Children Der Wettlauf zwischen menschlicher und künstlicher
Intelligenz Hamburg 1990 und Minsky, Marvin Mentopolis Stuttgart 1990

11 Dieser Sturz ist fulminant inszeniert in Tofler, AIvin/Keyworth, George A /Gilder, George «Cyber¬
space und der amerikanische Traum» In Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 26 August 1995,
Nr 198, S 30

20



den dann zumindest die intellektuelle Groteske eines Machbarkeitswahns,12

dessen Fundament darin liegt, dass er Begriffe, mit denen wir
unsere Existenz beschreiben, verdinglicht und alles Verdinglichte für
technisch und heute eben datentechnisch herstellbar hält. In Bouvard und
Pecuchet hat Flaubert unter anderem diesem Machbarkeitswahn ein Denkmal

gesetzt.

12 Zu dieser Groteske mehr in Voegelin, Eric Anamnesis Translated and edited by Gerhart Niemeyer
2 Aufl Columbia, London 1995, S 161 f

21



Leere Seite
Blank page
Page vide


	Das Ende der Geschichte im Internet

