Zeitschrift: Geschichte und Informatik = Histoire et informatique
Herausgeber: Verein Geschichte und Informatik

Band: 12 (2001)

Artikel: Das Ende der Geschichte im Internet
Autor: Jochum, Uwe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-9784

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-9784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Ende der Geschichte im Internet

Uwe Jochum

Vorbemerkung

Wir alle kennen die Elogen, die man in den vergangenen Jahren auf das
Internet verfasst hat: von der 6konomischen Wohlfahrt bis hin zu mehr
Demokratie wurde uns alles versprochen, was man nur versprechen kann;
und wer es ganz extravagant mochte, der konnte sich von der heissesten
Medientheorie sogar sagen lassen, dass die Menschen demnichst als «wet-
ware» abgeschafft werden, um einem elektronischen Cyberspace zu
weichen, in dem sich endlich der Traum eines ewigen Lebens und eines un-
endlichen Wissens erfiillen wiirde.

Angesichts solch grandioser Aussichten hat man nur gelegentlich etwas
tiber die negativen Effekte der neuen Medien gehort; und wenn man einmal
etwas horte, hiess es gleich: das sei kulturkonservative Romantik, die sich
am Buch aus Papier oder dem Menschen aus Fleisch und Blut festhalte und
von den faszinierenden Mdglichkeiten der neuen Medien einfach keine
Ahnung habe. Solche Ausserungen sind etwas rarer geworden, seitdem
Microsoft sich in einen Prozess mit der US-Regierung verstrickt hat, seit-
dem man auch in Provinzzeitungen lesen kann, dass der Buchhindler
Amazon.com jedes Jahr iiber eine Milliarde Dollar Verlust macht und seit-
dem die Borsenkurse der Internetfirmen sich in einem Jahr mehr als hal-
biert haben.

Das ist vielleicht ein gutes Umfeld, um den Versuch zu wagen, wenig-
stens ein kritisches Moment des Internet herauszuarbeiten. Das kritische
Moment, um das es mir geht, ist die Auflosung des historischen Gedacht-
nisses im Internet und das damit verbundene Ende der Geschichte. Ich will
Thnen zeigen, dass es sich dabei nicht um ein Problem handelt, das durch
noch bessere Datentechnik aus der Welt zu schaffen ware, sondern um ein
Problem, das im Zentrum von Internet und Cyberspace sitzt und die dunkle
Kehrseite dieses technisch so glinzenden Mediums ist.

Meine Uberlegungen werden dabei einem guten dialektischen Drei-
schritt folgen. Ich werde zunichst erldutern, was ich unter «historischem
Gedichtnis» verstehe. Dann werde ich vor diesem Hintergrund eine kleine
phinomenologische Beschreibung des Internet versuchen. Und diese bei-
den Gedankenstringe werden die Basis sein, auf der ich Ihnen zeigen
werde, dass das Internet das historische Gedéchtnis zerstort.

11



Zur Konstitution des historischen Gedachtnisses

Um zu verstehen, was das «historische Gediachtnis» i1st, will ich Thnen
zunichst in Erinnerung rufen, wie sich die verschiedenen Formen von
«Gedichtnis» zueinander verhalten. Da ist zunidchst unser individuelles
Gedichtnis, also das, was jeder von uns zu erinnern vermag, was seine
Biographie ausmacht und was mit seinem Tod vergeht.

Nun leben wir aber nicht als einsame Individuen, sondern in Gesell-
schaft, und da erfahren wir taglich, dass ein Teil unserer Erinnerungen sich
nicht aus eigenem Erleben speist, sondern aus dem, was andere, mit denen
wir zusammenleben, erlebt und mitgeteilt haben. Dieser Raum des von
einer Gemeinschaft gemeinsam Erinnerten ist das kollektive Gedéchtnis.
Maurice Halbwachs hat es als eine «kontinuierliche Denkstromung»
bezeichnet,! weil sie von der Vergangenheit immer nur das im Gedichtnis
behilt, was von der Gemeinschaft fiir erinnernswert erachtet wird, und das
dndert sich von Tag zu Tag und Epoche zu Epoche.

Das Problem des kollektiven Gedichtnisses ist freilich genau seine
Fliissigkeit, denn spitestens dann, wenn aus der Generation der Gross-
miitter und Grossviter niemand mehr lebt, kann auch nichts mehr jenseits
dieser Generationenschranke erinnert werden. Wenn demnach das kollek-
tive Gedichtnis kaum weiter als 70 Jahre in die Vergangenheit zuriickreicht
und mit dieser eher bescheidenen Zeittiefe gleichsam auf dem Zeitstrahl
entlanggleitet, muss man natiirlich fragen, wie dann Gesellschaften und
Staaten, die doch erheblich lidnger als 70 Jahre existieren, sich iliberhaupt
als ein kollektives Handlungssubjekt erfahren kdnnen.

Die Losung dieses Problems ist die Ausbildung eines kulturellen
Gedichtnisses,? das das zu Erinnernde vom Gedichtnis des Menschen 16st
und auf Speichermedien iibertragt. Da Speichermedien prinzipiell mehr
speichern konnen als ein Mensch oder eine Gesellschaft aktuell erinnern
kann, stellt sich seither das Problem, wie sich das medial Gespeicherte zu
dem verhilt, was die Gesellschaft aktuell erinnern mochte — oder vielmehr:
es stellt sich das Problem, wie sich die Gesellschaft zu der Menge des
Gespeicherten verhalten soll, ob sie es allen oder nur bestimmten Gruppen
zuginglich macht oder ob sie den Zugang zum Gespeicherten gar génzlich
sperrt. Wie das auch immer geregelt sein mag, seither leben wir jedenfalls
mit der «Last der Erinnerung», und wéihrend die einen davon triumen,

—_

Halbwachs, Maurice: Das kollektive Geddichtnis. Frankfurt am Main 1991, S. 68.

2 Siehe dazu und zum Folgenden Assmann, Jan: Das kulturelle Gediichtnis. Schrift, Erinnerung und
politische Identitdt in frithen Hochkulturen. Miinchen 1992 und Assmann, Aleida: Erinnerungs-
rdaume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedichtnisses. Miinchen 1999, bes. Kap. VL.

12



diese Last einfach wieder los zu werden, um in die vergessliche Wirme
einer Dorfgemeinschaft zuriickzukriechen, triumen die anderen davon,
mittels geeigneter Medien aus der Last eine Lust zu machen. Hier ist sie
nun endlich: die Frage, wie sich Speichermedien und Gedéchtnis zueinan-
der verhalten.

Diese Frage wird noch dringlicher, wenn wir uns vor Augen fiihren,
dass sich mit dem Problem der Medien eine ganz neue Gedéchtnis-Dimen-
sion erdffnet. Sobald das zu Erinnernde ndmlich Speichermedien anvertraut
wird, 16st es sich von der Gemeinschaft und gewinnt eine Eigenstiandigkeit,
die niemals wieder auf den Umfang des kollektiven Gedéchtnisses zuriick-
gestutzt werden kann, es sei denn, man wollte sich in einem Autodafé von
den in den Medien objektivierten Erinnerungen trennen. Die Eigenstindig-
keit des medial Gespeicherten hat nun aber zwei interessante Weiterungen.
Erstens wird ndmlich das, was geschrieben oder gemalt oder in Stein ge-
meisselt wurde, mit der Zeit uns immer fremder, so dass wir immer grésse-
re hermeneutische Anstrengungen machen miissen, das, was da fremd wird,
uns wieder vertraut zu machen. Zweitens aber geht durch den Prozess des
Fremdwerdens das medial Gespeicherte in die Welt der Dinge iiber, aus der
unsere Welt ja iiberhaupt besteht. Im Gegensatz zu dem jedoch, was wir
Natur nennen, wissen wir bei diesen Erinnerungs-Dingen immer, dass sie,
so fremd sie uns auch scheinen mogen, doch einmal zu unserer Geschichte
gehort haben und wieder zu uns gehdren konnen, sofern wir uns auf das
Geschiift ihrer Aneignung einlassen.

Diese vertraute Fremdheit der Erinnerungs-Dinge sprengt nun aber den
Rahmen des kulturellen Gedidchtnisses, das von einem kollektiven Hand-
lungssubjekt getragen wird. Denn mit jedem Ding, das wir finden, stellt
sich die Frage, ob es zu unserer Geschichte gehort oder nicht, und das
heisst: es stellt sich die Frage, wo die Grenze des kulturellen Gedéchtnisses
in Raum und Zeit verlauft, d. h. in welcher riumlichen und zeitlichen Tiefe
eine Gesellschaft sich als mit sich identisch begreift. Ist die Frage nach der
Grenze des kulturellen Gedéchtnisses aber einmal gestellt, reisst gleichsam
der ganze Horizont auf und wir sehen, dass das eine kulturelle Gedéchtnis,
das wir bislang im Blick hatten, nur ein Element im umgreifenden Ganzen
aller kulturellen Gedéchtnisse war. Dieses umgreifende Ganze aller kol-
lektiven Gedachtnisse ist das historische Gedéchtnis.

13



Sie werden nun vielleicht einwenden — und konnten sich dabei auf
Maurice Halbwachs berufen3 —, dass ein solches historisches Gedichtnis
als eine Art Universalgedéchtnis ein Ding der Unmoglichkeit sei, weil doch
jedes Gedichtnis, von dem wir bislang gesprochen haben, eine raumlich
und zeitlich begrenzte Gruppe zum Triger hatte. Das universale historische
Gedichtnis hingegen hat keine solche Gruppe als Tréger, es sei denn, man
wollte thm so etwas wie «die Menschheit an sich» unterschieben; ohne
einen solchen Trédger aber hingt das historische Gedéchtnis als eine ge-
dankliche Abstraktion in der Luft.

Tatsdchlich hat das historische Gedéachtnis kein kollektives Handlungs-
subjekt als Triger, aber das heisst beileibe nicht, dass es eine funktionslose
Abstraktion ist. Sein Wert liegt vielmehr genau darin, dass es als Regulativ
der vielen verschiedenen kulturellen Gedichtnisse fungiert. In dem
Moment nidmlich, da mit der Frage nach der Grenze des kulturellen
Gedichtnisses sich die Frage nach der Identitdt einer Gesellschaft stellt,
tiberschreitet das kulturelle Gedéachtnis den kollektiven Rahmen, der/den es
konstituiert und erfihrt sich in diesem Uberschreiten als Element im Gan-
zen aller kulturellen Gedidchtnisse, und das heisst: 1im Ganzen des einen
historischen Gediachtnisses, auf welches Ganze hin es angelegt ist, auch
wenn es davon immer unendlich weit entfernt bleibt.

Ist dann aber «historisches Gedéchtnis» nicht einfach der etwas um-
standliche Name fiir das, was sonst einfach «Geschichte» heisst? In der Tat
liegt diese Gleichsetzung nahe, da «Geschichte» oft im Sinne von «Univer-
salgeschichte» verstanden wird. Und nahe liegt dann auch der Vorwurf,
dass eine Universalgeschichte unmoglich sei, weil man immer nur aus dem
Blickwinkel einer bestimmten Kultur Geschichte schreiben konne. Nun
ldsst sich Geschichte aber gar nicht anders schreiben: sie ist immer
Geschichte aus dem Blickwinkel einer bestimmten Kultur, aber sie ist darin
zugleich mehr als nur die Geschichte derjenigen Kultur, die Geschichte als
Universalgeschichte zu schreiben unternimmt. Anders gesagt: «Geschich-
te» ist dasjenige, was entsteht, wenn sich ein kulturelles Gedichtnis zum
historischen Gedéchtnis 6ffnet; dann stehen plotzlich alle Ereignisse und
Taten in einem Eigentiimlichen «Zwischen», insofern sie vom einen kultu-
rellen Gedéachtnis auf das umgreifende Ganze des historischen Gedachtnis-
ses verweisen und vice versa. In einem emphatischen Sinne ist «Geschich-
te» also dieses Zwischen von kulturellen Gedéchtnissen und historischem
Gedichtnis.

3 Halbwachs (wie Anm. 1), S. 73.

14



Nun ist es aber keineswegs so, dass es in allen Kulturen, die tiber Spei-
chermedien verfiigten und verfiigen, zur Ausbildung des historischen
Gedichtnisses kam und also «Geschichte» moglich wurde. Agypten oder
Babylon haben zwar eine Reichsgeschichte, aber keine «Geschichte» im
Sinne einer Offnung des kulturellen zum historischen Gedichtnis. Ge-
schichte im Sinne einer Offnung des kulturellen zum historischen Gedicht-
nis entstand vielmehr nur in Israel, Griechenland und China.# Denken Sie
nur etwa an Herodot, der sein Geschichtswerk ja mit dem ganz erstaunli-
chen Satz beginnt, dass seine Nachforschungen die grossen und wunderba-
ren Taten bewahren wollten, «die die Hellenen und die Barbaren getan
haben» .5 In diesem «Und», in dem die Hellenen und die Barbaren in einen
Aufmerksamkeitsraum zusammengebracht werden, liegt die ganze Offnung
des kulturellen zum historischen Gedéchtnis.

Diese Offnung hiingt nun aber offenbar damit zusammen, dass vor oder
wihrend der Verarbeitung des Zusammenstosses von Kulturen die religiose
und philosophische Erfahrung gemacht wurde, dass es jenseits der Vielheit
der zeitlichen Dinge dieser Welt ein ewiges Sein gibt, von dem her tiber-
haupt erst verstiandlich wird, warum die Dinge so sind, wie sie sind. Was
auch immer wir daher in der Welt erfahren mogen, es ist orientiert auf ein
Ewiges, das es tragt und umgreift. Und das gilt zumal fiir die Erfahrung der
Philosophie selbst, die seit Platon weiss, dass die vielfiltigen Meinungen
tiber die Welt immer schon auf ein Gemeinsames verweisen, das sichtbar
wird, sobald wir beginnen, unser Meinen in Rede und Gegenrede zu
priifen: dann treten wir ndmlich in einen gemeinsamen Prozess jenseits des
puren Meinens ein und zielen auf das, was hinter allem Meinen dieser Welt
verborgen ist — und das nennt Platon den logos.®

Damit haben wir nun aber endlich die beiden Momente, welche die Off-
nung des kulturellen zum historischen Gedéchtnis bewirken, beisammen.
Erstens ist da die Ubertragung des zu Erinnernden auf Speichermedien, so

4 Voegelin, Eric: «<Ewiges Sein in der Zeit». In: Kuhn, Helmut/Wiedmann, Franz (Hgg.): Die Philo-

sophie und die Frage nach dem Fortschritt. Miinchen 1964, S. 267-291.

Herodot: Historien. 4. Auflage. Stuttgart 1971.

6 Der locus classicus ist natiirlich Platon: Theaitetos. Eric Voegelin ist dieser Spur nicht nur in sei-
nem Aufsatz iiber «Ewiges Sein in der Zeit» nachgegangen, sondern im Grunde in seinem gesam-
ten Lebenswerk. Siche vor allem Voegelin, Eric: Order and history. 5 Bde. Baton Rouge, La. 1956
ff. Dass Platon dieses «ewige Sein» im Sinne eines jenseits der Welt lokalisierten obersten Seien-
den verstanden habe, ist ein leider nicht auszumerzendes Vorurteil. Tatséchlich aber geht es um die
Bedingung der Moglichkeit von Wahrheit: Wahrheit kann nicht dadurch zustande kommen, dass
man sich auf empirische Bedingungen ihrer Geltung einigt, denn Wahrheit wird bei der Wahrheits-
suche immer bereits vorausgesetzt. Auf diese Voraussetzungsstruktur zielen die Argumente Platons
wie die Voegelins.

|9

15



dass das zu Erinnernde eine objekthafte Eigenstindigkeit gewinnen kann,
allméhlich fremd wird und schliesslich die Frage nach der Grenze des kul-
turellen Gedichtnisses virulent werden lisst. Diese Ubertragung des zu
Erinnernden auf Speichermedien alleine hitte freilich niemals die Offnung
zum historischen Gedichtnis bewirkt, wenn zweitens nicht zugleich die
Erfahrung eines ewigen Seins gemacht worden wire, eines ewigen Seins,
das das Seiende in all seiner Verschiedenheit umgreift. «Geschichte» ist
damit das Resultat der Erfahrung einer doppelten Spannung: zum einen der
innerweltlichen Spannung, die sich zwischen den vielen kulturellen
Gedichtnissen und dem einen historischen Gedichtnis 6ffnet, zum andern
aber der Spannung zwischen all dem, was die Welt ausmacht, und dem,
was die Welt insgesamt trigt und ihr jenseitiger Grund ist.

Die Bibliothek und das historische Gedachtnis

Wenn wir nun der Verdnderung auf der Spur bleiben wollen, die das Inter-
net als Medium bewirkt, dann miissen wir den Veridnderungen im Hinblick
auf die doppelte Spannung auf der Spur bleiben, aus der Geschichte bislang
entsprungen ist. Und das heisst, dass wir selbst etwas Geschichte schreiben
miissen. Ich will das tun, indem ich zunichst zeige, wie in der klassischen
Bibliothek, in der physische Medien gesammelt werden, die doppelte
Spannung zum Ausdruck kommt.

Mit «klassischer Bibliothek» meine ich jene Form von Bibliothek, die
um 300 v. Chr. mit der grossen alexandrinischen Bibliothek entstand und
bis zu den grossen Universititsbibliotheken um 1900 n. Chr. fortdauerte.
Diese klassische Bibliothek ist nicht allein dadurch gekennzeichnet, dass
sie physische Speichermedien, also Biicher aus Papyrus, Pergament und
Papier, in einem physisch greifbaren Gebidude aufbewahrt; vielmehr ist das
Proprium der klassischen Bibliothek, dass sie die Biicher systematisch
geordnet aufstellt. Die Bibliothek wird dadurch zu einem geordneten
Raum, der es erlaubt, bestimmte Themen in der Bibliothek zu lokalisieren.

Aus dieser lokalistischen Struktur der klassischen Bibliothek resultieren
nun zwei sehr interessante Effekte. Erstens kann sich der Standort der
Texte in der Bibliothek mit dem kulturellen Gedachtnis so verschrianken,
dass die Relevanz dessen, was erinnert werden soll, in der Bibliothek
raumlich abgebildet wird. Jahrhundertelang nahm so die Theologie nicht
nur den wichtigsten Raum im kulturellen Gedachtnis ein, sondern natiirlich
auch in der Bibliothek. Zweitens aber erlaubt die lokalistische Struktur der
Bibliothek eine Ortung des Vergessenen: das sind jene verstaubten Zonen,

16



in denen schon lange niemand mehr war, die aber als Raum des Vergesse-
nen zuganglich bleiben.

Das heisst nun aber nichts anderes, als dass in der klassischen Biblio-
thek schon auf der Ebene des Bestandes jene Offnung des kulturellen zum
historischen Gedichtnis moglich wird, die sich dadurch ergibt, dass die
physischen Biicher eine objekthafte Eigenstindigkeit entwickeln und zwi-
schen «bekannt» und «unbekannt», «erinnert» und «vergessen» oszillieren.
Diese Oszillationsbewegung macht aber nicht an der Grenze des Bestandes
einer Bibliothek halt, sondern erstreckt sich auf den gesamten Kulturraum,
der sein kulturelles Gedichtnis physischen Speichermedien anvertraut.

Das wird uns deutlich, wenn wir etwa an eine mittelalterliche Kloster-
bibliothek denken, die mit 400 bis 500 Binden bereits als eine grosse
Bibliothek galt. Da fand sich neben den einschlédgigen christlichen Autoren
auch ein Grundbestand antiker Schriftsteller, die in den christlichen Kanon
integriert worden waren, etwa Vergil oder Cicero, in jedem Fall aber auch
einiges von Aristoteles und ein weniges von Platon (beide Autoren in latei-
nischer Ubersetzung). In diesen Biichern gab es nun eine Fiille von Verwei-
sungen auf andere Biicher, die bisweilen weder in einem anderen Kloster
noch iiberhaupt im lateinischen Westen vorhanden waren. Und dennoch
waren diese Biicher «da», ndmlich als fehlende Biicher. Und weil sie als
fehlende Biicher da waren, konnte man nach ithnen suchen; oder man
konnte sie vielleicht auch vor den Neugierigen verstecken, wie es Umberto
Eco im Namen der Rose so spannend erzihlt hat. In jedem Fall zeigt das,
dass in den physisch vorhandenen Biichern, die auf andere physisch vor-
handene oder nicht vorhandene Biicher verweisen, der Raum eines kultu-
rellen Gedachtnisses sich 6ffnet zum historischen Gedéachtnis.

Zu dieser Spannung zwischen dem in der Bibliothek lokalisierten kultu-
rellen Gedéchtnis und dem historischen Gedéichtnis kommt in der klassi-
schen Bibliothek nun noch die Spannung zwischen Welt und transzenden-
tem Sein hinzu. Diese zweite Spannung resultiert daraus, dass die lokalisti-
sche Struktur der Bibliothek lange Jahrhunderte theologisch-philosophi-
schen Systematiken des Wissens folgt, an deren Stelle in der Neuzeit dann
Wissenschaftsklassifikationen treten, die Theologie und Philosophie vom
obersten Platz des zu Wissenden verdringen. Aber wie auch immer der
oberste Platz der Systematiken des Wissens besetzt gewesen sein mag,
schon alleine durch die Tatsache, dass es einen solchen obersten Platz
tiberhaupt gab, wurde die Fiille des systematisch organisierten Wissens auf
eine Einheit hin orientiert, deren Ursprung jenseits der Fiille des Wissens
liegt. Denn wer das Buch der Welt lesen wollte, musste in die Welt der

17



Biicher eintauchen und darauf setzen, dass das, was er in den Biichern fand,
sich auch in der Welt finden liess — und das konnte nur so sein, wenn es
einen gemeinsamen Ursprung und Einheitspunkt von Weltbuch und Buch-
welt gab. Kein Wunder, dass die Bibliotheken zu Zeiten, als sie noch
selbstbewusst waren, als Paldste und Tempel gebaut wurden, denn wer sich
in einen solchen Biichertempel begab, konnte darauf hoffen, zu jenem
Licht eines transzendenten logos aufzusteigen, von dem Platon im
Hohlengleichnis so wirkmichtig gesprochen hatte.”

Die Frage ist freilich, was geschieht, wenn sich die Speichermedien
dndern und wir den Schritt von den materiellen Biichern und Bibliotheken
ins Internet und in einen immateriellen Cyberspace machen. Kann dann die
Offnung des kulturellen zum historischen Gedichtnis iiberhaupt noch ge-
lingen? Mit anderen Worten: Kann es dann noch die innerweltliche und die
transzendente Spannung geben, die das ausmacht, was wir «Geschichte»
nennen?

Das Ende der Geschichte

Zunichst einmal 16scht das Internet, indem es die Physis der Biicher durch
elektronische Datenfiles ersetzt, die lokalistische Struktur der Bibliothek,
die aus der Physis von Texten und Gebiduden resultiert. Die neue Struktur,
die statt dessen im Internet aufgebaut wird, ist eine hypertextuelle, bei der
prinzipiell alle Daten miteinander verlinkt werden kénnen und dabei
schliesslich ein totaler Hypertext entsteht, der alles enthilt, was sich daten-
technisch speichern lisst.®

Indem der totale Hypertext die lokalistische Struktur der klassischen
Bibliothek hinter sich lisst, kann er sich natiirlich nicht mehr mit dem kul-
turellen Gedichtnis verbinden, fiir das wesentlich ist, die Fiille des
Gewussten nach Relevanzkriterien raumlich zu ordnen. An die Stelle einer
solchen von Relevanzkriterien gesteuerten Ordnung tritt vielmehr die
Schnelligkeit des Datenretrievals, die zusammen mit der unterstellten
Totalitdt des Hypertextes suggeriert, es sei nicht nur alles gespeichert, was
speicherbar sei, sondern es sei auch alles Gespeicherte jederzeit schnell
abrufbar.

Indessen ist gerade der Abruf von Daten mit einem gravierenden Pro-
blem belastet. Trotz aller Versuche, die Recherche von Inhalten von der

7  Platon: Politeia 514a ff.

8 Zum Folgenden siehe auch Jochum, Uwe/Wagner, Gerhard: «Religionsersatz. Oder die Vollendung
der Gnosis im Internet.» In: dies. (Hgg.): Am Ende — das Buch. Semiotische und soziale Aspekte des
Internet. Konstanz 1998, S. 139-159.

18



engen Bindung an Sprache zu 16sen, ist der Suchmodus im Internet wie
auch 1n Datenbanken 1m wesentlichen ein verbaler, indem man 1m Online-
Medium nach Stich- oder Schlagworten sucht. Bel einer solchen verbalen
Suche werden verschiedene Semantiken miteinander abgeglichen, nimlich
auf der einen Seite die Semantik des Suchenden und auf der anderen Seite
die Semantik der Datenbank, der ein mehr oder minder gut kontrollierter
Thesaurus zugrunde liegen mag. Bei diesem Abgleich von Semantiken tritt
nun aber ein statistischer Effekt auf, den auch allerbestes Programmieren
nicht aus der Welt schaffen kann.

Nehmen wir einmal an, wir suchten einen Begriff in einer Datenbank
oder im Internet. Dabei wollen wir davon ausgehen, dass die Wahrschein-
lichkeit, dass wir den in der Datenbank fiir unser Thema vergebenen Be-
griff auch wirklich benutzen, bei 50 Prozent liege; weiterhin wollen wir
davon ausgehen, dass die Wahrscheinlichkeit, dass in der Datenbank der
gesuchte Begriff mit den relevanten Dokumenten verkniipft wurde, eben-
falls bei 50 Prozent liege — beides sehr wohlwollende Annahmen, wie die
Literatur zum Datenbankretrieval zeigt. Dann liegt jedenfalls die Wahr-
scheinlichkeit, dass wir die fiir unsere Suche relevanten Dokumente auch
wirklich finden, bei 25 Prozent, anders gesagt: von einhundert relevanten
Dokumenten konnen wir nur 25 finden. Und das bei der Suche nach nur
einem Begriff! Sucht man gar mit zwei Begriffen in einer Datenbank oder
1m Internet, sinkt die Wahrscheinlichkeit, relevante Dokumente zu finden,
auf 6,25 Prozent, d. h. von einhundert relevanten Dokumenten finden wir
nur noch etwa sechs.?

Das bedeutet, dass im Online-Medium zwar die instantane Verfiigbar-
keit von Daten zunimmt, zugleich aber diese Daten ihre «Tiefe» verlieren.
Denn die Relevanz des Materials bemisst sich nun nicht mehr nach seinem
Ort in einem kulturellen Gedéachtnis, der im Lokal der Bibliothek abgebil-
det wird und gleichermassen Erinnertes wie Vergessenes zu orten und als
«Traditionsbestand» zu benennen erlaubt. Vielmehr werden wir nunmehr
mit singuldren Daten konfrontiert, deren physischer Herkunftsort uns ver-
borgen bleibt und die sich nicht mehr in lokalisierbare bekannte und ebenso
lokalisierbare unbekannte Daten differenzieren lassen: was auch immer wir
auf dem Bildschirm sehen, das eine ist wie das andere ein elektronisches
Datum, dessen reines Gegebensein auf kein Davor und Dahinter mehr
transparent ist.

9 Blair, David C.: Language and representation in information retrieval. Amsterdam 1990, S. 105 f.

19



Damit macht die hypertextuelle Struktur natiirlich die Offnung des kul-
turellen zum historischen Gedéchtnis unméglich. Wo wir immerzu nur
Daten, niemals aber einen «Bestand» finden, weil das, was wir als Datum
finden, stets nur das gerade Angezeigte ist, von dem wir nicht wissen kon-
nen, was sich dahinter an Unbekanntem noch verbirgt — da stellt sich die
Frage nach der Grenze des kulturellen Gedéchtnisses nicht mehr: es gibt
keine Erinnerungs-Dinge mehr, die uns als fremd-vertraute Gegenstinde
auffallen konnten und eine Welt aufspannen, die grosser und anders ist als
das, was unseren Alltag ausmacht.

Das Internet hebt nun aber nicht nur die Spannung zwischen kulturellem
und historischem Gedéchtnis auf, es hebt zugleich die Spannung zwischen
Welt und transzendentem Sein auf. Denn indem wir im Internet der Not-
wendigkeit enthoben sind, einer vorgegebenen Bestandsordnung zu folgen,
und statt dessen durch’s Netz «surfen» konnen, wie es uns gerade einfillt,
stellt sich uns weder die Frage nach der Einheit des Wissens noch nach
dem gemeinsamen Ursprung und Einheitspunkt von Wissen und Welt.

Nach Ansicht kiihner Visionire soll das Netz diesen Mangel freilich
dadurch kompensieren, dass es sich zum vollstindigen elektronischen
Ersatz von Welt weiterentwickelt, indem es die nichste Stufe der Evolution
tibernimmt, so dass wir hinfort als elektronische Wesen weiterexistieren
konnten.!0 Dabei geht es letztlich darum, die dusserste Grenze zu iiber-
winden, die es fiir uns Wesen aus Fleisch und Blut iiberhaupt gibt, die
Grenze unserer Physis ndmlich, um nach dem «Sturz der Materie»!! auf
elektronischem Wege ein himmlisches Friedensreich zu errichten, in dem
wir nicht mehr zu Fiissen Gottes sitzen miissten, um zu seinem Lob einen
ewigen Choral zu singen, sondern selbst auf dem Thron Gottes sitzen
konnten, hitten wir doch diese finale Transformation der Schépfung ganz
aus eigener Kraft bewerkstelligt.

Es ist klar, dass an diesem Ende der Geschichte, wenn die Spannung
zwischen den kulturellen Gedichtnissen und dem historischen Gedéchtnis
— zusammen mit der Spannung zwischen Welt und Transzendenz — aufge-
hoben ist, es auch keine «Geschichte» mehr gibt. Wollen wir aber «in der
Geschichte» existieren, dann bleibt uns nichts anderes tibrig, als den impli-
ziten heilsgeschichtlichen Hoffnungen des Internet zu entsagen und also
weiterhin in der uns bekannten doppelten Spannung zu leben. Wir vermei-

10 Siehe z. B. Moravec, Hans: Mind Children. Der Wettlauf zwischen menschlicher und kiinstlicher
Intelligenz. Hamburg 1990 und Minsky, Marvin: Mentopolis. Stuttgart 1990.

11 Dieser Sturz ist fulminant inszeniert in Tofler, Alvin/Keyworth, George A./Gilder, George: «Cyber-
space und der amerikanische Traumy». In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 26. August 1995,
Nr. 198, S. 30.

20



den dann zumindest die intellektuelle Groteske eines Machbarkeits-
wahns,!? dessen Fundament darin liegt, dass er Begriffe, mit denen wir
unsere Existenz beschreiben, verdinglicht und alles Verdinglichte fiir tech-
nisch und heute eben datentechnisch herstellbar hilt. In Bouvard und
Pécuchet hat Flaubert unter anderem diesem Machbarkeitswahn ein Denk-

mal gesetzt.

12 Zu dieser Groteske mehr in Voegelin, Eric: Anamnesis. Translated and edited by Gerhart Niemeyer.
2. Aufl. Columbia, London 1995, S. 161 f.

21



Leere Seite
Blank page
Page vide



	Das Ende der Geschichte im Internet

