
Zeitschrift: Cahiers du Musée gruérien

Herausgeber: Société des Amis du Musée gruérien

Band: 14 (2023)

Artikel: Défilés en cadence : les sonneurs créent leur tradition

Autor: Raboud-Schüle, Isabelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alpages 79

Défilés en cadence

Les sonneurs créent leur tradition
Ethnologue, à la tête du Musée gruérien de 2006 jusqu'à sa retraite fin 2021, ISABELLE RABOUD-SCHÜLE
a porté son attention sur le patrimoine immatériel tout autant que sur les collections. Elle a contribué à la liste des

traditions vivantes de la Suisse pour le canton de Fribourg et participé à la rédaction du dossier de candidature de la
saison d'alpage pour la Liste du patrimoine culturel immatériel de l'humanité de l'UNESCO.

Le son grave des sonnailles emplit la rue. Est-ce un troupeau? Le tintement est
parfaitement coordonné au rythme d'un pas cadencé. Il s'agit donc d'un cortège
de sonneurs. Au tournant du millénaire, l'émergence récente de cette pratique
sonore raconte - en creux - les changements dans les pratiques d'élevage et
d'estivage. Elle s'inscrit parmi les traditions réinventées, tant au niveau local
qu'au niveau international, depuis les années 1980. Les sonneurs de cloches
recombinent des traditions plus anciennes avec l'essor des spectacles de
musique militaire marchante.

En 1979, les sonneurs de cloches célèbrent leur première fête fédérale à Euthal
près d'Einsiedeln. Dans les années suivantes, les groupes se multiplient au-delà de la
Suisse centrale. Trente ans plus tard, en 2011, la «fédérale» résonne à Bulle. L'édition
suivante, 2023, revient à Menzingen (Zoug). Cette manifestation s'insère, tardivement,

dans la lignée des grandes fêtes organisées au cours du XIXe siècle çour sceller

une identité patriotique commune dans une Confédération très disparate. A l'exemple
des premiers Tirs fédéraux organisés par les sociétés de carabiniers, suivis par les fêtes

suisses de gymnastique, de chant et de musique. À la fin du même siècle, la fête
fédérale de lutte prolonge l'impulsion donnée à Unspunnen en 1805 et 1808, dans
des fêtes de bergers dédiées aux costumes régionaux, au cor des Alpes et aux jeux
nationaux, que sont les combats, le lancer de la pierre et le hornuss.

Les plus anciens groupes de sonneurs de cloches viennent de Suisse centrale et
particulièrement du canton de Schwytz. La pratique se déploie ensuite progressivement,

mais très informellement en terre romande : le groupe de Courtelary se met
en branle en 1988, les Sonneurs de Toupin de Saint-Cergue en 1992 et ceux du Pays
d'Enhaut deux ans plus tard. Une première fête régionale romande réunit, en 2004,
une quinzaine de groupes avec près de 300 actifs.

En Gruyère, la société Les Battants sonneurs de cloches, de La Roche, débuta

spontanément dans la haie d'honneur d'un mariage avant d'écrire ses statuts en 1996.
Leurs membres, exclusivement masculins, portent leur propre bredzon suivant des

règles précises. Les sonneurs s'organisent ensuite en association, suivant une pratique
traditionnelle en Suisse pour toute société locale. Le but exprimé s'attache, sans le

préciser, au maintien des traditions. Ils se présentent dans les cortèges, lors de festivals

ou girons, dans les foires et très régulièrement lors des désalpes organisées. Leurs
références appartiennent au monde rural, mais ils ne sont pas tous éleveurs ou paysans
actifs. Ils saisissent les occasions de voyager dans les régions voisines, mais également



80 Cahiers du Musée gruérien

Les Battants vers les hauts de La Roche. © Les Battants de La Roche

à l'étranger, fiers d'y présenter une image idyllique de la campagne suisse. Les Battants
de La Roche se produisirent ainsi en Chine en 2015. L'année suivante, ils connurent
un grand succès médiatique lors d'un défilé de mode parisien. Puis ils participèrent
aux festivités du bicentenaire de la colonie brésilienne de Nova Friburgo.

Pour leur part, les Compagnons sonneurs de Vuisternens-devant-Romont
s'organisèrent en 2002, à l'occasion d'une foire de petit-bétail à Bulle. «Nous étions une
quinzaine, avec nos sonnailles. Notre prestation a été applaudie, si bien qu'on nous
a encouragés à continuer.1 » A leurs débuts, les fondatrices et membres de ce groupe
mixte adoptent la chemise à edelweiss comme emblème du monde paysan.

Au gré des prestations, le groupe de Vuisternens sent le besoin d'unifier et d'améliorer

son image. Le costume d'armailli s'impose, mais pas le dzaquillon pour les

femmes, car la robe n'est pas pratique pour exécuter les mouvements avec les

sonnailles. Une tenue assortie au bredzon des hommes est dessinée pour elles par la
couturière Isabelle Nicolet, sous le contrôle de la Fédération fribourgeoise des costumes
et coutumes. Elle taille un complet féminin en triège, un pantalon et un gilet avec
des manches blanches bouffantes similaires à celles du dzaquillon gruérien. Alors que
les règles pour les costumes gruériens fixés dans les années 1930 restent de rigueur,
cet uniforme, béni en 2018, fait figure de nouveauté. Pour la faîtière des costumes,
il ne s'agit pas d'un bredzon au féminin, mais strictement d'une tenue de scène, «pas
question de s'amuser avec le folklore2 ».



Alpages si

Le son de l'alpage
Pour les temps forts de la saison

d'alpage, la poya et la désalpe, les éleveurs

parent leurs vaches de grandes sonnailles

avec des colliers décorés. La longue
histoire de l'alpage a pris de l'ampleur en

Gruyère au milieu du XVIIe siècle; les

colliers de sonnailles en bois ouvragé,
dont le Musée gruérien conserve de

beaux exemplaires datés, attestent de

l'importance accordée aux troupeaux.
L'artisanat des sonnailles se développe
au siècle suivant, lorsque les fromages
des montagnes de Gruyère se vendent
si bien en Europe. Les éleveurs peuvent
alors s'offrir de grandes cloches forgées
et des colliers en cuir blanc brodés selon

l'esthétique du moment. Au XIXe siècle,

ce style cede le pas aux ciocnes tondues et aux courroies plus simples, avant que la

pratique connaisse plus récemment un nouvel essor, sous la main d'artisans créatifs.
Dans l'ambiance identitaire de la Suisse des années 1930, ils brodent des écussons et
des emblèmes patriotiques au décor des colliers3. Les cloches et sonnailles perdent
leurs fonctions ancestrales à la fin du XXe siècle pour devenir des objets de collection,
offerts en cadeaux aux jubilaires ou suspendus dans le décor des commerces et des

salles de restaurants. L'utilisation de colliers électroniques pour le bétail et la
mécanisation ont rendu obsolètes des lots de cloches et des courroies pourtant transmises
depuis des générations. La disparition de nombreuses fermes familiales et la concentration

des exploitations laitières a mis ces pièces anciennes au rebut ou sur le marché
de la brocante.

Le son ample et profond d'un troupeau qui avance sur un chemin ne s'oublie

pourtant pas. Il suffit pour éveiller la nostalgie d'un passé paysan et familial idéalisé.
Au tournant du millénaire, de nouveaux acteurs, collectionneurs, artisans et amateurs
ravivent à leur manière la longue tradition artisanale et sonore des montées à l'alpage4.
Les groupes de sonneurs leur emboîtent le pas et portent ces cloches vers le public,
marchant au pas sur le bitume et dans des rues où le battement des sonnailles surprend
et fascine le public urbain.

Traditions croisées
Des sonnailles portées par des hommes, en ordre de marche ou en grand désordre,

appartiennent de longue date au répertoire de fêtes calendaires. En Suisse centrale,
le personnage de saint Nicolas parcourt les localités, entouré de porteurs de
flambeaux et lanternes et précédé d'un grand tintamarre de cloches et du claquement des

La tenue assortie au bredzon pour les
femmes sonneurs de cloche. ©Les compagnons
sonneurs de Vuisternens-devant-Romont



82 Cahiers du Musée gruérien

fouets. Ces cortèges bruyants, attestés

dans le canton de Schwytz depuis
le XVIe siècle, marquent également le

«Greiflet» du jour des Rois. Davantage
médiatisée, la Saint-Nicolas de Kiisnacht
am Rigi attire chaque année une
foule de près de 20 000 curieux pour
le défilé assourdissant d'un millier de

« Trychlern5 ». A Urnäsch (Appenzell
Rhodes-Extérieures), les grelots et grosses
sonnailles font partie intégrante des

costumes de « Silvesterchlausen » lors du
Nouvel-An fêté le 13 janvier. On observe
des tintamarres du même type au carnaval

à Evolène et lorsque les Tschäggättä
sortent dans les villages du Loetschental.

Toutes ces coutumes font l'objet,
depuis plus d'un demi-siècle, d'une forte
diffusion de leur image tant dans les

médias que pour la promotion touristique.

Le bruit puissant et répété y est

constamment expliqué comme une
pratique ancestrale ou païenne censée chas-

Détail du costume féminin. © Les compagnons
sonneurs de Vuisternens-devant-Romont

Le costume féminin des compagnons sonneurs. © Les compagnons sonneurs de Vuisternens
devant-Romont



Les compagnons sonneurs devant Romont. ® Les compagnons sonneurs de Vuisternens-devant-Romont

ser les démons de l'hiver. Ce récit s'applique également aux carnavals urbains tels ceux
de Baie ou de Lucerne et explique également, à l'issue du défilé des corporations
zurichoises, la mise à feu du Bonhomme Hiver avec l'explosion des pétards dont il est farci.

A propos de sonneurs, l'ethnologue bâlois Walter Leimgruber met en doute l'origine

très lointaine de ces tintamarres et précise : « Bien sûr que les cloches et leur son
existent depuis longtemps. Mais ce que l'on en fait est beaucoup plus récent. Beaucoup
de traditions de fêtes fédérales sont nées au XIXe siècle. Il fallait répondre à un besoin,

notamment au niveau identitaire.6 »

Une cloche pour Ursli
Parmi les coutumes de sonner les cloches en groupe et en public, le Chalandamarz

(mois de mars en romanche) des Grisons comprend un défilé d'enfants avec des

cloches. Dans les villages de l'Engadine, les garçons, et parfois les filles, défilent avec, à

la taille, de grosses sonnailles qu'ils agitent de toutes leurs forces. Cette coutume sonore
rituelle de la fin de l'hiver est connue loin à la ronde grâce à une histoire pour enfants,
Schellenursli de Seiina Chönz et Alois Carigiet : à la veille du défilé de mars, le petit Urs
se sent ridicule et triste, car il ne dispose que d'une vieille clochette. Il fugue jusqu'au

mayen, pour récupérer la très grosse sonnaille qu'il sait restée pendue à la grosse poutre.
Il affronte seul la montagne enneigée alors que tout le village partage la grande inquiétude

de ses parents. L'aventure nocturne se finit bien et Urs défile le lendemain, la tête
haute, en tête de cortège, car sa sonnaille est parmi les plus grosses.

L'album a paru en 1945 en allemand et en romanche, suivi par la traduction
en français de Maurice Zermatten sous le titre Jean des Sonnailles. Le livre porte



84 Cahiers du Musée gruérien

aujourd'hui le nom de Une cloche pour Ursli. Avec de nombreuses traductions et
rééditions jusqu'à nos jours et un film sorti en 2015, le Chalandamarz s'est ainsi fait
connaître sur plusieurs générations, dans toute la Suisse.

Dessiné par le graphiste Carigiet, l'enfant sonneur arpente inlassablement les

cartes postales et les assiettes des boutiques de souvenirs. L'univers villageois grison et
les alpages, dont il connaît les pratiques, font du jeune Urs 1'alter ego, bruyant, de la
Heidi imaginée par Johanna Spyri en 1880.

Défilés et cortèges en transformation
Des cohortes de sonneurs de cloches ont fait l'actualité lors des manifestations

d'opposition aux mesures sanitaires de 2020. Rapidement les organisations faitières et
les différents groupes de sonneurs se sont publiquement et fermement distancés de tout
engagement politique et du rôle joué par les « Freiheitstrychler ». En effet, les groupes
et amicales de sonneurs préfèrent garder un profil neutre, à l'instar de la plupart des

sociétés locales, sportives ou musicales. En revanche, et à la différence des fans qui
brandissent leurs cloches dans l'aire d'arrivée des courses de ski ou sur les tribunes de
stades ou de patinoires, les sonneurs se présentent dans un cadre précis, impliquant le

port du costume, la taille de la sonnaille et une discipline collective. Ils ne souhaitent

exprimer rien d'autre que ce que leurs sonnailles donnent à entendre puis à regarder.
Dans les dernières décennies du XXe siècle, le cortège au pas cadencé et les

processions des fêtes villageoises déclinent face à des formes de culture alternative
rassemblant les jeunes de préférence dans les prés des festivals de musiques actuelles. Les
défilés urbains connaissent de nouvelles formes qui s'internationalisent. Dès 1992, la
Street Parade, inspirée de celle de Berlin, fait trembler Zurich au volume sonore de

la musique techno. Cette manifestation ouvre une ère de cortèges géants rassemblant
des foules venues de loin. De même, les spectacles de musique militaire anglo-saxons
connaissent un succès grandissant et participent à l'industrie du divertissement, avec
des spectacles de toujours plus grande envergure.

Dans l'immédiat après-guerre, en 1949, le festival de musique d'Edimbourg
intègre le tattoo, ce mot désignant à l'origine le défilé vespéral de tambours militaires
typique des villes de garnison. Au fil de ses éditions annuelles, le spectacle des fanfares
marchant en rangs devant le château écossais s'enrichit de figures acrobatiques et
chorégraphiques complexes, d'effets lumineux et pyrotechniques. Outre les formations de

cuivres et tambours militaires, les tattoos présentent des majorettes, puis des formations

féminines et des groupes de joueurs de cornemuses en kilt. Diverses formes musicales

et scéniques, avec des danses, des chants et des costumes folkloriques arrivent au
fur et à mesure que s'élargit l'horizon des pays invités. La formule fait des émules dans

plusieurs pays et jusqu'en Suisse. La ville d'Albertville organise le plus grand tattoo
français depuis 1975, Avenches met sur pied le sien en 1999 et Bâle en 2006.

Lors du grand show de 2022 sur la place de la caserne de la ville rhénane, les

armaillis de la Fête des vignerons rejouèrent leur poya. Ils investirent la place avec

une dizaine de vaches dûment armées de sonnailles avant de s'immobiliser pour



Alpages 85

laisser le soliste entonner l'émouvant
ranz. Les organisateurs présentent ainsi
les armaillis sur leur site : « Le ranz des

vaches joue un rôle important [...]. La
chanson montre une image globale
réaliste de la vie montagnarde primitive en
Suisse romande7» (sic!). Une polémique
a ensuite agité Bâle à propos de la
présence d'animaux dans un spectacle militaire

bruyant. Faut-il en déduire que les

prochaines éditions de tattoos verront les

troupeaux de quadrupèdes remplacés par
des sonneurs de cloches

Les armaillis chantant le Lyoba
s'étaient déjà familiarisés au genre dans
les arènes d'Avenches en 2016, puis à

l'occasion de la Fête fédérale des fifres
et tambours de Bulle en 2018, lorsque le

public du «Gruyère tattoo» vibra pour
son ranz. Soudés par la Fête des vignerons
de 2019, cinq des onze ténors poursuivent
leur activité au sein de leur amicale de

la «Févigne» qui réunit également huit
joueurs de cor des Alpes. Tout comme le

notaire chanteur Placide Currat à la fin — —
du XIXe siècle, ils se produisent régu- Les cloches en attente des sonneurs.
lièrement, avec un répertoire centré sur ® Les Battants de La Roche

« Les armaillis des Colombettes... » Leurs
chansons traditionnelles et leurs costumes entretiennent la nostalgie et l'émotion.
Comme leurs illustres prédécesseurs, Currat puis Bernard Romanens, ils participent
à la mise en scène répétée et bien connue de la saison d'alpage. Les Suisses apprécient
depuis plus de deux siècles les émotions suscitées par cette représentation idéalisée de la

montagne, bien loin des contraintes et du labeur quotidien au chalet d'alpage!

«In chovinyi de...».
Dans le sillage des bruyants «Trychler» compagnons de Saint-Nicolas du bord

du lac des Quatre-Cantons et parfois dans l'ombre des chanteurs de ranz, les sonneurs
de cloches jouent un rôle un peu différent. Ils n'interprètent ni partition ni mélodie,
laissant cela au carillonneur de l'église de Bulle. Ils s'apparentent davantage, bien en

rangs dans les cortèges, aux vénérables Barbus de la Gruyère, un groupe de parade en

costume d'armailli fondé en 1941. Celui-ci reste silencieux! Comme eux, les sonneurs
entretiennent leur image et s'en contentent. À l'instar des musiciens de fanfare, ils



86 Cahiers du Musée gruérien

exercent bien la coordination de leurs pas et des battements de leurs sonnailles sous les

ordres d'un directeur, y ajoutant parfois quelques variations chorégraphiées.
Finalement, la résonnance des sonnailles se suffit à elle-même et devance les

personnes constituant le groupe. Le poids de chaque pièce, une quinzaine de kilos,
exige néanmoins de chaque participant un engagement, de la force et de l'endurance.
Les prestations se concluent par le poser des sonnailles au sol. Bien alignées, celles-ci
offrent alors leurs courroies ouvragées au regard d'un public armé de caméras. On
peut y lire les dates brodées dans le cuir et imaginer les étapes de la vie de leur
propriétaire: «In chovinyi de... ». Sans paroles, mais en costume régional, les sonneurs
de cloches recréent, depuis une génération, un paysage sonore puissant, dans lequel
chacun est à l'écoute de ses propres souvenirs, d'un troupeau imaginaire ou d'une poya
remontant vers l'alpe illustrée dans un album d'enfance...

Notes
1 Angel Marie-Paule, «Rencontre romande en vue», in La Gruyère, 16 septembre 2004.
2 Chillier Guillaume, «L'histoire d'un costume pour femme », in La Liberté, 30 avril 2018.
3 Buchs Denis, Au pays des sonnailles, Musée gruérien, 2000.
4 Cf. l'exposition « Passion et transmission » présentée au Musée gruérien en 2022-23.
5 « Coutumes de saint Nicolas en Suisse centrale », Liste de traditions vivantes, www.traditionsvivantes.ch.
6 Fournier Anne, «Les grandes heures des sonneurs de cloches», in Le Temps, 27 août 2005.
7 www.baseltattoo.ch page consultée le 4 avril 2023.


	Défilés en cadence : les sonneurs créent leur tradition

