Zeitschrift: Cahiers du Musée gruérien
Herausgeber: Société des Amis du Musée gruérien

Band: 13 (2021)

Artikel: Patois et religion : de la démarche pastorale a la célébration du folklore
Autor: Rime, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1048044

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1048044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Patois et religion

ORA LE PATE {

Né en Gruyére en 1971, 'abbé Jacques Rime est prétre du diocese de Lausanne,
Genéve et Fribourg. Docteur en théologie et titulaire d'une habilitation en histoire
de I'Eglise, il poursuit des recherches sur la religion populaire et les liens entre I
nature, la culture et la foi (La nature et le sacré, Biére, 2020).

De la démarche pastorale
a la celebration du folklore

Les Gruériens priaient-ils en patois ? La réponse est nuancée. Pendant longtemps, le
patois est employé dans les expressions orales de la vie religieuse. Puis, au moment ou
les élites commencent a s'intéresser au folklore, certains membres du clergé abordent le
patois de maniére érudite. Ils I'utilisent ensuite dans leurs efforts de création d’une culture
catholique populaire. Le patois devient enfin une langue liturgique & proprement parler.

' Bibliothéque cantonale de Fribourg,
LA 17, liasse 1.

Deux témoignages issus d’'un fonds d’archives du début
du XIX® siecle nous éclairent sur 'usage du patois par les
prétres. De 1810 a 1822, des prétres fribourgeois appartenant a
un réseau appelé la Correspondance ecclésiastique s’échangent
des informations doctrinales et pastorales. L'un d’entre eux,
'abbé Henri Moura, prétre dans 'Intyamon, évoque le patois
en disant qu’il avait parlé a ses éleves en francais et qu’ils
n’avaient rien compris. Il décide alors d’expliquer deux fois
par semaine le catéchisme en patois, ainsi que le dimanche
une demi-heure avant les vépres, afin de leur permettre de
comprendre son commentaire donné ensuite en francais!. En
1819, un autre membre de la Correspondance ecclésiastique
affirme: «Sans remonter bien haut nous trouvons que I'ins-
truction religieuse se donnait en patois et qu’on préchait méme
dans la langue du peuple.» Donc, quelques années avant cette
déclaration, on catéchisait et on préchait en patois. Cependant,
il n’existe a notre connaissance aucun catéchisme imprimé
ni homiliaire en patois de tout ’Ancien Régime. Le diocese
de Lausanne ne posséde pas de littérature religieuse dialec-
tale, comme la Provence ou la Bretagne. Les textes de prieres
paraissent en allemand ou en frangais. En 1639 par exemple, le
rituel du diocese comporte plusieurs exhortations en ces deux
langues, mais aucune en patois. On peut ainsi penser que les
prétres conjuguaient deux pratiques pastorales: ’écrit (notam-
ment le catéchisme) en francais et 'oral en partie en patois
(Iexplication du catéchisme, la prédication).

163




> CAHIERS DU MUSEE GRUERIEN

L’usage du patois est également attesté pour le sacre-
ment de confession. En 1830, dans une lettre adressée a
I'évéque du diocese, la communauté de Chatel-Saint-Denis
se plaint, car son futur chapelain ignore le patois et se trouve
ainsi dans 'impossibilité de confesser les fideles. Répondant
a une enquéte épiscopale de 1849, le curé de Vaulruz reléve
que les enfants se confessent tous en patois. Une génération
plus tard, le nouveau curé de Siviriez Jean-Baptiste Jaccoud,
qui passe pour un intellectuel auprés de ses paroissiens,
explique que la glace est rompue lorsqu’on 'entend par-
ler patois. De plus, un moribond est soulagé de pouvoir se
confesser a lui en cette langue?.

L’existence de chants et de prieres est plus probléma-
tique. Menée vers la fin du XIX¢ siecle, 'enquéte de La Gruyére
illustrée sur les chants du terroir n’a donné que de trés rares
exemples de cantiques patois. Quant aux priéres patoises,
elles sont peu attestées. Il n’existe pas de versions anciennes
des prieres usuelles que sont le Notre Peére et le Je vous salue
Marie. Elles devaient se réciter en francais, ainsi que, logique-
ment, le chapelet. D’ailleurs, un instituteur explique en 1884
que les premieres prieres apprises aux enfants sont en fran-
cais, ce qui rend difficile leur assimilation®. On a en revanche
des témoignages de prieres privées en patois. Leur formula-
tion est parfois surprenante. Dans les Annales fribourgeoises
de 1932, le philologue Paul Aebischer donne I'exemple d’une
priére ancienne en « pattoischen Welscher », citée en 1646 par
une femme parlant allemand*. Il avoue ne pas comprendre la
fin du texte. Nous encore moins.

Recherches érudites et croisade antipatoise

Au début du XIX¢ siecle, le clergé se montre pragma-
tique. Il prend acte de 'existence du patois, tout en voulant
amener le peuple a comprendre le frangais, la langue écrite,
la langue de l'instruction. C’est le cas du Pére Grégoire
Girard dans sa Grammaire des campagnes de 1821. Le pre-
mier exemple qu’il donne est d’ailleurs franco-patois: «Je
parle a présent, i parlo ora. »

Mais tous n’ont pas cette ouverture d’esprit. Le prétre
historien Jean-Joseph Dey (1778-1863) se préoccupe de
prononciation patoise, de toponymie locale et d’étymo-
logie®. Pour lui, la recherche savante a «son utilité et son
importance sous le point de vue de la linguistique et méme
de ’histoire ». Dans ses notes, il critique en revanche entre-

164

«Schinte yvue bénaite,
aroza mé; Esprit malin,
fuyi mé ; Amour de Dieu,
approtsi me ; Nouthra
Dona, Schin Dzojet, mon
boun'Andze gardien, ma
bouna Patrouna, Schinte ***,
vo m'é vuerda schti dzoa,
vuerdade mé schta né et
tota ma ya» [Sainte eau
bénite, arrose-moi; Esprit
malin, fuis-moi; Amour de
Dieu, approche-toi de moi ;
Notre-Dame, saint Joseph,
mon bon ange gardien, ma
bonne patronne, sainte ***,
protégez-moi durant ce
jour, protégez-moi durant
cette nuit et toute ma vie

Partie patoise d'une «curieuse
priere», Nouvelles Etrennes
fribourgeoises, 1877, p. 105.

2 GOTTRAU, Jean-Pierre : Les paroisses
d’Assens et de Siviriez durant le der-
nier tiers du XIXt siéecle, mémoire de
licence, Université de Fribourg, 1992,
pp. V-VI.

3 Bulletin pédagogique, supplément
septembre 1884, p. 160.

4 AEBISCHER, Paul : «Prieres magiques
employées au XVII¢ siécle pour gué-
rir gens et bétes», in Annales fri-
bourgeoises, 1932, pp. 39-44, ici
pp. 43-44.

5 AEF, Grem 84, IX.



~ J.CHENAUX, Doyen de Vuadens,
13221883

Joseph Reichlen: Portrait de Jean-
Joseph Chenaux, Rd Doyen de
Vuadens. La Gruyére illustrée,

1891, planche XI.

Reproduction Musée d'histoire natu-
relle, Fribourg.

8 Bulletin pédagogique, avril 1883,
p. 85.

ORA LE PATE 4

prise de 'avocat Jean-Pierre Python qui avait traduit Virgile
en patois. Pour ’abbé Dey en effet, « écrire en patois, vers ou
prose, c’est perdre son temps ».

L’entreprise de I’abbé Dey annonce 'ceuvre plus
compléete du curé de Vuadens, le doyen Jean-Joseph Chenaux
(1822-1883). Ce prétre est un érudit ouvert a divers
domaines de la science, surtout la botanique. Il est égale-
ment préoccupé par le patois, comme l'illustre son recueil de
proverbes patois qu’il publie en collaboration avec le philo-
logue protestant Jules Cornu (1849-1919). Le plus curieux
est qu’il lutte en méme temps contre les superstitions et les
usages entachés de magie, publiant des opuscules en ce sens!

Dans certaines parties de la France, des membres du clergé
essuient le reproche des autorités civiles d’utiliser le patois pour
endoctriner les fideles et les fermer aux valeurs républicaines.
Dans notre canton, un usage politique du patois n’est pas non
plus exclu de la part de certains prétres. Le curé de Charmey
Hubert Dey (1796—1862) écrit en 1848 Poi, chanson entrai-
nante de montée a I'alpage, toujours au répertoire. Elle veut
concurrencer une chanson radicale a la mode. Plus tard vers
1900, 'abbé Raphaél Horner (1842—1904), un des piliers du
régime conservateur-catholique de Georges Python, conseille
a Cyprien Ruffieux, professeur a I’école normale d’Hauterive,
d’écrire des historiettes patoises pour ouvrir le lectorat gruérien
au journal gouvernemental L’Ami du peuple, le petit frere de La
Liberté. On connait donc la valeur «politique» du patois. Ne
croyons pas cependant que les prétres s’appuient sur lui contre
la modernité. Le clergé du canton cherche plutét a controler
I'instruction en frangais qu’a défendre le patois. Donnons deux
exemples. Dans la réponse a 'enquéte épiscopale de 1849 déja
citée, le curé de Vaulruz qualifie les enfants d’«arriérés », parce
qu’ils se confessent tous en patois! En 1886 ou 1887, dans leur
brochure intitulée La lecture et les bibliothéques scolaires, les
prétres du décanat de Romont s’opposent a une instruction
trop développée, mais leur plan prévoit ’habitude de la lecture,
qui «refoulera toujours plus le patois ».

Les prétres emboitent donc le pas a la croisade anti-
patoise menée par I’école de la République chrétienne, a
I'instar de Raphaél Horner déja mentionné, ou de I'abbé
Fridolin Briilhart, auteur d’une histoire de la littérature fri-
bourgeoise, treés critique lui aussi. En 1883, un intervenant
du Bulletin pédagogique propose méme de demander I'aide
de I’évéque dans ce combat®.

165




} CAHIERS DU MUSEE GRUERIEN

La promotion folklorico-religieuse du patois

Au fil du temps, le patois trouve des défenseurs de plus
en plus nombreux, non pas pour des raisons politiques, mais
patriotiques et folkloriques. Si le chanoine Charles-Aloyse
Fontaine (1754—1834) semble composer des vers patois’,
la promotion folklorique du patois par le clergé se signale
ensuite par le prétre historien Jean Gremaud (1823-1897),
auteur d’un cantique a la Vierge Marie, dans un patois assez
francisé, et par le curé d’Avry-devant-Pont Félicien Pythoud
(1845-1910) qui, vers 1880, eut la «coquetterie» de se
mettre A précher en patois®. Il semble que c’est le gotit du
folklore qui I'inspire, mais il faudrait s’en assurer.

Hésitante au XIX€ siecle et encore dans la décennie
1900-1910, la promotion folklorique dialectale par les
hommes d’église devient alors plus nette. Ceux-la partagent
avec les élites suisses un retour aux valeurs rurales, et donc au
patois. L’exemple le plus marquant est celui de ’abbé Joseph
Bovet (1879—1951), nommé professeur de musique a I’école
normale en 1908. En 1911, il publie son premier recueil,
Nos chansons. A coté de pieces majoritairement frangaises,
I'ouvrage comprend déja deux douzaines de titres patois,
dont les deux liminaires, Le ranz des vaches et La poya. Issu
d’un milieu terrien, influencé par son peére Pierre, instituteur
et patoisant, et par l'artiste-folkloriste Joseph Reichlen, qui
I’associa a sa récolte des chants du terroir pour La Gruyere
illustrée, Joseph Bovet catalyse I'’engagement folklorique du
clergé. Il est tres proche de I'abbé Bernard Kolly (1882-1953),
curé du Chatelard puis de Chéatel-Saint-Denis, un acteur
culturel de premier ordre, défenseur du patois. Il connait
bien aussi le curé de Crésuz Max Bielmann (1881—-1948), un
patoisant de classe. Les trois siégeront au sein de I’Associa-
tion gruérienne pour le costume et les coutumes, fondée en
1928. Bien que non confessionnelle, 'association entretient
des liens avec le clergé, notamment avec I'évéque du diocese
Me Marius Besson (1876 —1945).

Des prétres s’engagent aussi comme informateurs du
Glossaire des patois de la Suisse romande. Ils constituent un
milieu privilégié pour la connaissance du patois, car ils sont
souvent originaires de la campagne et y exercent leur minis-
tere. Par ailleurs, leur formation classique au college les a
ouverts aux questions linguistiques.

Des prétres se passionnent aussi pour le théatre en
patois. Le genre est nouveau. Il commence dans les années

166

«Un dialecte n'est guere
compris ni apprécié au-
dehors des limites res-
treintes d'un district. 1l peut
offrir quelque saveur pour
quelques indigénes, mais
pour les lettrés il n'aura
d'importance qu'au point
de vue des études étymolo-
giques. Aussi, cette insipide
prose patoise que certains
journaux publient hebdo-
madairement nous semble
bien inutile; elle sert pour-
tant a amuser quelques ba-
dauds désceuvrés»

BRULHART, Fridolin, Ftude historique
sur la littérature fribourgeoise depuis
le Moyen Age 4 la fin du XIXE siécle,
Fribourg, 1907, p. 144.

7 HAEFELIN, Francois: Les patois
romans du canton de Fribourg, Leip-
zig, 1879, p. 2.

8 STOECKLIN, Paul de: La-haut sur la
montagne!..., Paris, 1958, p. 35.



Hiram BRULHART (1878 - 1947),
Portrait de Jean GREMAUD (1823
-1897), huile sur toile, 63 x 54 c¢m,
Musée gruérien T-183

ORA LE PATE ‘

«De Diu vos jei merta trés totés les favaux / Po I'nomo vos
jihéz on pont mischteriaux / Et le chol vertablo ben / Pouros
jenfans d'Adam nos chen ti tan feiblos / Ma quand vo prei-
dez vohon Jesus por nos / Adon nos ne crengnen ren» [De
Dieu vous avez mérité toutes les faveurs [ Pour I'homme
vous &tes un pont mystérieux / Et le seul véritable bien /
Pauvres enfants d'Adam, nous sommes tous si faibles / Mais
quand vous priez votre Jésus pour nous / Alors nous ne crai-
gnons rien] (GREMAUD, Jean, extrait du cantique manuscrit
a la Sainte Vierge, AEF, Grem 55, 5).

1920, puis de maniere décidée a la fin des années 1930.
Joseph Bovet en est I'un des pionniers avec sa saynete Célina
dou Chliou d’amon, créée en 1926 a Chatel-Saint-Denis
en collaboration avec son ami le curé Kolly. Célina est
la figure de la dévoyée, 'envottée de la ville qui retrouve
les vraies valeurs du pays natal. A partir des années 1940,
I’abbé Francois-Xavier Brodard (1903—-1978) compose de
tres nombreuses piéces patoises. Licencié en lettres et rédac-
teur de la revue Folklore suisse, il possede des compétences
érudites. Son intérét pour la création folklorique est le plus
fort cependant, auquel il ajoute une dimension imprégnée
d’impératifs religieux et moraux. Son théatre se veut en effet
une tribune plus éloquente que la chaire de I’église pour pré-
cher les exigences de I’évangile, comme Henri Gremaud le
souligne dans le journal La Gruyére. Sous des traits maniant
souvent ’'émotion, le prétre donne un message invitant a la
foi en Dieu, a la dévotion mariale, au don de soi et au pardon
des offenses.

Citons aussi le capucin Callixte Ruffieux (1885-1972),
originaire de Crésuz, neveu de Cyprien Ruffieux et frere
de Fernand, tous deux patoisants tres féconds: il compose
surtout des poésies. Il est possible que 'appartenance fran-
ciscaine du pere Callixte ait aiguisé en lui son gotit pour la
culture populaire. A ce propos, on trouve plusieurs capucins
patoisants en Valais.

Du c6té des laics, dans les années 1920—-1960, la plu-
part des folkloristes se réclament de I'église catholique et
beaucoup introduisent une dimension morale et chrétienne
dans leurs ceuvres, comme Pierre Quartenoud qui, suite a sa
piece Dona jouée a Sales, écrit dans le journal Le Fribourgeois

167




} CAHIERS DU MUSEE GRUERIEN

(21 décembre 1936): « Captivé, I'auditeur se crée un état
d’ame susceptible de recevoir une conviction.» Dans Folklore
suisse, Ernest Deillon se plait a relever la dimension religieuse
des piéces patoises qu’il inventorie®. Avec des chants mis en
musique par I'abbé Kaelin, dont le célebre Adyu mon bi payi,
la piece Lé man biantzé de Francis Brodard (1924-2020)
jouée en 1951 va encore dans ce sens.

Un mouvement liturgique patois

Certains prétres et laics s’engagent pour faire résonner
le patois au cceur de I'assemblée liturgique. Cette entreprise
connait plusieurs étapes.

Au départ, on crée des cantiques patois. Le genre se
développe au début du XX¢ siecle. On retrouve I'incontour-
nable abbé Bovet qui compose quelques chants mariaux,
le plus connu étant Nouthra Dona di Maortsé en ’honneur
de Notre-Dame des Marches, cantique publié pour la pre-
miere fois en 1924 dans une brochure dédiée au sanctuaire
gruérien. Une autre piece reste longtemps au répertoire, le
psaume De profundis (Du le fin fon dé ma mijére). 1l écrit
aussi plusieurs noéls, en francais et en patois.

La deuxiéme étape liturgique est la prédication patoise.
Jusque vers 1900, certains prétres employaient le patois pour
se faire comprendre. Un demi-siecle plus tard, 'emploi du
patois est remis a 'honneur, mais de maniére folklorique
désormais, lors de fétes en faveur des traditions. Un des
premiers sermons patois a lieu en juillet 1950 aux Sciernes-
d’Albeuve. Le curé de Chéteau-d’(Ex Félix Robadey (1912-
1992) parle... ala fin de la messe toutefois, indice que le genre
est encore marginal. Il s’affirme dans les années suivantes,
avec le curé de Grandvillard Paul Chollet (1904—-1995) et le
curé de Bulle Armand Perrin (1902-1979). Les prétres pré-
chant en patois sont rares néanmoins. Le doyen Perrin est
présent aux quatre premieres fétes de la Poya d’Estavannens.
Ses homélies marquent les esprits, peut-étre parce que le
genre est nouveau et qu’il apparait comme un morceau de
bravoure au moment ou le patois commence a reculer.

Une troisieme étape a lieu apres le concile Vatican II
et sa réforme liturgique. On se met a écrire des ordinaires
de messes (Kyrie, Gloria, Sanctus, Agnus) en patois. L’abbé
Brodard et le musicien Oscar Moret (1912-2003) donnent
Iexemple avec la Meécha in Pana dé Nothra Dona chantée
a Estavannens en 1976. A cette pratique récente s’ajoute la

168

«Habile a capter les saveurs
du patois, pénétré d'un es-
prit d'apostolat, il a fait du
théatre patois une tribune
de laquelle s'expriment a

la fois le pays et un foncier
sentiment religieux»

GREMAUD, Henri, in La Gruyeére,
12 mai 1953, a propos d'un drame
de I'abbé Frangois-Xavier Brodard.

9 DEILLON, Ernest: «Le théatre popu-
laire patois dans le canton de Fri-
bourg», in Folklore suisse, 1945,
pp. 7-14.



Féte de la Poya d'Estavannens, le 15 mai 1960. Messe en plein air du curé Armand Perrin. © Photo Glasson Musée gruérien.

«L'orateur sacré s'exprima en patois. Dans sa bouche, la
langue paysanne prit une sonorité, une force de persuasion
et un pouvoir d'incantation magnifiques. M. I'abbé Perrin
exalta la fidélité au terroir. |l rappela la ferveur des anciens
et leurs exemples. Il fit la part de Dieu dans la vie quoti-
dienne. Cette allocution prenante arracha des larmes a I'au-
ditoiren»

La Gruyeére, 8 mai 1956, a propos du sermon du doyen Perrin a la Poya
d'Estavannens.

composition, pour beaucoup récente elle aussi, de prieres
personnelles en patois.

De I'usage du patois pour se faire comprendre aux
prédications patoises lors des fétes populaires, les prétres
fribourgeois ont été le miroir de I'évolution du patois dans
notre région. Ils ont d’abord vu dans le patois une langue
qu’ils devaient parler pour se faire comprendre, puis s’y sont
intéressés en érudits, avant de devenir acteurs du folklore et
créateurs liturgiques. Ils ont été influencés par leurs gotts de
notables cultivés, a 'instar des instituteurs et des hommes
de lettres qui, durant la premiere moitié du XX¢ siecle,
célebrent le monde paysan et la montagne. Pour les prétres
folkloristes, il ne s’agissait pas d’empécher de parler frangais,

169




) CAHIERS DU MUSEE GRUERIEN

mais plutdt de rappeler aux fideles le monde sur lequel on
voulait qu’ils construisent leurs valeurs.

Cet article s’est principalement attaché aux promo-
teurs religieux du patois. Il aurait fallu s’interroger sur la
réception de leurs initiatives. Nous avons suggéré un certain
intérét de la part du public, notamment ’admiration devant
les prédications en patois. Aujourd’hui encore, on chante
volontiers Nouthra Dona di Maortsé et des messes en patois
ont toujours lieu. C’est le constat récent, en apparence para-
doxal, du patoisant Placide Meyer: « Actuellement on prie
beaucoup plus en patois qu’autrefois, alors que plus de la
moitié de la population parlait patois'®. » La promotion reli-
gieuse du patois a des initiateurs clairement identifiés. Elle
semble également avoir rencontré son public.

Bibliographie

0 ['’Ami du patois, décembre 2012,
p. 129.

RIME, Jacques P Le baptéme de la montagne. Préalpes fribourgeoises et construction religieuse
du territoire (XVIIE-XXE siécles), Neuchatel, 2021.

170




	Patois et religion : de la démarche pastorale à la célébration du folklore

