
Zeitschrift: Cahiers du Musée gruérien

Herausgeber: Société des Amis du Musée gruérien

Band: 13 (2021)

Artikel: Patois et religion : de la démarche pastorale à la célébration du folklore

Autor: Rime, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1048044

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1048044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ORA LE PATÊ ^

Né en Gruyère en 1971, l'abbé Jacques Rime est prêtre du diocèse de Lausanne,

Genève et Fribourg. Docteur en théologie et titulaire d'une habilitation en histoire
de l'Église, il poursuit des recherches sur la religion populaire et les liens entre la

nature, la culture et la foi (La nature et le sacré, Bière, 2020).

Patois et religion

De la démarche pastorale
à la célébration du folklore
Les Gruériens priaient-ils en patois La réponse est nuancée. Pendant longtemps, le

patois est employé dans les expressions orales de la vie religieuse. Puis, au moment où

les élites commencent à s'intéresser au folklore, certains membres du clergé abordent le

patois de manière érudite. Ils l'utilisent ensuite dans leurs efforts de création d'une culture

catholique populaire. Le patois devient enfin une langue liturgique à proprement parler.

Deux témoignages issus d'un fonds d'archives du début
du XIXe siècle nous éclairent sur l'usage du patois par les

prêtres. De 1810 à 1822, des prêtres fribourgeois appartenant à

un réseau appelé la Correspondance ecclésiastique s'échangent
des informations doctrinales et pastorales. L'un d'entre eux,
l'abbé Henri Moura, prêtre dans l'Intyamon, évoque le patois
en disant qu'il avait parlé à ses élèves en français et qu'ils
n'avaient rien compris. Il décide alors d'expliquer deux fois

par semaine le catéchisme en patois, ainsi que le dimanche

une demi-heure avant les vêpres, afin de leur permettre de

comprendre son commentaire donné ensuite en français1. En

1819, un autre membre de la Correspondance ecclésiastique
affirme : « Sans remonter bien haut nous trouvons que
l'instruction religieuse se donnait en patois et qu'on prêchait même
dans la langue du peuple. » Donc, quelques années avant cette

déclaration, on catéchisait et on prêchait en patois. Cependant,
il n'existe à notre connaissance aucun catéchisme imprimé
ni homiliaire en patois de tout l'Ancien Régime. Le diocèse

de Lausanne ne possède pas de littérature religieuse dialectale,

comme la Provence ou la Bretagne. Les textes de prières

paraissent en allemand ou en français. En 1639 par exemple, le

rituel du diocèse comporte plusieurs exhortations en ces deux

langues, mais aucune en patois. On peut ainsi penser que les

prêtres conjuguaient deux pratiques pastorales : l'écrit (notam-
1

Bibliothèque cantonale de Fribourg, ent le catéchisme) en français et l'oral en partie en patois
LA 17, liasse 1. (l'explication du catéchisme, la prédication).

163



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

L'usage du patois est également attesté pour le sacrement

de confession. En 1830, dans une lettre adressée à

l'évêque du diocèse, la communauté de Châtel-Saint-Denis
se plaint, car son futur chapelain ignore le patois et se trouve
ainsi dans l'impossibilité de confesser les fidèles. Répondant
à une enquête épiscopale de 1849, le curé de Vaulruz relève

que les enfants se confessent tous en patois. Une génération
plus tard, le nouveau curé de Siviriez Jean-Baptiste Jaccoud,

qui passe pour un intellectuel auprès de ses paroissiens,
explique que la glace est rompue lorsqu'on l'entend parler

patois. De plus, un moribond est soulagé de pouvoir se

confesser à lui en cette langue2.
L'existence de chants et de prières est plus problématique.

Menée vers la fin du XIXe siècle, l'enquête de La Gruyère
illustrée sur les chants du terroir n'a donné que de très rares
exemples de cantiques patois. Quant aux prières patoises,
elles sont peu attestées. Il n'existe pas de versions anciennes
des prières usuelles que sont le Notre Père et le Je vous salue

Marie. Elles devaient se réciter en français, ainsi que, logiquement,

le chapelet. D'ailleurs, un instituteur explique en 1884

que les premières prières apprises aux enfants sont en français,

ce qui rend difficile leur assimilation3. On a en revanche
des témoignages de prières privées en patois. Leur formulation

est parfois surprenante. Dans les Annales fribourgeoises
de 1932, le philologue Paul Aebischer donne l'exemple d'une
prière ancienne en «pattoischen Welscher», citée en 1646 par
une femme parlant allemand4. Il avoue ne pas comprendre la

fin du texte. Nous encore moins.

«Schinte yvue bénaite,

aroza mé; Esprit malin,

fuyi mè; Amour de Dieu,

approtsi mè ; Nouthra

Dona, Sehin Dzojet, mon

boun'Andze gardien, ma

bouna Patrouna, Schinte ***,

vo m'è vuerdâ schti dzoâ,

vuerdâde mé schta né et
tota ma ya» [Sainte eau

bénite, arrose-moi ; Esprit

malin, fuis-moi ; Amour de

Dieu, approche-toi de moi ;

Notre-Dame, saint Joseph,

mon bon ange gardien, ma

bonne patronne, sainte ***,

protégez-moi durant ce

jour, protégez-moi durant

cette nuit et toute ma vie

Partie patoise d'une «curieuse

prière», Nouvelles Étrennes

fribourgeoises, 1877, p. 105.

Recherches érudites et croisade antipatoise
Au début du XIXe siècle, le clergé se montre pragmatique.

Il prend acte de l'existence du patois, tout en voulant
amener le peuple à comprendre le français, la langue écrite,
la langue de l'instruction. C'est le cas du Père Grégoire
Girard dans sa Grammaire des campagnes de 1821. Le
premier exemple qu'il donne est d'ailleurs franco-patois: «Je

parle à présent, i parlo ora. »

Mais tous n'ont pas cette ouverture d'esprit. Le prêtre
historien Jean-Joseph Dey (1778-1863) se préoccupe de

prononciation patoise, de toponymie locale et d'étymo-
logie5. Pour lui, la recherche savante a « son utilité et son
importance sous le point de vue de la linguistique et même
de l'histoire ». Dans ses notes, il critique en revanche l'entre-

GOTTRAU, Jean-Pierre : Les paroisses
d'Assens et de Siviriez durant le dernier

tiers du XIX? siècle, mémoire de

licence, Université de Fribourg, 1992,

pp.V-VI.

Bulletin pédagogique, supplément
septembre 1884, p. 160.

AEBISCHER, Paul : « Prières magiques

employées au XVIIe siècle pour guérir

gens et bêtes», in Annales

fribourgeoises, 1932, pp. 39-44, ici

pp. 43-44.

AEF, Grem 84, IX.

164



ORA LE PATÊ ^

J. CHENAUX, Doyen de Vuadens,
18ZZ-18B3

Joseph Reichlen: Portrait de Jean-

Joseph Chenaux, Rd Doyen de

Vuadens. La Gruyère illustrée,
1891, planche XI.

Reproduction Musée d'histoire naturelle,

Fribourg,

Bulletin pédagogique, avril 1883,

p. 85.

prise de l'avocat Jean-Pierre Python qui avait traduit Virgile
en patois. Pour l'abbé Dey en effet, « écrire en patois, vers ou
prose, c'est perdre son temps».

L'entreprise de l'abbé Dey annonce l'œuvre plus
complète du curé de Vuadens, le doyen Jean-Joseph Chenaux

(1822-1883). Ce prêtre est un érudit ouvert à divers
domaines de la science, surtout la botanique. Il est également

préoccupé par le patois, comme l'illustre son recueil de

proverbes patois qu'il publie en collaboration avec le philologue

protestant Jules Cornu (1849-1919). Le plus curieux
est qu'il lutte en même temps contre les superstitions et les

usages entachés de magie, publiant des opuscules en ce sens

Dans certaines parties de la France, des membres du clergé
essuient le reproche des autorités civiles d'utiliser le patois pour
endoctriner les fidèles et les fermer aux valeurs républicaines.
Dans notre canton, un usage politique du patois n'est pas non
plus exclu de la part de certains prêtres. Le curé de Charmey
Hubert Dey (1796-1862) écrit en 1848 Poï, chanson entraînante

de montée à l'alpage, toujours au répertoire. Elle veut
concurrencer une chanson radicale à la mode. Plus tard vers
1900, l'abbé Raphaël Horner (1842-1904), un des piliers du
régime conservateur-catholique de Georges Python, conseille
à Cyprien Ruffieux, professeur à l'école normale d'Hauterive,
d'écrire des historiettes patoises pour ouvrir le lectorat gruérien
au journal gouvernemental L'Ami du peuple, le petit frère de La
Liberté. On connaît donc la valeur « politique » du patois. Ne

croyons pas cependant que les prêtres s'appuient sur lui contre
la modernité. Le clergé du canton cherche plutôt à contrôler
l'instruction en français qu'à défendre le patois. Donnons deux

exemples. Dans la réponse à l'enquête épiscopale de 1849 déjà
citée, le curé de Vaulruz qualifie les enfants d'« arriérés », parce
qu'ils se confessent tous en patois En 1886 ou 1887, dans leur
brochure intitulée La lecture et les bibliothèques scolaires, les

prêtres du décanat de Romont s'opposent à une instruction

trop développée, mais leur plan prévoit l'habitude de la lecture,

qui « refoulera toujours plus le patois ».

Les prêtres emboîtent donc le pas à la croisade anti-
patoise menée par l'école de la République chrétienne, à

l'instar de Raphaël Horner déjà mentionné, ou de l'abbé
Fridolin Brülhart, auteur d'une histoire de la littérature fri-
bourgeoise, très critique lui aussi. En 1883, un intervenant
du Bulletin pédagogique propose même de demander l'aide
de l'évêque dans ce combat6.

165



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

La promotion folklorico-religieuse du patois
Au fil du temps, le patois trouve des défenseurs de plus

en plus nombreux, non pas pour des raisons politiques, mais

patriotiques et folkloriques. Si le chanoine Charles-Aloyse
Fontaine (1754-1834) semble composer des vers patois7,
la promotion folklorique du patois par le clergé se signale
ensuite par le prêtre historien Jean Gremaud (1823-1897),
auteur d'un cantique à la Vierge Marie, dans un patois assez

francisé, et par le curé d'Avry-devant-Pont Félicien Pythoud
(1845-1910) qui, vers 1880, eut la «coquetterie» de se

mettre à prêcher en patois8. Il semble que c'est le goût du
folklore qui l'inspire, mais il faudrait s'en assurer.

Hésitante au XIXe siècle et encore dans la décennie

1900-1910, la promotion folklorique dialectale par les

hommes d'église devient alors plus nette. Ceux-là partagent
avec les élites suisses un retour aux valeurs rurales, et donc au

patois. L'exemple le plus marquant est celui de l'abbé Joseph
Bovet (1879-1951), nommé professeur de musique à l'école
normale en 1908. En 1911, il publie son premier recueil,
Nos chansons. À côté de pièces majoritairement françaises,

l'ouvrage comprend déjà deux douzaines de titres patois,
dont les deux liminaires, Le ranz des vaches et La poya. Issu

d'un milieu terrien, influencé par son père Pierre, instituteur
et patoisant, et par l'artiste-folkloriste Joseph Reichlen, qui
l'associa à sa récolte des chants du terroir pour La Gruyère
illustrée, Joseph Bovet catalyse l'engagement folklorique du
clergé. Il est très proche de l'abbé Bernard Kolly (1882-1953),
curé du Châtelard puis de Châtel-Saint-Denis, un acteur
culturel de premier ordre, défenseur du patois. Il connaît
bien aussi le curé de Crésuz Max Bielmann (1881-1948), un
patoisant de classe. Les trois siégeront au sein de l'Association

gruérienne pour le costume et les coutumes, fondée en
1928. Bien que non confessionnelle, l'association entretient
des liens avec le clergé, notamment avec l'évêque du diocèse

Mgr Marius Besson (1876 -1945).
Des prêtres s'engagent aussi comme informateurs du

Glossaire des patois de la Suisse romande. Ils constituent un
milieu privilégié pour la connaissance du patois, car ils sont
souvent originaires de la campagne et y exercent leur ministère.

Par ailleurs, leur formation classique au collège les a

ouverts aux questions linguistiques.
Des prêtres se passionnent aussi pour le théâtre en

patois. Le genre est nouveau. Il commence dans les années

«Un dialecte n'est guère

compris ni apprécié au-
dehors des limites

restreintes d'un district. Il peut

offrir quelque saveur pour

quelques indigènes, mais

pour les lettrés il n'aura

d'importance qu'au point
de vue des études étymologiques.

Aussi, cette insipide

prose patoise que certains

journaux publient
hebdomadairement nous semble

bien inutile; elle sert pourtant

à amuser quelques
badauds désœuvrés»

BRÜLHART, Fridolin, Étude historique

sur la littérature fribourgeoise depuis

le Moyen Age à la fin du XIXe siècle,

Fribourg, 1907, p. 144,

7 HAEFELIN, François: Les patois
romansdu canton de Fribourg, Leipzig,

1879, p. 2.

8 ST0ECKLIN, Paul de: Là-hautsurla
montagne!..., Paris, 1958, p. 35.

166



ORA LE PATE

Hiram BRÜLHART (1878 - 1947),

Portrait de Jean GREMAUD (1823

- 1897), huile sur toile, 63 x 54 em,

Musée gruérien T-183

«De Diu vos jei merta très totès les favaux/ Po l'homo vos

jihèz on pont mischteriaux / Et le ehol vertablo ben / Pouros

jenfans d'Adam nos chen ti tan feiblos / Ma quand vo prei-
dez vohon Jesus por nos / Adon nos ne crengnen ren» [De

Dieu vous avez mérité toutes les faveurs / Pour l'homme

vous êtes un pont mystérieux / Et le seul véritable bien /
Pauvres enfants d'Adam, nous sommes tous si faibles / Mais

quand vous priez votre Jésus pour nous / Alors nous ne

craignons rien] (GREMAUD, Jean, extrait du cantique manuscrit
à la Sainte Vierge, AEF, Grem 55, 5).

1920, puis de manière décidée à la fin des années 1930.

Joseph Bovet en est l'un des pionniers avec sa saynète Célina
dou Chliou d'amon, créée en 1926 à Châtel-Saint-Denis
en collaboration avec son ami le curé Kolly. Célina est

la figure de la dévoyée, l'envoûtée de la ville qui retrouve
les vraies valeurs du pays natal. À partir des années 1940,
l'abbé François-Xavier Brodard (1903-1978) compose de

très nombreuses pièces patoises. Licencié en lettres et rédacteur

de la revue Folklore suisse, il possède des compétences
érudites. Son intérêt pour la création folklorique est le plus
fort cependant, auquel il ajoute une dimension imprégnée
d'impératifs religieux et moraux. Son théâtre se veut en effet

une tribune plus éloquente que la chaire de l'église pour
prêcher les exigences de l'évangile, comme Henri Gremaud le

souligne dans le journal La Gruyère. Sous des traits maniant
souvent l'émotion, le prêtre donne un message invitant à la

foi en Dieu, à la dévotion mariale, au don de soi et au pardon
des offenses.

Citons aussi le capucin Callixte Ruffieux (1885-1972),
originaire de Crésuz, neveu de Cyprien Ruffieux et frère
de Fernand, tous deux patoisants très féconds: il compose
surtout des poésies. Il est possible que l'appartenance
franciscaine du père Callixte ait aiguisé en lui son goût pour la

culture populaire. À ce propos, on trouve plusieurs capucins
patoisants en Valais.

Du côté des laïcs, dans les années 1920-1960, la

plupart des folkloristes se réclament de l'église catholique et

beaucoup introduisent une dimension morale et chrétienne
dans leurs œuvres, comme Pierre Quartenoud qui, suite à sa

pièce Dona jouée à Sâles, écrit dans le journal Le Fribourgeois

167



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

(21 décembre 1936): «Captivé, l'auditeur se crée un état
d'âme susceptible de recevoir une conviction. » Dans Folklore
suisse, Ernest Deillon se plaît à relever la dimension religieuse
des pièces patoises qu'il inventorie9. Avec des chants mis en

musique par l'abbé Kaelin, dont le célèbre Adyu mon bipayî,
la pièce Lè man biantzè de Francis Brodard (1924-2020)
jouée en 1951 va encore dans ce sens.

Un mouvement liturgique patois
Certains prêtres et laïcs s'engagent pour faire résonner

le patois au cœur de l'assemblée liturgique. Cette entreprise
connaît plusieurs étapes.

Au départ, on crée des cantiques patois. Le genre se

développe au début du XXe siècle. On retrouve l'incontournable

abbé Bovet qui compose quelques chants mariaux,
le plus connu étant Nouthra Dona di Maortsè en l'honneur
de Notre-Dame des Marches, cantique publié pour la
première fois en 1924 dans une brochure dédiée au sanctuaire

gruérien. Une autre pièce reste longtemps au répertoire, le

psaume De profundis {Du le fin fon dè ma mijére). Il écrit
aussi plusieurs noëls, en français et en patois.

La deuxième étape liturgique est la prédication patoise.
Jusque vers 1900, certains prêtres employaient le patois pour
se faire comprendre. Un demi-siècle plus tard, l'emploi du

patois est remis à l'honneur, mais de manière folklorique
désormais, lors de fêtes en faveur des traditions. Un des

premiers sermons patois a lieu en juillet 1950 aux Sciernes-
d'Albeuve. Le curé de Château-d'Œx Félix Robadey (1912—

1992) parle... à la fin de la messe toutefois, indice que le genre
est encore marginal. Il s'affirme dans les années suivantes,
avec le curé de Grandvillard Paul Chollet (1904-1995) et le

curé de Bulle Armand Perrin (1902-1979). Les prêtres
prêchant en patois sont rares néanmoins. Le doyen Perrin est

présent aux quatre premières fêtes de la Poya d'Estavannens.
Ses homélies marquent les esprits, peut-être parce que le

genre est nouveau et qu'il apparaît comme un morceau de

bravoure au moment où le patois commence à reculer.
Une troisième étape a lieu après le concile Vatican II

et sa réforme liturgique. On se met à écrire des ordinaires
de messes {Kyrie, Gloria, Sanctus, Agnus) en patois. L'abbé
Brodard et le musicien Oscar Moret (1912-2003) donnent
l'exemple avec la Mècha in l'anà dè Nothra Dona chantée
à Estavannens en 1976. À cette pratique récente s'ajoute la

«Habile à capter les saveurs

du patois, pénétré d'un

esprit d'apostolat, il a fait du

théâtre patois une tribune
de laquelle s'expriment à

la fois le pays et un foncier

sentiment religieux»

GREMAUD, Henri, in La Gruyère,

12 mai 1953, à propos d'un drame

de l'abbé François-Xavier Brodard.

DEILLON, Ernest: «Le théâtre populaire

patois dans le canton de Fri-

bourg», in Folklore suisse, 1945,

pp. 7-14.

168



Fête de la Poya d'Estavannens, le 15 mai 1960. Messe en plein air du curé Armand Perrin. ® Photo Glasson Musée gruérien.

«L'orateur sacré s'exprima en patois. Dans sa bouche, la

langue paysanne prit une sonorité, une force de persuasion

et un pouvoir d'incantation magnifiques. M. l'abbé Perrin

exalta la fidélité au terroir. Il rappela la ferveur des anciens

et leurs exemples. Il fit la part de Dieu dans la vie

quotidienne. Cette allocution prenante arracha des larmes à

l'auditoire»

La Gruyère, 8 mai 1956, à propos du sermon du doyen Perrin à la Poya

d'Estavannens.

composition, pour beaucoup récente elle aussi, de prières
personnelles en patois.

De l'usage du patois pour se faire comprendre aux
prédications patoises lors des fêtes populaires, les prêtres
fribourgeois ont été le miroir de l'évolution du patois dans

notre région. Ils ont d'abord vu dans le patois une langue
qu'ils devaient parler pour se faire comprendre, puis s'y sont
intéressés en érudits, avant de devenir acteurs du folklore et
créateurs liturgiques. Ils ont été influencés par leurs goûts de

notables cultivés, à l'instar des instituteurs et des hommes
de lettres qui, durant la première moitié du XXe siècle,
célèbrent le monde paysan et la montagne. Pour les prêtres
folkloristes, il ne s'agissait pas d'empêcher de parler français,

169



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

mais plutôt de rappeler aux fidèles le monde sur lequel on
voulait qu'ils construisent leurs valeurs.

Cet article s'est principalement attaché aux promoteurs

religieux du patois. Il aurait fallu s'interroger sur la

réception de leurs initiatives. Nous avons suggéré un certain
intérêt de la part du public, notamment l'admiration devant
les prédications en patois. Aujourd'hui encore, on chante
volontiers Nouthra Dona di Maortsè et des messes en patois
ont toujours lieu. C'est le constat récent, en apparence
paradoxal, du patoisant Placide Meyer: «Actuellement on prie
beaucoup plus en patois qu'autrefois, alors que plus de la
moitié de la population parlait patois10. » La promotion
religieuse du patois a des initiateurs clairement identifiés. Elle 10 LAmj du potojS/ décembre 2012_

semble également avoir rencontré son public. p. 129.

Bibliographie
Rime, Jacques Le baptême de la montagne. Préalpes fribourgeoises et construction religieuse

du territoire (XVIIe-XXe siècles), Neuchâtel, 2021.

170


	Patois et religion : de la démarche pastorale à la célébration du folklore

