Zeitschrift: Cahiers du Musée gruérien
Herausgeber: Société des Amis du Musée gruérien

Band: 13 (2021)
Vorwort: Les ilots patoisants et I'archipel francoprovencal
Autor: Meune, Manuel

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ORA LE PATE <

Originaire de Bourg-en-Bresse (France), Manuel Meune est professeur en études
allemandes a I'Université de Montréal. Ses recherches portent sur le plurilinguisme
en Suisse et il s'intéresse particulierement au francoprovencal. Il a lancé le diction-
naire en ligne DicoFranPro et a traduit diverses bandes dessinées (Tintin, Lucky Luke)
en patois bressan.

Preface

Les ilots patoisants et I'archipel
francoprovencal

Les patoisants aiment le terme « patois», qui constitue une part de leur identité et qui, & ce
titre, a des connotations positives. Les linguistes I'aiment moins, parce qu'il est imprécis
et peut s'appliquer a n'importe quelle langue non standardisée sur la planéte. Et sur-
tout, ils rappellent que le mot est souvent péjoratif, en particulier en France ou, depuis
la Révolution, la construction de l'unité nationale est allée de pair avec une unification
linguistique menée au nom de la lutte contre les patois comme «jargons grossiers» - pour
reprendre l'expression de ['abbé Grégoire en 1794.

On le sait, les cantons romands ont eux aussi favorisé
'usage exclusif du frangais, en interdisant le patois dans les
écoles des le XIX€ siecle. Mais dans une Suisse officiellement
plurilingue, la construction de la nation politique ne pou-
vait passer par la sacralisation d’une seule langue. Cela a pu
favoriser le respect des langues autochtones dans chacune
des régions linguistiques. L’'un des symboles de cette rela-
tive ouverture est le Glossaire des patois de la Suisse romande,
une entreprise de longue haleine qui, au début du XX¢ siecle,
était présentée comme la contrepartie romande de I’Idioti-
kon suisse-allemand. Le patriotisme suisse passait certes par
’'adhésion a la nation plurilingue dont le romanche, promu
quatriéme langue nationale en 1938, deviendrait 'icone.
Mais il pouvait coexister avec le culte des parlers autoch-
tones des petites patries cantonales — patois romands, dia-
lectes alémaniques et tessinois.

Depuis, la situation a évolué différemment de part et
d’autre de la Sarine. La Radio suisse romande a fait beau-
coup pour les patois, mais sans pouvoir battre en bréche
I'idée que les parlers romands étaient voués a disparaitre et
a laisser tout au plus quelques traces en francais régional.




} CAHIERS DU MUSEE GRUERIEN

Il ne s’agissait pas de faire du patois une langue susceptible
de rivaliser avec le francais, mais surtout de constituer des
archives témoignant des spécificités de la culture romande.
On avait pourtant affaire a ce que les linguistes appellent la
«diglossie », soit la coexistence d’'une langue orale tres dif-
térente de la langue écrite officielle. Or, comme telle, cette
diglossie n’était pas forcément appelée a disparaitre, mais
elle n’existe aujourd’hui plus que dans quelques communes
des cantons de Fribourg et du Valais. Au contraire, en Suisse
alémanique, la diglossie n’a pas perdu de son dynamisme,
puisque le suisse-allemand, sous ses différentes variétés,
est plus présent que jamais dans la vie sociale, aux cotés de
'allemand standard.

Pour les linguistes, le patois fribourgeois est une variété
de ce qu’ils appellent le francoprovengal, parlé historique-
ment dans le centre-est de la France actuelle, dans I’ensemble
de la Suisse romande a I'exception du canton du Jura, ainsi
qu’en vallée d’Aoste et dans des vallées du nord-ouest du
Piémont (Italie). Cette langue qui n’a jamais été une langue
administrative s’intercale entre la langue d’oil (francais) et
la langue d’oc (occitan). Elle est née vers le VI¢ siecle d’une
romanisation diffusée depuis Lyon (Lugdunum), plus tar-
dive que celle qui avait eu lieu précédemment dans le Sud
de la France. Antérieure au francais, elle s’est constituée de
part et d’autre des grands cols transalpins. Jadis parlée dans
des centres urbains comme Lyon et Geneve, elle ne I'est plus
aujourd’hui qu’en milieu rural — et, pour utiliser une méta-
phore pratique, seulement dans les «ilots» qui émergent de
I'océan francophone et constituent en cela '«archipel fran-
coprovengal ».

Les parlers francoprovencaux se sont relativement bien
maintenus en Italie, ot une partie importante de la popula-
tion valdotaine les utilise quotidiennement — en concurrence
avec l'italien. La situation est différente en France, ol on ne
trouve des locuteurs, souvent 4gés, plus guere qu’en Savoie,
en Bresse et dans quelques autres ilots. En Suisse, seuls les
cantons traditionnellement catholiques de Fribourg et du
Valais conservent des patoisants natifs. Car méme si ’hymne
officiel de la République et canton de Geneve reste le Cé qu’e
laind, et bien que le célébrissime Ranz des vaches soit devenu
un hymne officieux dans ’ensemble de la Suisse romande, le
francoprovengal a disparu des la fin du XIX® siecle des can-
tons protestants de Geneve, Neuchatel et Vaud (sauf dans

6

Célébration d'une messe en patois en
plein air a Vounetz (Charmey) en juil-
let 2007. © Romano Riedo. Traditions
vivantes en images.



ORA LE PATE ‘

le Jorat) — sans doute en raison du role de la lecture de la
Bible en francais, mais aussi du poids démographique des
huguenots francais.

Outre les facteurs religieux, la topographie a également
joué. D’une facon générale, le francoprovengal semble s’étre
mieux conservé dans les régions montagneuses — en Gruyere
et dans certaines vallées latérales du Valais ou du val d’Aoste,
ainsi qu’en Savoie. Plus a 'ouest, il a mieux résisté dans les
Monts-du-Lyonnais, du Forez et de la Matheysine (dépar-
tements du Rhone, de la Loire et de I'Isére) que dans le pla-
teau de la Dombes (Ain) ou dans la plaine de I'Isere. Une
exception toutefois: dans le département de I’Ain, la plaine
de Bresse abrite encore des locuteurs natifs, alors qu’on n’en
trouve plus depuis tres longtemps dans les montagnes envi-
ronnantes du Bugey et du département du Jura — ce qui fait
mentir le préjugé voulant que la montagne offre une sorte de
protection naturelle contre I'assimilation linguistique.

Totgesagte leben linger, dit-on en allemand — «ceux qu’on
dit morts vivent plus longtemps»... Depuis le XIX® siecle, le
francoprovencal n’en finit pas d’étre promis a une fin pro-
chaine. Or, ses locuteurs sont loin d’avoir dit leur dernier mot,
et pas simplement en vallée d’Aoste ou a Evoléne en Valais,
deux exemples souvent cités comme «preuve» que la langue
peut encore se transmettre aux jeunes générations. Si les locu-
teurs natifs sont particulierement admirés pour leur maitrise
delalangue, les « néolocuteurs» n’ont-ils pas eux aussi le droit
de revendiquer le francoprovengal ? Peut-étre pouvons-nous
méme parier qu’avec les évolutions techniques des prochaines
décennies, il sera un jour possible d’apprendre a converser
avec des appareils électroniques qui sauront articuler le grué-
rien, le valaisan, le vald6tain ou le bressan — ou toute forme
de francoprovencal commun qui nous n’imaginons méme
pas... Bien sir, tout cela n’aura plus grand-chose a voir avec
les parlers ancestraux, mais cela pourrait permettre aux géné-
rations futures de ne pas se couper d’une partie essentielle du
patrimoine régional.

Pour l'instant, le francoprovencal reste un objet lin-
guistique souvent mal connu. Certains de ses locuteurs,
qui s’identifient a leur parler régional de référence, ne sont
pas conscients de son aspect transfrontalier. En 2009, une
enquéte menée aupres de membres d’'une association de
patoisants gruériens avait montré que pres d’un tiers d’entre
eux n’avaient jamais entendu le terme «francoprovencal ».




} CAHIERS DU MUSEE GRUERIEN

Tout aussi nombreux étaient ceux qui estimaient que leur
patois était «un mélange de frangais et d’'une autre langue»
et non pas une langue distincte.

Il faut avouer que la genese du francoprovencal est
paradoxale: la langue est ancienne puisque les premiers
textes littéraires datent du XIII¢ siecle, mais elle n’a été
«découverte » et nommée qu’en 1874, par le linguiste italien
G. L. Ascoli. Celui-ci a montré qu’elle partageait des carac-
téristiques tant avec le frangais qu’avec 'occitan — dont 'un
des dialectes, le provencal, jouissait d’'un grand prestige, lié
entre autres a Frédéric Mistral qui obtiendrait en 1904 le
Prix Nobel de littérature. Ascoli ne cherchait aucunement a
faire du «type linguistique » qu’il avait identifié une langue
littéraire ou administrative, mais il percevait bien I'exis-
tence d’une troisieme langue gallo-romane, et non d’un
«mélange de langues ». Toutefois, la confusion régne encore
autour du terme «franco(-)provengal » — méme si le tiret a
été supprimé en 1969 lors d’un colloque de linguistes, pour
souligner son caractere de langue distincte. «Non, ¢a n’est
pas parlé en Provence... », faut-il sans cesse répéter. Face a
I'ambiguité du terme et en 'absence d’une conscience lin-
guistique qui transcenderait les frontiéres politiques, on
comprend que la plupart des locuteurs continuent de dire
tout simplement qu’ils parlent patois.

Dans les années 2000, quelques néolocuteurs qui sou-
haitaient valoriser voire revitaliser ce patrimoine linguistique
ont tenté de remplacer le terme hybride par «arpitan». Ils
espéraient ainsi faciliter I'identification avec la langue dans
sa globalité. Le concept d’«arpitan», né en vallée d’Aoste
vers 1970 dans le sillage des aspirations autonomistes de la
région, a donc connu une deuxieme vie par le biais d’Inter-
net. S’il a acquis une certaine visibilité, il n’est guere prisé
des locuteurs ou des associations de patoisants — qui com-
mencent a peine a s’approprier le terme «francoprovencal ».

Le concept de «francoprovencal », aussi peu limpide
que sil’on appelait 'espagnol le « catalano-portugais », a tout
de méme le mérite d’exister. Son ambiguité méme rappelle
que dans ’Europe de langue romane, il a existé, historique-
ment, tout un continuum de langues et dialectes, avec des
espaces de transition plus ou moins vastes. Politiquement,
C’est surtout en vallée d’Aoste que le terme «francoproven-
cal» est tres utilisé, C’est la-bas que la réflexion sur le sta-
tut et I'enseignement de cette langue est la plus intégrée au

8




ORA LE PATE ‘

Présentation d'une piéce de théatre en patois par les jeunes de la troupe de théatre de Cerniat, le 29 octobre 2009.
©Romano Riedo. Traditions vivantes en images.

débat collectif — entre autres parce qu’elle est vue comme
une alliée dans la défense du frangais contre 'accélération de
I'italianisation. Par ailleurs, I’Etat italien se distingue depuis
1999 par une loi sur les minorités historiques qui a tracé de
nouvelles perspectives pour le francoprovengal, surtout dans
le Piémont ou la langue est trés minoritaire, mais aussi au
val d’Aoste, en complément de dispositions régionales exis-
tantes.

En France, dans les années 2000, la région Rhone-Alpes
(aujourd’hui Auvergne-Rhone-Alpes), apres des années
d’indifférence, a mis en place une politique de valorisation
du francoprovencal (aide a I’édition, soutien aux activi-
tés culturelles, etc.) qui a constitué un grand changement.
L’enseignement du francoprovencal n’est toujours pas auto-
risé par le Ministere de 'éducation nationale, et la trés centra-
lisatrice République francaise reste rétive a ratifier la Charte
européenne des langues régionales et minoritaires, mais elle a
au moins octroyé au francoprovencal le statut de «langue de
France », ce qui est une fagon de reconnaitre son existence.




} CAHIERS DU MUSEE GRUERIEN

Quant a la Confédération suisse, elle a signé et ratifié
ladite charte dés les années 1990. Mais c’est seulement en
2018 qu’elle a élargi son application au francoprovengal,
principale langue autochtone de Suisse romande. De leur
cOté, les cantons de Fribourg et du Valais semblent de plus
en plus conscients de la nécessité de transmettre ce patri-
moine, et diverses expériences de sensibilisation au patois en
milieu scolaire sont en cours. Il n’est gueére question d’offi-
cialiser le francoprovencal comme langue cantonale, mais
en 2008, le Conseil d’Etat du Valais a institué un Conseil du
patois, enrichi en 2011 d’une Fondation pour le développe-
ment et la promotion du patois.

On le sait, les gens qui maitrisent le patois se font
de plus en plus rares. [ronie de l'histoire, la «découverte»
du francoprovengal coincide avec une époque ou, déja, il
semblait entamer son chant du cygne — pour reprendre la
métaphore de la «mort des langues», trés en vogue depuis
quelques années lorsqu’on évoque la disparition d’innom-
brables langues tout autour de la planete. Cette évolution
rapide a contribué a susciter un certain regain d’intérét du
grand public pour les langues minorisées en général, et pour
le francoprovencal en particulier. Depuis le début du siecle,
les traductions en langues ultraminoritaires se sont multi-
pliées. Ce phénomene concerne par exemple Le petit prince,
livre le plus traduit apres la Bible, mais aussi les bandes dessi-
nées — un vecteur particulierement apte a augmenter la visi-
bilité de ces langues. On se souvient de I’'album de Tintin en
gruérien L’Afére Tournesol, lancé en 2008 au Musée gruérien
a Bulle, en méme temps qu'une magnifique exposition sur
Tintin en Suisse. Cette derniére proposait méme des expli-
cations bilingues francais-gruérien, ce qui faisait symboli-
quement accéder la langue du cru a la parité, et préfigurait
les panneaux en patois qu'on retrouvait a Vevey a la Féte des
vignerons de 2019, pour orienter les visiteurs vers la Méjon
Friboua (réchtoran, le tsalé; lyo’bar, etc.)

Dans l'aire francoprovengale, le Tintin en gruérien
avait été précédé par un album en bressan (Lé peguelyon de
la Castafiore, 2006), et il serait suivi d'un album en mathey-
sien (Lé berloqué de la Castafiore, 2012). Mais méme si tous
ces dialectes relevent de la méme langue, il reste difficile
pour un patoisant fribourgeois de lire un Tintin en bres-
san, et vice versa. En I’absence de fréquentation réguliere
d’autres dialectes, les différences semblent souvent beau-

10




ORA LE PATE ‘

coup plus importantes que les ressemblances. Or, la méme
année que L’Afére Tournesol en gruérien paraissait L’afére
Pecdrd: il s’agissait d’'une traduction non pas dans une écri-
ture régionale de type phonétique, comme les trois autres
albums, mais dans une écriture supradialectale dite ORB
(orthographe de référence B), mise au point par le linguiste
Dominique Stich.

Pour un francophone non patoisant, 'ORB est plus
facile a lire que les graphies phonétiques. En effet, elle rap-
pelle visuellement le francais parce qu’elle comporte de
nombreuses lettres étymologiques non prononcées («s» du
pluriel, «s» ou «t» des verbes conjugués, etc.) Néanmoins,
elle est souvent déroutante pour les patoisants, parce qu’il
est difficile de s’identifier émotionnellement a une langue
qui parait d’autant plus artificielle qu’elle n’est pas ancrée
dans un terroir particulier. De plus, méme des patoisants
aguerris peinent a établir un lien immédiat entre cette écri-
ture et le parler auquel ils sont habitués, car on ne sait pas
toujours comment prononcer les mots «a la gruérienne »,
«a la bressane », etc. L'ORB, comme tout systéme orthogra-
phique, a donc suscité des débats passionnés. Mais en atten-
dant d’éventuelles meilleures solutions, et avec un peu de
pratique, il est un outil utile.

Dans le DicoFranPro (https: //dicofranpro.llm.umon-
treal.ca/), un dictionnaire en ligne qui comporte pres de 10 000
entrées et propose des nombreux extraits écrits et sonores,
’ORB est utilisé en complémentarité avec les graphies pho-
nétiques traditionnelles des dialectes représentés — le fribour-
geois, le valaisan et, principalement, le bressan. Il ne s’agit donc
aucunement de les remplacer, car elles ont fait leurs preuves
et sont irremplagables. L’ORB est alors une «graphie de dia-
logue » entre les différentes régions du domaine francoproven-
cal. En comparant les textes en écritures phonétiques avec les
transcriptions en ORB, on mesure mieux la proximité entre les
variétés de francoprovencal — sans avoir a passer par la traduc-
tion en francais.

Si davantage de textes — y compris certains «classi-
ques» — étaient disponibles en ORB, cela pourrait permettre
aux locuteurs de tel parler francoprovencal de découvrir
des ceuvres d’autres régions. Car il faut en convenir, dans
'archipel francoprovengal, on ne s’intéresse guere a ce qui se
passe dans les iles voisines... Les patoisants gruériens, valai-
sans, bressans, lyonnais, foréziens, savoyards ou valdotains

11




Célébration d'une messe en patois en plein air a Vounetz (Charmey) en juillet 2007.
© Romano Riedo. Traditions vivantes en images.

ne connaissent pas les textes en provenance d’autres régions.
IIs priorisent leur espace familier, riche de ses propres chants
et textes de référence. Parfois, ces régions sont elles-mémes
divisées en sous-régions a l’identité distincte... Qu’'on
pense aux Couatses et aux Gruériens, ou aux Valaisans,
aux Valdétains et aux Savoyards de vallées «rivales». En
définitive, la plupart des patoisants bressans n’ont jamais
entendu parler des Tsevreis fribourgeois, ni méme du Ranz
des vaches (e mot Lyéba n’évoque rien a leurs oreilles!). Et la
plupart des Fribourgeois n’ont entendu parler ni de la comé-
die bressane L’enrélement de Tivan, ni de ’hymne bressan
qu’est la chanson La Lyddinna. Et trés rares sont ceux qui,
ou qu’ils soient dans le domaine, ont lu ne serait-ce que
quelques lignes des ceuvres de Marguerite d’Oingt, écrites au
XIII¢ siecle et qui marquent le début de la littérature franco-
provengale.

Certes, les patoisants d’origines diverses se cotoient
parfois lors des fétes internationales qui ont lieu en alter-
nance dans 'un des trois pays concernés. Mais la langue qui
domine alors est le francais. Il y a donc peu d’occasions de
développer un sentiment d’appartenance a 'ensemble du
domaine francoprovengal. Il existe tout au plus des liens
historiques privilégiés entre les iles proches — Fribourg et

12




ORA LE PATE ‘

Valais, Valais et val d’Aoste, val d’Aoste et Savoie... Tout
est finalement une question de point de vue ou d’échelle.
Ou place-t-on la limite entre le groupe auquel on s’identifie
et «les étrangers» ? Dans un monde francophone ot le fran-
coprovengal a tres peu de visibilité, il n’est déja pas facile de
prendre conscience de la richesse de la culture locale, méme
si 'on suit les rares émissions de radio en patois, qu’on lit
les chroniques en patois dans la presse locale ou qu’on fré-
quente quelques représentations théatrales. A fortiori, il est
difficile de se familiariser avec les productions culturelles de
régions voisines éloignées.

Mais est-ce si grave? Les langues qu’identifient les
linguistes, divisées en dialectes plus ou moins intercom-
préhensibles, ne coincident que rarement avec I'expérience
des locuteurs. Ces derniers ont leurs priorités, leur propre
vision des frontieres linguistiques ou du degré de proximité
entre parlers voisins. Si les linguistes affirment que le fran-
coprovengal existe, les sociolinguistes peuvent tout aussi
bien constater que pour les locuteurs, seul existe le patois
local. N’est-ce pas la prérogative de chacun de se sentir plus
ou moins attaché a une ile familiére ou a un archipel plus
vaste? Comme le prouve ce recueil, les raisons de s’intéresser
au francoprovencal sont en tout cas multiples, et les sujets
ne manquent pas, de I’étymologie a la toponymie, des pro-
verbes aux méthodes d’apprentissage, de sa présence dans
les médias au role des « mainteneurs » et aux perspectives de
«releve»...

Comme on dit dans ma Bresse natale, vou chouatou
bye de plazi avoui chti livrou chu neutron patoud, chu neutra
linga! — ou, en ORB, vos souheto bien de plésir avouéc ceti
livro sur noutron patoueés, sur noutra lenguoua!

13




} CAHIERS DU MUSEE GRUERIEN

14




	Les îlots patoisants et l'archipel francoprovençal

