
Zeitschrift: Cahiers du Musée gruérien

Herausgeber: Société des Amis du Musée gruérien

Band: 13 (2021)

Vorwort: Les îlots patoisants et l'archipel francoprovençal

Autor: Meune, Manuel

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ORA LE PATÊ ^

Originaire de Bourg-en-Bresse (France), Manuel Meune est professeur en études
allemandes à l'Université de Montréal. Ses recherches portent sur le plurilinguisme
en Suisse et il s'intéresse particulièrement au francoprovençal. Il a lancé le dictionnaire

en ligne DicoFranPro et a traduit diverses bandes dessinées (Tintin, Lucky Luke)

en patois bressan.

Préface

Les îlots patoisants et l'archipel
francoprovençal
Les patoisants aiment le terme « patois », qui constitue une part de leur identité et qui, à ce

titre, a des connotations positives. Les linguistes l'aiment moins, parce qu'il est imprécis

et peut s'appliquer à n'importe quelle langue non standardisée sur la planète. Et

surtout, ils rappellent que le mot est souvent péjoratif, en particulier en France où, depuis
la Révolution, la construction de l'unité nationale est allée de pair avec une unification

linguistique menée au nom de la lutte contre les patois comme «jargons grossiers» - pour
reprendre l'expression de l'abbé Grégoire en 1794.

On le sait, les cantons romands ont eux aussi favorisé

l'usage exclusif du français, en interdisant le patois dans les

écoles dès le XIXe siècle. Mais dans une Suisse officiellement
plurilingue, la construction de la nation politique ne pouvait

passer par la sacralisation d'une seule langue. Cela a pu
favoriser le respect des langues autochtones dans chacune
des régions linguistiques. L'un des symboles de cette relative

ouverture est le Glossaire des patois de la Suisse romande,

une entreprise de longue haleine qui, au début du XXe siècle,

était présentée comme la contrepartie romande de l'Idioti-
kon suisse-allemand. Le patriotisme suisse passait certes par
l'adhésion à la nation plurilingue dont le romanche, promu
quatrième langue nationale en 1938, deviendrait l'icône.
Mais il pouvait coexister avec le culte des parlers autochtones

des petites patries cantonales - patois romands,
dialectes alémaniques et tessinois.

Depuis, la situation a évolué différemment de part et
d'autre de la Sarine. La Radio suisse romande a fait beaucoup

pour les patois, mais sans pouvoir battre en brèche
l'idée que les parlers romands étaient voués à disparaître et
à laisser tout au plus quelques traces en français régional.

5



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

Il ne s'agissait pas de faire du patois une langue susceptible
de rivaliser avec le français, mais surtout de constituer des

archives témoignant des spécificités de la culture romande.
On avait pourtant affaire à ce que les linguistes appellent la

« diglossie », soit la coexistence d'une langue orale très
différente de la langue écrite officielle. Or, comme telle, cette

diglossie n'était pas forcément appelée à disparaître, mais
elle n'existe aujourd'hui plus que dans quelques communes
des cantons de Fribourg et du Valais. Au contraire, en Suisse

alémanique, la diglossie n'a pas perdu de son dynamisme,
puisque le suisse-allemand, sous ses différentes variétés,
est plus présent que jamais dans la vie sociale, aux côtés de

l'allemand standard.
Pour les linguistes, le patois fribourgeois est une variété

de ce qu'ils appellent le francoprovençal, parlé historiquement

dans le centre-est de la France actuelle, dans l'ensemble
de la Suisse romande à l'exception du canton du Jura, ainsi

qu'en vallée d'Aoste et dans des vallées du nord-ouest du
Piémont (Italie). Cette langue qui n'a jamais été une langue
administrative s'intercale entre la langue d'oïl (français) et

la langue d'oc (occitan). Elle est née vers le VIe siècle d'une
romanisation diffusée depuis Lyon (Lugdunum), plus
tardive que celle qui avait eu lieu précédemment dans le Sud

de la France. Antérieure au français, elle s'est constituée de

part et d'autre des grands cols transalpins. Jadis parlée dans

des centres urbains comme Lyon et Genève, elle ne l'est plus
aujourd'hui qu'en milieu rural - et, pour utiliser une
métaphore pratique, seulement dans les « îlots » qui émergent de

l'océan francophone et constituent en cela 1'« archipel
francoprovençal».

Les parlers francoprovençaux se sont relativement bien
maintenus en Italie, où une partie importante de la population

valdôtaine les utilise quotidiennement - en concurrence
avec l'italien. La situation est différente en France, où on ne

trouve des locuteurs, souvent âgés, plus guère qu'en Savoie,

en Bresse et dans quelques autres îlots. En Suisse, seuls les

cantons traditionnellement catholiques de Fribourg et du
Valais conservent des patoisants natifs. Car même si l'hymne
officiel de la République et canton de Genève reste le Cé qu'è
lainô, et bien que le célébrissime Ranz des vaches soit devenu

un hymne officieux dans l'ensemble de la Suisse romande, le

francoprovençal a disparu dès la fin du XIXe siècle des

cantons protestants de Genève, Neuchâtel et Vaud (sauf dans

Célébration d'une messe en patois en

plein air à Vounetz (Charmey) en juillet

2007. ® Romano Riedo. Traditions
vivantes en images.

6



ORA LE PATÊ ^

le Jorat) - sans doute en raison du rôle de la lecture de la
Bible en français, mais aussi du poids démographique des

huguenots français.
Outre les facteurs religieux, la topographie a également

joué. D'une façon générale, le francoprovençal semble s'être

mieux conservé dans les régions montagneuses - en Gruyère
et dans certaines vallées latérales du Valais ou du val d'Aoste,
ainsi qu'en Savoie. Plus à l'ouest, il a mieux résisté dans les

Monts-du-Lyonnais, du Forez et de la Matheysine
(départements du Rhône, de la Loire et de l'Isère) que dans le

plateau de la Dombes (Ain) ou dans la plaine de l'Isère. Une
exception toutefois : dans le département de l'Ain, la plaine
de Bresse abrite encore des locuteurs natifs, alors qu'on n'en
trouve plus depuis très longtemps dans les montagnes
environnantes du Bugey et du département du Jura - ce qui fait
mentir le préjugé voulant que la montagne offre une sorte de

protection naturelle contre l'assimilation linguistique.
Totgesagte leben länger, dit-on en allemand - « ceux qu'on

dit morts vivent plus longtemps»... Depuis le XIXe siècle, le

francoprovençal n'en finit pas d'être promis à une fin
prochaine. Or, ses locuteurs sont loin d'avoir dit leur dernier mot,
et pas simplement en vallée d'Aoste ou à Évolène en Valais,
deux exemples souvent cités comme « preuve » que la langue

peut encore se transmettre aux jeunes générations. Si les locuteurs

natifs sont particulièrement admirés pour leur maîtrise
de la langue, les « néolocuteurs » n'ont-ils pas eux aussi le droit
de revendiquer le francoprovençal Peut-être pouvons-nous
même parier qu'avec les évolutions techniques des prochaines
décennies, il sera un jour possible d'apprendre à converser
avec des appareils électroniques qui sauront articuler le grué-
rien, le valaisan, le valdôtain ou le bressan - ou toute forme
de francoprovençal commun qui nous n'imaginons même

pas... Bien sûr, tout cela n'aura plus grand-chose à voir avec
les parlers ancestraux, mais cela pourrait permettre aux
générations futures de ne pas se couper d'une partie essentielle du

patrimoine régional.
Pour l'instant, le francoprovençal reste un objet

linguistique souvent mal connu. Certains de ses locuteurs,
qui s'identifient à leur parler régional de référence, ne sont

pas conscients de son aspect transfrontalier. En 2009, une
enquête menée auprès de membres d'une association de

patoisants gruériens avait montré que près d'un tiers d'entre

eux n'avaient jamais entendu le terme «francoprovençal».

7



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

Tout aussi nombreux étaient ceux qui estimaient que leur
patois était « un mélange de français et d'une autre langue »

et non pas une langue distincte.
Il faut avouer que la genèse du francoprovençal est

paradoxale: la langue est ancienne puisque les premiers
textes littéraires datent du XIIIe siècle, mais elle n'a été

« découverte » et nommée qu'en 1874, par le linguiste italien
G. I. Ascoli. Celui-ci a montré qu'elle partageait des

caractéristiques tant avec le français qu'avec l'occitan - dont l'un
des dialectes, le provençal, jouissait d'un grand prestige, lié
entre autres à Frédéric Mistral qui obtiendrait en 1904 le

Prix Nobel de littérature. Ascoli ne cherchait aucunement à

faire du « type linguistique » qu'il avait identifié une langue
littéraire ou administrative, mais il percevait bien l'existence

d'une troisième langue gallo-romane, et non d'un
« mélange de langues ». Toutefois, la confusion règne encore
autour du terme «franco(-)provençal» - même si le tiret a

été supprimé en 1969 lors d'un colloque de linguistes, pour
souligner son caractère de langue distincte. «Non, ça n'est

pas parlé en Provence... », faut-il sans cesse répéter. Face à

l'ambiguïté du terme et en l'absence d'une conscience

linguistique qui transcenderait les frontières politiques, on
comprend que la plupart des locuteurs continuent de dire
tout simplement qu'ils parlent patois.

Dans les années 2000, quelques néolocuteurs qui
souhaitaient valoriser voire revitaliser ce patrimoine linguistique
ont tenté de remplacer le terme hybride par «arpitan». Ils

espéraient ainsi faciliter l'identification avec la langue dans

sa globalité. Le concept d'« arpitan », né en vallée d'Aoste
vers 1970 dans le sillage des aspirations autonomistes de la

région, a donc connu une deuxième vie par le biais d'Internet.

S'il a acquis une certaine visibilité, il n'est guère prisé
des locuteurs ou des associations de patoisants - qui
commencent à peine à s'approprier le terme « francoprovençal ».

Le concept de « francoprovençal », aussi peu limpide
que si l'on appelait l'espagnol le « catalano-portugais », a tout
de même le mérite d'exister. Son ambiguïté même rappelle

que dans l'Europe de langue romane, il a existé, historiquement,

tout un continuum de langues et dialectes, avec des

espaces de transition plus ou moins vastes. Politiquement,
c'est surtout en vallée d'Aoste que le terme « francoprovençal

» est très utilisé. C'est là-bas que la réflexion sur le statut

et l'enseignement de cette langue est la plus intégrée au

8



O RA LE PAT Ê ^

Présentation d'une pièce de théâtre en patois par les jeunes de la troupe de théâtre de Cerniat, le 29 octobre 2009.
® Romano Riedo. Traditions vivantes en images.

débat collectif - entre autres parce qu'elle est vue comme
une alliée dans la défense du français contre l'accélération de

l'italianisation. Par ailleurs, l'État italien se distingue depuis
1999 par une loi sur les minorités historiques qui a tracé de

nouvelles perspectives pour le francoprovençal, surtout dans
le Piémont où la langue est très minoritaire, mais aussi au
val d'Aoste, en complément de dispositions régionales
existantes.

En France, dans les années 2000, la région Rhône-Alpes
(aujourd'hui Auvergne-Rhône-Alpes), après des années

d'indifférence, a mis en place une politique de valorisation
du francoprovençal (aide à l'édition, soutien aux activités

culturelles, etc.) qui a constitué un grand changement.
L'enseignement du francoprovençal n'est toujours pas autorisé

par le Ministère de l'éducation nationale, et la très
centralisatrice République française reste rétive à ratifier la Charte

européenne des langues régionales et minoritaires, mais elle a

au moins octroyé au francoprovençal le statut de « langue de

France », ce qui est une façon de reconnaître son existence.

9



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

Quant à la Confédération suisse, elle a signé et ratifié
ladite charte dès les années 1990. Mais c'est seulement en
2018 qu'elle a élargi son application au francoprovençal,
principale langue autochtone de Suisse romande. De leur
côté, les cantons de Fribourg et du Valais semblent de plus
en plus conscients de la nécessité de transmettre ce

patrimoine, et diverses expériences de sensibilisation au patois en
milieu scolaire sont en cours. Il n'est guère question
d'officialiser le francoprovençal comme langue cantonale, mais

en 2008, le Conseil d'État du Valais a institué un Conseil du

patois, enrichi en 2011 d'une Fondation pour le développement

et la promotion du patois.
On le sait, les gens qui maîtrisent le patois se font

de plus en plus rares. Ironie de l'histoire, la « découverte »

du francoprovençal coïncide avec une époque où, déjà, il
semblait entamer son chant du cygne - pour reprendre la

métaphore de la « mort des langues », très en vogue depuis
quelques années lorsqu'on évoque la disparition d'innombrables

langues tout autour de la planète. Cette évolution
rapide a contribué à susciter un certain regain d'intérêt du

grand public pour les langues minorisées en général, et pour
le francoprovençal en particulier. Depuis le début du siècle,
les traductions en langues ultraminoritaires se sont multipliées.

Ce phénomène concerne par exemple Le petit prince,
livre le plus traduit après la Bible, mais aussi les bandes dessinées

- un vecteur particulièrement apte à augmenter la
visibilité de ces langues. On se souvient de l'album de Tintin en

gruérien L'Afére Tournesol, lancé en 2008 au Musée gruérien
à Bulle, en même temps qu'une magnifique exposition sur
Tintin en Suisse. Cette dernière proposait même des

explications bilingues français-gruérien, ce qui faisait
symboliquement accéder la langue du cru à la parité, et préfigurait
les panneaux en patois qu'on retrouvait à Vevey à la Fête des

vignerons de 2019, pour orienter les visiteurs vers la Méjon
Friboua (rèchtoran, le tsalè; lyo'bar, etc.)

Dans l'aire francoprovençale, le Tintin en gruérien
avait été précédé par un album en bressan (Lé pèguelyon de

la Castafiore, 2006), et il serait suivi d'un album en mathey-
sien (Lé bèrloqué de la Castafiore, 2012). Mais même si tous
ces dialectes relèvent de la même langue, il reste difficile

pour un patoisant fribourgeois de lire un Tintin en bressan,

et vice versa. En l'absence de fréquentation régulière
d'autres dialectes, les différences semblent souvent beau-

10



ORA LE PATÊ ^

coup plus importantes que les ressemblances. Or, la même
année que L'Afére Tournesol en gruérien paraissait L'afére
Pecârd: il s'agissait d'une traduction non pas dans une écriture

régionale de type phonétique, comme les trois autres
albums, mais dans une écriture supradialectale dite ORB

(orthographe de référence B), mise au point par le linguiste
Dominique Stich.

Pour un francophone non patoisant, l'ORB est plus
facile à lire que les graphies phonétiques. En effet, elle

rappelle visuellement le français parce qu'elle comporte de

nombreuses lettres étymologiques non prononcées («s» du

pluriel, «s» ou «t» des verbes conjugués, etc.) Néanmoins,
elle est souvent déroutante pour les patoisants, parce qu'il
est difficile de s'identifier émotionnellement à une langue
qui paraît d'autant plus artificielle qu'elle n'est pas ancrée
dans un terroir particulier. De plus, même des patoisants
aguerris peinent à établir un lien immédiat entre cette écriture

et le parler auquel ils sont habitués, car on ne sait pas

toujours comment prononcer les mots «à la gruérienne»,
« à la bressane », etc. L'ORB, comme tout système orthographique,

a donc suscité des débats passionnés. Mais en attendant

d'éventuelles meilleures solutions, et avec un peu de

pratique, il est un outil utile.
Dans le DicoFranPro (https: //dicofranpro.llm.umon-

treal.ca/), un dictionnaire en ligne qui comporte près de 10 000

entrées et propose des nombreux extraits écrits et sonores,
l'ORB est utilisé en complémentarité avec les graphies
phonétiques traditionnelles des dialectes représentés - le fribour-
geois, le valaisan et, principalement, le bressan. Il ne s'agit donc

aucunement de les remplacer, car elles ont fait leurs preuves
et sont irremplaçables. L'ORB est alors une « graphie de

dialogue» entre les différentes régions du domaine ffancoproven-
çal. En comparant les textes en écritures phonétiques avec les

transcriptions en ORB, on mesure mieux la proximité entre les

variétés de francoprovençal - sans avoir à passer par la traduction

en français.
Si davantage de textes - y compris certains « classiques

» - étaient disponibles en ORB, cela pourrait permettre
aux locuteurs de tel parler francoprovençal de découvrir
des œuvres d'autres régions. Car il faut en convenir, dans

l'archipel francoprovençal, on ne s'intéresse guère à ce qui se

passe dans les îles voisines... Les patoisants gruériens, valai-

sans, bressans, lyonnais, foréziens, savoyards ou valdôtains

11



Célébration d'une messe en patois en plein air à Vounetz (Charmey) en juillet 2007.
® Romano Riedo. Traditions vivantes en images.

ne connaissent pas les textes en provenance d'autres régions.
Ils priorisent leur espace familier, riche de ses propres chants

et textes de référence. Parfois, ces régions sont elles-mêmes
divisées en sous-régions à l'identité distincte... Qu'on
pense aux Couatses et aux Gruériens, ou aux Valaisans,

aux Valdôtains et aux Savoyards de vallées «rivales». En

définitive, la plupart des patoisants bressans n'ont jamais
entendu parler des Tsevreis fribourgeois, ni même du Ranz
des vaches (le mot Lyôba n'évoque rien à leurs oreilles Et la

plupart des Fribourgeois n'ont entendu parler ni de la comédie

bressane L'enrôlement de Tivan, ni de l'hymne bressan

qu'est la chanson La Lyôdinna. Et très rares sont ceux qui,
où qu'ils soient dans le domaine, ont lu ne serait-ce que
quelques lignes des œuvres de Marguerite d'Oingt, écrites au
XIIIe siècle et qui marquent le début de la littérature franco-
provençale.

Certes, les patoisants d'origines diverses se côtoient
parfois lors des fêtes internationales qui ont lieu en
alternance dans l'un des trois pays concernés. Mais la langue qui
domine alors est le français. Il y a donc peu d'occasions de

développer un sentiment d'appartenance à l'ensemble du
domaine francoprovençal. Il existe tout au plus des liens

historiques privilégiés entre les îles proches - Fribourg et

12



ORA LE PATÊ ^

Valais, Valais et val d'Aoste, val d'Aoste et Savoie... Tout
est finalement une question de point de vue ou d'échelle.
Où place-t-on la limite entre le groupe auquel on s'identifie
et « les étrangers » Dans un monde francophone où le fran-
coprovençal a très peu de visibilité, il n'est déjà pas facile de

prendre conscience de la richesse de la culture locale, même
si l'on suit les rares émissions de radio en patois, qu'on lit
les chroniques en patois dans la presse locale ou qu'on
fréquente quelques représentations théâtrales. A fortiori, il est

difficile de se familiariser avec les productions culturelles de

régions voisines éloignées.
Mais est-ce si grave? Les langues qu'identifient les

linguistes, divisées en dialectes plus ou moins
intercompréhensibles, ne coïncident que rarement avec l'expérience
des locuteurs. Ces derniers ont leurs priorités, leur propre
vision des frontières linguistiques ou du degré de proximité
entre parlers voisins. Si les linguistes affirment que le fran-
coprovençal existe, les sociolinguistes peuvent tout aussi
bien constater que pour les locuteurs, seul existe le patois
local. N'est-ce pas la prérogative de chacun de se sentir plus
ou moins attaché à une île familière ou à un archipel plus
vaste Comme le prouve ce recueil, les raisons de s'intéresser

au francoprovençal sont en tout cas multiples, et les sujets
ne manquent pas, de l'étymologie à la toponymie, des
proverbes aux méthodes d'apprentissage, de sa présence dans
les médias au rôle des « mainteneurs » et aux perspectives de

«relève»...

Comme on dit dans ma Bresse natale, vou chouatou

byè de plazi avoui chti livrou chu neutron patouâ, chu neutra
linga - ou, en ORB, vos souhèto bien de plésir avouée ceti

livro sur noutron patouès, sur noutra lenguoua!

13



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

14


	Les îlots patoisants et l'archipel francoprovençal

