
Zeitschrift: Cahiers du Musée gruérien

Herausgeber: Société des Amis du Musée gruérien

Band: 1 (1997)

Artikel: Le pèlerinage des Marches : une fête tronquée?

Autor: Yerly, Frédéric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1048271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1048271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FÊTE ^

Frédéric Yerly (1964) est licencié ès Pour Gina et Serge

lettres de l'Université de Fribourg

(Histoire contemporaine et sociologie).

D.E.A. en histoire religieuse

contemporaine (Paris IV/Sorbonne).

Assistant en histoire contemporaine
de l'Université de Fribourg, il travaille
actuellement à une thèse de doctorat

sur Mgr Marius Besson.

LE PELERINAGE DES MARCHES
UNE FETE TRONQUEE?

Y eût-il jamais fête religieuse pure de toute dimension politique?

La piété ultramontaine, ordonnatrice des grandes dévotions mariales

contemporaines (Lourdes, La Salette, Pontmain etc.),

a reposé à l'historien des faits religieux une question dont personne ne

niera la complexité. Avec les outils qui lui sont propres,

il peut cependant mettre en lumière les composants politiques

et culturels qui portaient les autorités religieuses et civiles à favoriser

toujours plus ce type de rassemblement. Surtout, et à rencontre

des schématismes parfois pratiqués, il rappellera avec force le caractère

foncièrement ambivalent de tout phénomène religieux.

13 septembre 1892. Les chroniqueurs

de l'époque rapportent

qu'un sompteux soleil baignait

ce jour-là la Gruyère, effaçant
les intempéries d'une fin d'août

maussade. Il n'en faut pas

davantage pour mettre les

cœurs en fête d'autant plus que
les travaux astreignants de l'été

ont maintenant pris fin. Les

autorités religieuses et

politiques du lieu, elles, jubilent:
cette accalmie aussi soudaine

qu'inespérée, dont on attribue

comme il se doit l'origine à la

bienveillance divine, encouragera

certainement les fidèles à faire le déplacement à Notre-Dame des

Marches pour un pèlerinage dont on attendait beaucoup. Le résultat

ira au-delà des espérances même les plus hardies. Depuis la réunion

du Piusverein d'août 1886, pour laquelle on rassembla une foule estimée

à 15000 personnes, Notre-Dame des Marches n'avait connu

pareille affluence qu'en cette radieuse journée de septembre 1892.

Acheminés en chars ou par trains spéciaux, les pèlerins, venus des

quatre coins du canton, sont environ 5000 à avoir répondu «spontanément»

à l'appel de la Ligue de la Croix contre l'alcoolisme, maître

d'œuvre des cérémonies. Leur nombre d'ailleurs aurait pu être plus

élevé encore si, de l'aveu même des organisateurs, la distribution des

billets spéciaux de chemins de fer avait été mieux planifiée.

Pour l'imaginaire collectif grué-

rien, ce rassemblement marqué au sceau de la lutte contre l'immora-

81



CAHIERS DU MUSEE GRUERIEN

lité fera époque, et pour cause: la ville de Bulle, qui vivait alors

l'effervescence propre aux fêtes de la bénichon, se transforme subitement

en une sorte de via sacra, où défilent presque sans discontinuer et

bannières au vent de longs cortèges de pèlerins. Quant au port
d'ensemble de la cérémonie, on se plaira à mettre en évidence le singulier

contraste qu'elle offre avec l'atmosphère relâchée alentour: «C'est

tout un monde soustrait à la dissipation [de la bénichon], à la légèreté,

aux entraînements des joies mondaines; si absorbé que l'on ait été

par d'autres spectacles, quelque importance que l'on ait donnée aux

manifestations de l'activité humaine, on est soudainement envahi par
des sentiments d'une nature immatérielle, on se sent débordé par le

flot de spiritualité, de paix intérieure, de piété qui coule de ce

sanctuaire de la Vierge des Marches et qui pénètre dans les âmes de ce

peuple accouru sous l'impulsion d'un esprit de foi et de pénitence» (La

Liberté, 15 septembre 1892).

Plusieurs orateurs prennent
successivement la parole devant la masse compacte des pèlerins,

groupés au pied de l'autel érigé en plein air pour l'occasion. Après une

messe basse, Mgr Savoy, protonotaire apostolique, célèbre l'office

pontifical. A l'évangile, l'abbé Devaud, curé de la Tour-de-Trême,

prononce une substantielle allocution à l'adresse de la jeunesse fribour-

geoise, qu'il se fait un devoir de mettre en garde contre les dangers de

l'intempérance et, plus généralement, des «perversions» du monde

moderne. Cette admonestation avait été précédée d'une invitation

solennelle du curé de Progens, l'abbé Perrottet, à participer plus que

jamais à la conversion d'une contrée livrée, selon lui, aux pires abus.

L'office une fois terminé et la cloche de l'angélus sonnée, les pèlerins

se dispersent pour s'adonner aux joies du pique-nique, qui, vu les

circonstances, est assimilé au «récit biblique de la distribution des pains

à la multitude accourue sur les pas du Sauveur» (Ibid.). La bénédiction

papale et le renouvellement des promesses du baptême viendront

conclure une journée qu'on voit déjà s'inscrire dans les annales de

l'histoire religieuse du canton.

Toujours à l'affût de la moindre

manifestation de cléricalisme, Le Confédéré, l'organe des radicaux fri-
bourgeois, ne manquera pas de railler tout ce zèle: «Nos campagnards,

qui toute l'année ont une vie si pénible, ont cependant trois jours
pendant lesquels ils peuvent s'amuser; trois jours seulement pendant

lesquels [ils peuvent] danser et se réjouir. C'est peu, n'est-ce pas, amis

lecteurs; eh bien! non, c'est encore trop pour notre fougueux clergé de

la campagne et pour nos enragés tépelets qui ont organisé mardi, le

jour de la bénichon, un pèlerinage monstre à la chapelle des Marches»

(Le Confédéré, 18.9.1892). Contenant mal son indignation, l'auteur de

82



LA FÊTE ^

1 '

En septembre 1893,

plus de 6000 personnes,

selon aLe Fribourgeois», participent

au deuxième pèlerinage des Marches.

Musée gruérien

l'article prenait la défense d'une population honteusement abusée

selon lui: «Quand donc, braves campagnards, vous apercevrez-vous

que l'on se moque de vous? Mais parmi ceux qui vous auront le plus

encouragés à assister à ce pèlerinage, il y a en qui ont fait eux-mêmes

la bénichon, la veille ou l'avant-veille. Il y a des danseurs parmi nos

tépelets, n'en déplaise au clergé. Et l'hiver, pendant que vous, pauvres

paysans, vous grelottez dans vos demeures, chez nous, à Fribourg, il y

a de grands bals où la clarté de cents bougies fait étinceler les épaules

blanches des femmes; un souffle de volupté passe [alors] et sous les

habits noirs ce sont bien des tépelets que l'on découvre, oui, [ces

mêmes] tépelets qui vous parlent de démon et d'enfer si à votre tour

vous voulez danser».

De facture classique, la charge

du Confédéré sembla irriter suffisamment les organisateurs du

rassemblement des Marches pour les amener à faire l'apologie des

processions en des termes et avec des arguments pour le moins inattendus:

m Le Confédéré donne la preuve de son ignorance lorsqu'il met en

opposition les récréations de la bénichon avec le pèlerinage des

Marches. S'imagine-t-il donc que l'on va à un pèlerinage comme à un

enterrement? Non, on est au contraire fort gai à nos manifestations

religieuses. Du reste, tous les ethnographes en ont fait la remarque: le

83



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

caractère distinctif des peuples catholiques, le trait le plus saillant de

leur physionomie, c'est la gaîté. [...] Le campagnard fribourgeois est

gai et restera gai; et ceux en qui il a placé sa confiance savent qu'il ne

faut pas exiger de lui plus que l'Eglise elle-même n'exige; l'Eglise qui a

porté la gaîté dans le monde et la conserve» [La Liberté, 21 septembre

1892).

Le Confédéré saisit l'aubaine de

cette ultime «confession» afin d'en mieux souligner la teneur
apparemment - et apparemment seulement - paradoxale: «Voilà une chose

dont nous ne nous serions guère douté: la «gaîté» des pèlerinages.

Nous savions que le baron [Georges] de Montenach avait été sacré

«chevalier galant des bals de sacristie», mais nous avions toujours

pensé que les pèlerinages devaient se distinguer par la piété, le silence

et le recueillement. Et bien non: on est gai, très gai aux Marches, on y
danse même la valse du chameau; [et] c'est La Liberté, la grave Liberté

en personne, qui nous dit cela le plus sérieusement du monde. On est

donc gai au n° 13; on y batifole aux pèlerinages. Heureux pays, tu n'as

plus besoin de bénichons!» [Le Confédéré, 25 septembre 1892).

Une piété de combat

Si les sarcasmes du Confédéré,

typiques d'un anticléricalisme moins haineux qu'agacé, peuvent prêter

à sourire, ils laissent percevoir la nature ambiguë de certaines

pratiques alors en usage. Montre-t-on dès lors trop de sévérité en parlant
du pèlerinage des Marches comme d'une fête tronquée à force d'avoir

été manipulée? Par de tels rassemblements, ne courait-on pas d'autre

part le risque d'ajouter au discrédit d'une religion populaire rarement

perçue pour ce qu'elle est réellement dans ses fondements et ses

expressions intimes?

Certes, la suprématie grandissante

du régime de Georges Python obligeait l'opposition radicale à

faire flèche de tout bois face à une confessionnalisation du canton

que les héritiers de 1848 jugeaient anachronique et oppressive, mais

également contraire au développement normal du jeune Etat fédéral.

On espérait ainsi, par un réquisitoire habile à sortir les populations fri-
bourgeoises de leur léthargie, compenser partiellement les faiblesses

d'une audience politique marginale à l'échelon cantonal, exception

faite du Moratois. Certes, l'unanimité, côté conservateur, n'était que
de façade et le pèlerinage de septembre aux Marches permit même à

quelques-uns des futurs chefs de file du «fribourgeoisisme» de

prendre la parole, de compter leur troupe également1. L'élection

cantonale partielle du 6 novembre 1892 accentuera encore un peu plus la

division des esprits entre la capitale et les contestaires gruériens, fai-

1 BUGNARD, Pierre-Philippe: Le

machiavélisme de village. La Gruyère

face à la République chrétienne de

Fribourg (1881-1913), Lausanne,

1983, (spéc. pp. 158-161); voir
également: JENNY, Jacques: Le Piusverein

à Fribourg: une association

politico-religieuse (1857-1899),

Fribourg, 1974.

84



LA r Ê T E ^

2 PYTHON, Francis: Mgr Etienne

Marilley et son clergé à Fribourg au

temps du Sonderbund (1846-1856).

Fribourg, 1987, (spec. pp. 212-247);

ibidr. Le clergé fribourgeois et les

défis du libéralisme durant la

première moitié du XIXe siècle.

Nouvelles approches fondées sur les

activités d'une association secrète

d'ecclésiastiques, in «Itinera», n° 4,

1986, pp. 91-111.

sant d'une crise larvée une querelle ouverte. Ainsi, Le Fribourgeois,

fort du soutien d'une partie non négligeable du clergé gruérien, se

flattera l'année suivante d'être parvenu à mobiliser plus de six mille

personnes, si l'on croit les chiffres avancés, au deuxième pèlerinage

des Marches (Le Fribourgeois, 13 septembre 1893).

Reste que sans présenter une

pertinence toujours vérifiée, la critique radicale n'était pas sans

fondement, loin s'en faut. Totalement remise de la brève parenthèse radicale

(1848-1856), aguerrie aux luttes récentes du Kulturkampf, la

hiérarchie du lieu savait que son ascendant, à l'intérieur des frontières

cantonales, l'autorisait à enrégimenter sans trop de difficultés les

fidèles dans des croisades politiques et/ou religieuses dont le pouvoir

en place bénéficiait également quand il ne les suscitait pas lui-même.

La méthode avait déjà fait ses preuves, notamment au temps du Son-

derbund2, selon un schéma éprouvé qui obéissait à deux logiques,

l'une plus revendicative, l'autre plus traditionnellement dévote,

quoique la ligne de partage entre les deux soit ici quelque peu factice.

L'illusion du régime radical, qui

crut un peu trop facilement pouvoir dissocier les Fribourgeois de leur

clergé, avait fait long feu. Peu soucieux de prudence pastorale, un

jeune clergé pétri de culture ultramontaine antilibérale, dont le

chanoine Joseph Schorderet (1840-1893) aura constitué un des principaux

fers de lance, verra dans la mobilisation massive et répétée des

populations un levier sociologique privilégié. A défi nouveau, réponse

nouvelle: à défaut d'être totalement exact, la tradition catholique
fonctionnant par strates successives, l'adage se vérifie dans de

nombreux domaines pour l'époque qui nous intéresse ici. Avec le recul,

l'impulsion nouvelle donnée aux pèlerinages dès les années 1860-

1870 figure ainsi comme une caractéristique essentielle, sinon centrale

de la stratégie ultramontaine. Si le pèlerinage local ou la visite

personnelle à un sanctuaire conserve toujours sa raison d'être,

l'innovation durable réside en effet dans l'attention minutieuse que

porte désormais le clergé fribourgeois aux rassemblements collectifs,

n'hésitant pas pour ce faire à recourir aux moyens modernes de

communication, tels le chemin de fer.

Autrefois local pour la majorité

d'entre-eux - «pas de petits «pays» sans pèlerinage propre», le pèlerinage

se régionalise, se nationalise (Einsiedeln, Sachsein), voire

s'internationalise (Lourdes, La Salette), avec un sens de l'orchestration et de

la mise en scène non dénué d'habileté. Le procédé, inauguré en France

par les Assomptionnistes, trouvera en pays fribourgeois un terreau

culturel et ecclésial on ne peut plus favorable. De mieux en mieux

maîtrisé, bien que l'ère des pèlerinages-panique soit loin d'être close,

85



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

concentré sur quelques pôles d'attraction majeurs, le pèlerinage draine

à nouveau le plus grand nombre après une période de basses eaux.

Les itinéraires sont savamment sélectionnés et balisés au gré des

besoins du moment.

L'adoption d'une ligne stratégique

qui valorise l'expiation pénitentielle publique par rapport à la

démarche privée suscite des cérémonies de plus en plus imposantes, de

plus en plus bruyantes aussi. La retenue n'est donc guère de mise pour

une religiosité qui s'adresse aux sentiments et au cœur plus qu'à la

raison. En schématisant un peu, on pourrait parler d'une religion de la

séduction, qui contraste singulièrement avec celle, moins miséricordieuse,

du châtiment et de la peur majoritairement diffusée avant le tournant

liguoriste des années 1830-18403. Tour à tour revendicatif ou

défensif, le catholicisme fribourgeois se veut de plus en plus démonstratif.

Même à conserver intact une partie de sa geste originelle, le pèlerinage

sera davantage que par le passé mis au service d'objectifs sociaux

ou politiques qui le détourneront peu à peu de ses visées premières.

Le culte mariai en vedette

Envisagé sur le long terme,

l'examen de ce processus de mobilisation populaire à travers le

pèlerinage est riche d'enseignements. Outre qu'il découvre une géographie

de l'influence cléricale dans le canton, il souligne surtout l'attrait

qu'exerçaient certains lieux de dévotion parmi les populations. Le

mouvement en effet ne partait pas de rien. Il pouvait compter sur la

persistance d'une religiosité populaire qui, même après avoir été

combattue et systématiquement épurée de ses cultes fétichistes et

superstitieux - l'expression fleure déjà son jugement de valeur, n'en demeurait

pas moins vivace4.

Mutatis mutandis, on assiste

alors à une hiérarchisation plus ou moins planifée des lieux de culte

en fonction de critères qui combinent dévotions ancestrales et

besoins nouveaux. Quelques sites émergent vers lesquels le clergé

peut «en toute sécurité» faire converger des fidèles toujours mieux

encadrés. La chapelle de Bourguillon en est un. Promis à une destinée

jusqu'alors inconnue, le sanctuaire des Marches figurera elle aussi

comme un site-phare de la stratégie ultramontaine, même si, comme

déjà évoqué, on dut le disputer momentanément aux contestataires

«fribourgeoisistes».

«Nothra Dona di Màrtsè! Nothra

Dona di Màrtsè!/No j'an bin réjon dè no rèfiâ chu vo, / Po noj'apoyi din

lè crouyo momin»5. Pèlerinage thérapique par excellence, le sanctuaire

des Marches s'est imposé à l'imaginaire collectif comme lieu

3 Alphonse de Liguori (1696-1787),

fondateur des Rédemptoristes, fut
l'initiateur d'une révolution coperni-
cienne dans la pratique de la

confession. Sans rien concéder au

laxisme, il chercha d'abord à rendre

plus acceptable et vivable par les

fidèles l'obligation de la confession,

par rapport aux thèses rigoristes
défendues notamment par les

jansénistes. Ses vues bienveillantes en

matière de sacrement influencèrent

grandement l'ensemble de la liturgie

catholique (GUERBER, Jean: Le ral-
liemen t du clergé français à la morale

liguorienne. L'abbé Gousset et ses

précurseurs (1785-1852), Rome,

1973).

4 Nous nous permettons ici de

renvoyer le lecteur à nos précédents

travaux portant sur ce sujet précisément:

La religion populaire dans le

canton de Fribourg (fin du XVIIIe-

milieu du XIXe siècles). Nature,

caractéristiques, évolution, Fribourg,

1990; Quelques considérations sur
la religion populaire à partir de l'étude

d'un document épiscopal du

XVIIIe siècle, in «Revue d'histoire

ecclésiastique suisse», t. 86 (1992),

pp. 159-185; La religion populaire
en procès. Pratiques religieuses et

piété populaire en pays fribourgeois
à la fin de l'Ancien Régime, in

«Cahiers du Musée gruérien», 1996,

pp. 7-40.

5 Notre-Dame des Marches! Notre-
Dame des Marches! / Nous avons
raison de nous fier à vous, / Pour

obtenir appui dans les mauvais

moments. (Joseph Bovet)

86



LA FÊTE ^

La chapelle de Notre-Dame des Marches,

lithographie de F. Corminbœuf, vers 1890.

Musée gruérien

87



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

d'espérance. Cela, il le doit à son légendaire autant qu'à sa topographie.

L'implantation du site actuel6, ouvrant sur le théâtre grandiose

des préalpes fribourgeoises, rappelle en effet que l'élection des lieux

de pèlerinage se doublait d'une maîtrise de l'espace, manière pour les

hommes d'autrefois de conjurer les peurs nées au contact d'une nature

capricieuse, hostile, jamais domptée7.
La piété ultramontaine supposait

la désignation de modèles de sainteté, personnages féminins dans

la plupart des cas, dont l'existence toutes de vertu et de simplicité
devait acquérir valeur d'exemplarité aux yeux des fidèles. La perspective

d'une guérison à leur seule invocation servit la cause des ces

«saintes» dont l'origine populaire facilita la renommée. Comme

Lourdes, La Salette, Pontmain ou encore Fatima, Notre-Dame des

Marches eut son héroïne. La guérison réputée miraculeuse de Léonide

Andrey en mai 1884, recouvrant sa santé après qu'elle s'est fait transporter

aux Marches, entourée des «compagnes de son enfance qui
chantaientdes cantiques à la Consolatrice des affligés»8, fit beaucoup

pour la renommée du sanctuaire.

A compter de cette date, les

prodiges se succèdent. Sans modifier son attitude à l'endroit du fait
miraculeux quant au fond, la hiérarchie cherche à lui conférer une plus

grande crédibilité, partant une meilleure assise en s'aidant de

techniques médicales et scientifiques nouvellement créées. Attestées par

l'Ordinaire, un certain nombre de guérisons valurent à Notre-Dame des

Marches son plein de reconnaissance et d'ex-voto. Dans un contexte

où cohabitaient curieusement scientisme, ésotérisme et anthroposo-

phie, l'Eglise catholique replaçait le lien intime et multiséculaire du

pèlerinage avec le miracle au cœur de la spiritualité catholique.
Le mouvement put tabler sur le

concours d'un culte mariai alors en plein essor. En effet, la «suite

mariophanique»9 des années 1830-1875, dont la proclamation en

1854 du dogme de l'Immaculée Conception par Pie IX constitua la clef

de voûte doctrinale, si elle faiblit quelque peu au tournant du siècle, en

France du moins, reprit avec vigueur, à la faveur surtout du désastre de

la Grande Guerre. On semble vivre alors une nouvelle ère des «Notre-

Dames», non sans qu'une certaine confusion doctrinale persiste à ce

sujet. Omniprésente et invoquée à toutes fins, ce depuis les temps les

plus reculés, la Vierge, au niveau populaire du moins, n'a cessé d'être

une personnalité ambivalente: à la Mère du Christ des canonistes et

des théologiens font écho et parfois concurrence une myriade de

vierges locales dont la dévotion reste fortement individualisée. Il

n'était pas rare à ce titre de faire de la Vierge, vu son rôle d'intercesseur

privilégié, une sorte de quatrième personne de la Trinité.

6 Difficile à dire quand a été construit
le premier sanctuaire des Marches.

Ni les documents conservés ni la

tradition locale n'autorisent une

réponse précise. Si la chapelle

actuelle, sise sur la commune de

Broc, date de 1704-1705, nous

savons qu'il y avait aux Marches, au

début du XVIIe siècle, un lieu de

culte consacré à La Vierge. Les

constitutions synodales de Mgr
Strambino, rédigées en 1665, en

signale l'existence. Notons que lors

de l'épidémie de peste de 1636, les

autorités communales demandèrent

et obtinrent du Petit Conseil de Fri-

bourg l'autorisation d'établir un

cimetière à proximité du sanctuaire

(voir notamment: SEYDOUX, Firmin:

Notre-Dame des Marches, Fribourg,

1960 (3e éd.); SAVOY, Hubert: Au

sanctuaire de Notre-Dame des

Marches, Fribourg, 1924; BUGNARD,

Pierre-Philippe: Broc, village de

Gruyère, Sierre, 1987, pp. 130-134).

7 VINCENT, Jeanne-Françoise; DORY,

Daniel et VERDIER, Raymond: La

construction religieuse du territoire.

Paris, 1995; PHILIPPE, Martin: Les

chemins du sacré. Paroisses, processions,

pèlerinages en Lorraine du

XVIII« siècle au XIX« siècle. Metz,

1995; BELMONT, Nicole et LAUTMAN,

Françoise (dir.): Ethnologie des faits

religieux en Europe. Paris, 1993, qui

complètent utilement les recherches

pionnières de Marie-Hélène Frœ-

schle-Chopard sur la topographie
des lieux sacrés: L'espace et le Sacré

au XVIIIe siècle: géographie des cultes

d'après la carte de Cassini, in

«Annales de Bretagne et des pays de

l'Ouest», t. 90 (1983), pp. 203-220.

8 Lettre d'Alfred Badoud, prieur de Broc,

à Mgr Mermillod, 17.5.1884 (citée par
Firmin SEYDOUX, ibid., p. 29).

88



Le culte à Notre-Dame des Marches

atteint son apogée

dans les années 1930-1940.

Collection P. Borcard

9 SAVART, Claude: Cent ans après, Les

apparitions mariales en France au
XIXe siècle, un ensemble?, in «Revue

d'histoire de la spiritualité», n° 48,

1972, p. 219; BOUTRY, Philippe:

Marie, la grande consolatrice de la

France au XIXe siècle in «L'Histoire»,

n° 50, nov. 1982, pp. 30-39 (avec

bibliographie) et FOSTERT, Mary Ale-

thaire: L'enquête épiscopale sur La

Salette, in «Christianisme et science.

Etudes réunies par l'Association

française d'histoire religieuse

contemporaine», Paris, 1989, pp. 55-75.

Le culte à Notre-Dame atteint

une manière d'apogée dans les années 1930-1940. L'impact - ambigu

- de la Première Guerre mondiale, la perpétuation dans les milieux

catholiques fribourgeois d'un idéal de contre-culture, les impératifs
bientôt de la Défense spirituelle entretiennent un enthousiasme qu'on

voudrait, côté catholique, gage d'unanimité. En marge du cinquantenaire

de la guérison de Léonide Andrey, le rassemblement du 11

septembre 1934 attire «plusieurs miliers de pèlerins» (Semaine catholique,

20 septembre 1934). Dès le matin, rapporte-t-on, on voit

monter de Broc des «foules - clergé, magistrats et populations
nombreuses - qui montent silencieusement dans le décor merveilleux de la

nature, où rien ne distrait». Les processions commencent alors à

«dérouler leur banderole mouvante, bigarrée, toujours plus longue; ce

n'est pas encore l'imposante majesté de l'esplanade de Lourdes, mais

c'est déjà la belle simplicité confiante des pèlerins fribourgeois qui

égrènent avec leur Rosaire et chantent avec leurs prêtres les strophes
de l'Ave Maria des Marches» (Ibid).

Préoccupé d'approfondissement
doctrinal avant toute chose, l'évêque du diocèse, Mgr Besson (1876-

1945), ne pouvait méconnaître la popularité, donc l'effet d'entraînement

du culte mariai. Les circonstances, notamment la guerre de

1939-1945, firent le reste. Le 30 mai 1943, au cours d'une cérémonie

officielle à la cathédrale de Fribourg, Mgr Besson consacrait solennellement

le canton au Cœur Immaculé de Marie: «Fidèles à la tradition
de nos pères, qui construisirent en votre honneur tant d'églises et de

chapelles et sollicitèrent votre secours quand la patrie était en péril,

suivant l'exemple de saint Pierre Canisius, qui fonda chez nous les

congrégations mariales, et du bienheureux Nicolas de Flue, que nous

aimons à nous représenter tenant pieusement son rosaire dans les

mains, animés du même esprit que les pèlerins qui sont allés si

nombreux au cours des siècles à Einsiedeln, à Bourguillon et aux Marches,

nous venons consacrer aujourd'hui solennellement à votre Cœur

89



CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

Immaculé nos personnes, nos familles, nos paroisses, notre armée, nos

institutions»10. Notons pour finir que chaque deuxième mardi de

septembre se déroule aux Marches le traditionnel pèlerinage diocésain

annuel. Jusqu'au début des années 1970, on y dénombrait encore près

de 2000 pèlerins par rassemblement.

A l'âge des masses et du chemin

de fer, la piété ultramontaine joua très tôt la carte du pèlerinage,

convaincue qu'elle était que l'Eglise avait tout à gagner, stratégique-
ment parlant, à renouer avec la sacralité des lieux, comme d'ailleurs

avec l'espérance eschatologique du miraculaire. En cela, elle vit juste:
même affaiblie ou affadie, cette pulsion pèlerine, si bien décrite par

Alphonse Dupront11, n'attendait que la faveur d'une sollicitation

«officielle» pour recouvrer partie de son éloquence d'antan. Si le dessein

ne s'imposa pas du premier coup, s'il rencontra toujours la

défiance, sinon l'hostilité des tenants d'une ligne ecclésiologique plus

rigoriste, ses dividendes, supposés ou réels, en firent rapidement

oublier ses inconvénients. Pouvait-on imaginer en effet meilleure

démonstration de force et d'unanimité, s'agissant d'une Eglise occupée

de (re)eonquête pastorale et morale, que ces foules repenties,

acheminées en prière et bon ordre vers un lieu de dévotion?

Après avoir essuyé les critiques

et les censures de \'Aufklärung catholique, le pèlerinage réintégrait

pleinement la sphère ecclésiale, conférant par la même occasion une

nouvelle popularité à certains sites tombés en déshérence. Cette remise

en honneur, qui n'est pas à proprement parler une réhabilitation,

pouvait également se lire comme une tentative sincère de rapprocher

l'Eglise enseignante d'une religiosité populaire souvent mal comprise

ou méprisée.

Mais par son culte de la

démonstration collective publique, la piété ultramontaine céda à la

facilité que lui valurent ses premiers succès auprès des foules. Son

excès de formalisme la rendit également suspecte aux yeux de beaucoup.

A l'époque sans fard du roman naturaliste, Zola fit un portrait
tout sauf complaisant des foules de pèlerins, transportés de Paris à

Lourdes par train de nuit, «tristes hommes, pauvre humanité malade,

affamée d'illusion, qui, dans la lassitude de ce siècle finissant [et] en

grand danger de succomber au mal incurable, retourne en arrière, et

demande le miracle de sa guérison aux Lourdes mystiques d'un passé

mort à jamais!»12.

Tiré partiellement de l'oubli dans

lequel les caprices de la religion populaire l'avait longtemps confiné,

le sanctuaire des Marches aura été de toutes les luttes, religieuses et

politiques, engagées par cette contre-société catholique dont les

10 Discours et Lettre pastorales, Fri-

bourg, 1945, vol. XI (1942-1943),

p. 220.

11 Du Sacré. Croisades et pèlerinages.

Imageset langages. Paris, 1987.

12 Lourdes, Paris, 1896, p. 598.

13 ALTERMATT, Urs: Le catholicisme

au défi de la modernité. L'histoire

sociale des catholiques suisses aux
XIXeetXXesiècles Lausanne, 1994.

14 Modernistica. Horizons, physiono¬

mies, débats, Paris, 1982, p. 65.

15 CORBIN, Alain; GÉRÔME, Noëlle et

TARTAKOWSKY, Danielle (dir.): Les

usages politiques des fêtes aux XIXe

etXXesiècles, Paris, 1994 (pp. 7-50).

90



LA FÊTE ^

'

La Vierge en procession

autour du sanctuaire des Marches,

ce «petit Lourdes fribourgeois».

Collection P. Borcard

rouages nous sont aujourd'hui bien connus13. Le «petit Lourdes

fribourgeois», ainsi avait-on pris l'habitude de le nommer, sut très vit

capter l'attention des foules, grâce notamment à la mobilisation d'un

clergé qui pouvait tabler sur la force d'un sentiment religieux qui, en

terres fribourgeoises, a durablement révélé en acte ce qu'Emile Poulat

a appelé naguère avec bonheur une situation de «christianitude»14.

Chacun interprétera cette

manière d'agir en fonction de son équation personnelle. Quant à

l'historien des phénomènes religieux, qui n'a pas vocation à se faire le

chantre ou le contempteur du passé, il constatera simplement qu'en

ces matières, le type de catholicisme qui a prévalu en gros entre 1850

et 1960 aura de proche en proche porté à son paroxysme l'usage

politique des fêtes. Mais qui dit instrumentalisation suppose l'existence

préalable, hors de toute manipulation, d'un tissu d'émotions festives

offertes ainsi à la conquête, à la captation d'une autorité supérieure.

Pour être plutôt rassurant, ce

constat n'en souligne pas moins toute la complexité, partant la

richesse de la fête. A cet égard, on ne risque guère le démenti en

affirmant qu'il n'existe pas de fête pure de toute résonance politique, au

sens large du terme15. Ceci n'excuse pas cela, même si l'essentiel est

ailleurs, à commencer dans le dépassement d'une opposition stérile-

91



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

ment binaire construite sur le modèle «orchestration-spontanéité»,

«adhésion-opposition», «authenticité-récupération». Il s'avère donc

nécessaire, si l'on a pour souci de se projeter au delà des apparences
et du sens commun, de porter en permanence attention à l'envers de

ce qui se dit ou se joue sur la scène du pèlerinage et, plus généralement,

de la fête; ce pour en mieux penser l'ambivalence.

IBLIOGRAPHIE
Alain Corbin, Noëlle Gérome Les usages politiques des fêtes auxXIXe et XXe siècles, Paris, 1994.

et Danielle Tartakowsky

Alphonse Dupront Du Sacré, Croisades et pèlerinages, Imageset langages, Paris, 1987.

Nicole Belmont Ethnologie des faits religieux en Europe, Paris, 1993.

et Françoise Lautman

92


	Le pèlerinage des Marches : une fête tronquée?

