
Zeitschrift: Cahiers du Musée gruérien

Herausgeber: Société des Amis du Musée gruérien

Band: 1 (1997)

Artikel: La fête profane et le clergé au début du XIXe siècle

Autor: Genoud, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1048270

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1048270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FÊTE ^

Né en 1959, François Genoud a fait
des études d'histoire et de géographie
à l'Université de Fribourg. Il enseigne

au CO de la Gruyère et au Collège du

Sud et mène depuis quelques années

des recherches sur la Petite Eglise,

une société secrète d'ecclésiastiques
du diocèse, active durant la première
moitié du XIXe siècle.

LA FÊTE PROFANE ET LE CLERGE
AU DEBUT DU XIXe SIECLE
La correspondance de la «Petite Eglise» constitue une source

bien particulière mais qui illustre certains aspects souvent cachés

de la fête profane et la laisse apparaître,

à travers le jugement d'une certaine frange du clergé,

comme un enjeu à la fois moral et social.

Ainsi, les discours classiquement édifiants nous révèlent-

ils la fête en tant que lieu de pouvoir et donc d'affrontement.

1 PYTHON, Francis: Le clergé fribour-

geois et les défis du libéralisme

durant la première moitié du XIXe

siècle. Nouvelles approches fondées

sur les activités d'une association

secrète d'ecclésiastiques, in «Itinera»,

1986, p. 92.

S'il est un élément marquant de

la fête profane, c'est son caractère

d'exception, sa rareté, surtout
si elle est envisagée sous l'angle

des grandes célébrations collectives.

On ne s'étonnera donc pas

de la relative pénurie de sources:

celles qui sont utilisées ici

proviennent de la correspondance

de la Petite Eglise, société secrète

de prêtres du diocèse. Dans sa

seconde forme, cette Grande

Association compta jusqu'à 75 adhérents (à cette époque, le nombre

des membres du clergé séculier devait s'élever à environ 200 dans le

canton et 250 dans le diocèse1). En plus des associés de Fribourg et de

Neuchâtel, elle comptait également des prêtres du canton de Vaud, mais

aucun de Genève, canton pourtant rattaché au diocèse de Lausanne en

1819. Ainsi, cette source ne permet pas d'obtenir un reflet absolument

fidèle du clergé puisqu'il s'agit là d'un échantillon bien particulier.

Cependant, la variété des sujets

abordés ainsi que la liberté de ton que permettait le couvert du secret

confèrent à cette correspondance un intérêt certain et une richesse

indéniable. Toutefois, ces prêtres ne nous disent pas ce qu'était la fête

profane de la première moitié du XIXe siècle. Mais si, à travers ce

témoignage, l'on ignore ce qu'elle était, du moins discerne-t-on ce

qu'ils ne voulaient pas qu'elle soit. Ces quelques précautions heuristiques

feront sans doute comprendre qu'une telle source impose une

analyse en creux pour tenter de cerner le jugement du clergé sur la

fête profane, obligeant aussi à en élargir le concept et à y inclure des

éléments que l'on n'associe généralement pas à ce mot.

75



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

Le substrat idéologique
Ses membres ne baptisèrent

jamais Petite Eglise leur groupement qui, suivant les périodes, s'appela

Correspondance ecclésiastique, Grande Association, Association

ecclésiastique ou encore simplement Correspondance Littéraire. En fait, ce

nom a été donné par analogie à la France où naquit à la suite du Concordat

de 1801, entre le Saint-Siège et Bonaparte, une sorte de secte qu'on

appela Petite Eglise et qui considérait le Concordat comme un attentat

aux droits de l'Eglise2. Quoi qu'il en soit, le nom dont on affubla cette

association était révélateur de la défiance qu'elle inspirait et ne contribua

pas peu à la rendre suspecte. Il faut dire aussi que son engagement

en matière politique fut infiniment plus marqué que celui de la société

française que nous avons évoquée. Si les membres de la Correspondance

ecclésiastique étaient partie prenante dans toutes les grandes questions

politiques et religieuses de l'époque, il n'en demeurait pas moins

que leur action avait comme premier terrain d'application leur paroisse.

Ainsi, chacun avait une double

activité: la rédaction de mémoires sur des thèmes variés, mais aussi le

contrôle de ce qui se passait de contraire aux conceptions de l'Eglise

dans tout ce qui touchait à la vie privée des gens, ainsi qu'à leur

comportement religieux, voire politique. Comme le signalait le doyen Aebi-

scher, animateur de la Grande Association, il convenait de dénoncer

toutes les personnes qui détenaient une certaine autorité, tant civile

que religieuse et qui l'utilisaient à des fins qui n'étaient pas approuvées

par les membres de l'association: «...il est nécessaire que nous connaissions

les ennemis décidés de la religion et de la morale chrétienne,

ainsi que nos ennemis communs»3. Ainsi, ces prêtres devaient-ils être

renseignés sur tout ce qui se passait dans les villes et les campagnes.
C'était là, ainsi que l'affirmait également Joseph Aebischer, la meilleure

garantie d'assurer l'influence du clergé sur la société4.

Ce contrôle englobait toutes les

sphères de l'activité humaine. Cependant, c'est d'abord au comportement

moral de leurs ouailles qu'allait l'intérêt des membres de la

Correspondance. Aussi, dans la perspective de la restauration de l'emprise de

l'Eglise sur la société, stigmatisait-on sans cesse la dégradation des

mœurs consécutive à la Révolution. Ainsi qu'on le constate dans des

exemples français, les complexes phénomènes de déchristianisation,

révélés par les cas d'impiété populaire, étaient généralement imputés à

l'œuvre maléfique de la Révolution, de ses hommes et de ses exemples5.

On imaginait donc qu'en traquant la mauvaise presse, les mauvais livres,

le protestantisme, le libéralisme puis le radicalisme, les effets disparaîtraient

avec les causes. Mais si l'on s'en prenait aux acteurs politiques,

aux idées, aux doctrines et aux écrits, il convenait de ne pas négliger la

2 MARMIER, Henri: La «Petite Eglise»

du diocèse de Lausanne et Genève

1810-1844, Fribourg, 1941, p. 4.

3 Archives de l'Evêché, Fribourg,
Association ecclésiastique, p. 112, circulaire

du 15 mai 1834, par le doyen
Aebischer.

4 Ibid., p. 142, circulaire du 16 août

1834, par le doyen Aebischer.

5 DUBY, Georges et WALLON, Armand:

Histoire de la France rurale, t. 3,

Paris, 1976, p. 144.

6 Archives de lEtat de Fribourg,

Papiers Dey. Lettre d'Aebischer à

Dey du 20 juillet 1819.

7 Archives de lEvêché, Fribourg.
Association ecclésiastique, p. 115, circulaire

du 10 mai 1834.

8 Ibid., p. 119, circulaire du 15 mai

1834.

76



Fréquentes dans le canton de Fribourg, simple «dissipation» qui s'exprimait à travers la danse, le jeu, les veillées,
les fêtes des Céciliennes les foires, la fréquentation des auberges ou les courses nocturnes...
sont placées entre les mains du clergé.

Collection P. Borcard La fête profane, antichambre du mal

Les rapports des curés étaient
unanimes à déplorer l'omniprésence de l'alcoolisme, excipient de tous
les vices: les penchants éthyliques se rencontraient un peu partout,
même dans le milieu ecclésiastique sur lequel les correspondants
portaient un regard sans complaisance, voire féroce: «Soyez persuadés

que si les Supérieurs ne prennent pas d'autres moyens que ceux qu'ils
ont pris jusqu'à présent le nouveau clergé deviendra comme le vieux

et pis peut-être encore. J'en connais déjà de nos jeunes confrères qui
s'adonnent au vin et 300.18.7.23.109 10.9.16.26.5 [-aux- femes (!)].

On dit sans doute de bonnes choses dans les retraites, mais on ne dit

pas tout ce qu'il faudrait dire, ni comme il faudrait le dire...»6

Il arrivait parfois que les prêtres
se fassent même les complices de certaines débauches: «...il y a des

cures où l'on vend du vin, et où les jeunes gens de deux sexes se donnent

rendez-vous»7.

Mais le plus souvent, c'est
l'autorité civile que l'on accusait d'inciter à l'inconduite, si l'on en croit le

correspondant du district de Corbières parlant du préfet de l'endroit:
«Elève de la caserne, il en a les inclinations et les habitudes. On le voit
sans cesse dans les tavernes, où il se montre aussi peu réservé dans

ses discours qu'intrépide buveur. Loin de seconder le zèle des curés et
des préposés pour la suppression des abus, il est le premier à provoquer

la jeunesse à la danse et autres divertissements profanes»8.

Cette dernière distraction semblait

d'ailleurs d'autant plus dangereuse qu'elle favorisait une certaine

contamination tant des idées religieuses que des doctrines
politiques par l'attraction qu'elle pouvait exercer: «Le voisinage du canton
de Vaud, où l'on professe d'autres principes religieux, où l'on danse

77



souvent, où l'on s'amuse beaucoup, est nuisible à nos catholiques

qu'on ne peut empêcher d'aller souvent chez les voisins»9.

Cependant, les tentations n'étaient

pas qu'extérieures: si les divers «maux» déjà cités sévissaient dans les

campagnes, c'était surtout la ville, le bourg, qui apparaissait comme le

lieu de corruption par excellence; c'était là que l'on contractait tous les

vices, et c'était là aussi que l'on retournait pour s'y adonner encore.

C'était dans les bourgs également que les prêtres de la Petite Eglise

signalaient des gens qui faisaient des banquets durant le carême et qui

tempêtaient contre la religion et le célibat des prêtres... Lieux de rendez-

vous des «jeunes gens indociles à leur pasteur»10, les centres urbains,

catalyseurs de toutes les perversions évoquées plus haut, ne

contribuaient pas peu à amplifier le problème des naissances illégitimes. Ainsi

l'abbé Aebischer expliquait-il l'inexorable déliquescence des mœurs:

«...mon père qui a 73 ans ne connait que trois enfans illégitimes de son

âge dans la paroisse de Farvagné; tandis que moi, j'en connais actuellement

plus de 30 sans compter les filles qui se sont mariées étant déjà

enceintes; de manière que la moralité est loin de gagner dans notre canton

de Fribourg: en 1807 il y eut 73 naissances illégitimes dans tout le

canton, et on m'a dit, je ne sais s'il est vrai, que cette année il y eut plus

de 50 filles enceintes dans la seule ville de Fribourg. L'instruction, et

surtout les institutions morales ne sont donc pas ce qu'elles devraient être

puisqu'elles ne sont pas en rapport avec la perversité croissante»11.

Image du prêtre et acculturation

Quelles stratégies les correspondants

entendaient-ils mettre en place pour lutter contre ces relâchements

des mœurs liés à la fête profane? En fait, à travers les écrits de

la Petite Eglise, on préconisait deux moyens essentiels: le premier

consistait à améliorer l'image du prêtre et à renforcer le lien qui l'unissait

à ses paroissiens et plus particulièrement aux enfants, comme le

relevaient les Mélanges Ecclésiastiques de 1818: «L'enfant chrétien

quoiqu'instruit pratiquera sa religion par routine et machinalement,

sans s'attacher à ses devoirs et prêt à s'en écarter à la première tentation.

Peut-être n'est-il pas hors de propos d'observer ici qu'un pasteur

doit commencer par se faire aimer, s'il veut faire aimer la vertu dont il

propose la pratique. Des formes repoussantes seraient pour des

enfants un préjugé contre la bonté de ses principes; au lieu que l'élève

craindra de contrister par sa mauvaise conduite un curé qu'il chérit»12.

Cette priorité accordée à

l'enfance avait pour corollaire le désir de contrôler l'institution scolaire,

enjeu central entre le pouvoir politique et l'Eglise depuis l'invasion

française de 1798: au temps de l'Helvétique, le ministre Stapfer avait

9 Ibid., p. 93, circulaire du 11 février

1834.

10 Ibid., p. 91, circulaire du 15 mai

1834.

11 Bibliothèque cantonale et universi¬

taire, Fribourg, Cabinet des manuscrits,

Correspondance ecclésiastique,

cote LA 17, Circulaire rédigée

par Aebischer, N° 5, 1818.

12 Ibid., Cabinet des manuscrits,

Mélanges Ecclésiastiques, 1818.

Grem. Broch. 59, 27.

13 SUDAN, Louis: L'Ecole primaire fri-
bourgeoise sous la Restauration.

1814-1830. Thèse Lettres Fribourg,

Paris, 1934, p. 138.

14 Bibliothèque can tonale et universi¬

taire, Fribourg, Cabinet des

manuscrits, Correspondance
ecclésiastique, cote LA 17, Circulaire

rédigée par Aebischer, N° 5,1818.

15 Ibid., Cabinet des manuscrits,

Mélanges Ecclésiastiques, 1818,

Grem. Broch. 59, 27.

78



LA FÊTE ^

i...l'élève craindra de contrister par sa

mauvaise conduite le curé qu'il chérit«

Collection P. Borcard

établi dans chaque canton un Conseil d'éducation avec des commissaires

ou inspecteurs dans chaque district, retirant par là à l'Eglise la

plus grande part de son influence sur les écoles. Supprimé à Fribourg

sous la pression du clergé, au début du régime de la Médiation, ce

conseil fut rétabli par la loi du 19 février 1816 qui confiait à l'Etat la

surveillance et la direction des écoles. Cette remise sur pied fut réalisée

sous l'influence joséphiste qui caractérisait certains membres du

patriciat restauré, tel Jean de Montenach.

Aucun ecclésiastique n'avait été

admis au sein de ce conseil; cette mise à l'écart du clergé provoqua

une réaction de Mgr Yenni qui annonça en 1817 l'établissement d'une

commission diocésaine visant à s'occuper de la question scolaire13.

Formée d'ecclésiastiques, cette commission fonctionnait comme un

anti-conseil d'éducation.

Les membres de la Correspondance

ecclésiastique prirent une part importante dans ces conflits;

cependant, ils eurent sur cette question une attitude relativement

ambiguë. En effet, tout en souhaitant son développement, ils semblaient

redouter un trop grand essor de l'instruction ou peut-être surtout sa

trop grande indépendance, sans doute par crainte de la propagation des

mauvais livres et des mauvaises doctrines. Ils constataient souvent

d'ailleurs une corrélation entre le relâchement des mœurs et une

instruction «trop» développée: «Les anabatistes [I], qui sont en grand

nombre dans nos montagnes du Jura, sont peu instruits, et ils sont

éminemment honnêtes et moraux; tandis que le peuple réformé, qui est

bien plus instruit, a moins de conscience et peu de mœurs. Il n'y a pas de

plus mauvais sujets que les étudiants des universités, et les écoliers passent

en général pour des poliçons; il ne manque cependant d'instruction

ni aux uns, ni aux autres. Il y a un demi siècle que le peuple ne savait en

général ni lire, ni écrire dans le canton de Fribourg; il était plus superstitieux

qu'à présent, mais il avait plus de foi, et bien plus de mœurs...»14

Il importait donc, pour que
l'instruction n'entraîne pas d'effets pervers, qu'elle soit essentiellement

vouée à l'éducation chrétienne et qu'elle soit contrôlée par l'autorité

ecclésiastique qui devait se soucier notamment de la moralité des

enseignants ainsi que du choix de livres judicieux «propres à favoriser
l'éducation religieuse»15. Ce point de vue plaçait souvent les correspondants

en opposition avec le gouvernement, au sujet du choix des livres utilisés;

cependant, autorités laïques et ecclésiastiques se retrouvaient dans leur

souci d'acculturation, chacun étant persuadé que le progrès dans le

domaine de l'instruction ou de l'éducation passait obligatoirement par

l'éradication du patois: «Un vice essentiel dans l'instruction religieuse de

tous les âges consiste en ce que le peuple des campagnes est enseigné

79



dans une langue, qui n'est pas la langue maternelle et qu'on ne prend

pas la peine de lui apprendre. De cet abus résulte l'ignorance des vérités

religieuses, qui doit être comptée parmi les premières causes de l'immoralité,

quoi qu'il ne faille pas craindre de se servir du patois, lorsqu'il n'y

a pas d'autre moyen de se faire entendre; il serait difficile d'introduire

l'usage de cette langue dans les instructions publiques. Il faut donc, par

le moyen de bonnes écoles apprendre aux enfants la langue française»16.

Enjeu moral et social

La fête, à travers ce témoignage

d'une frange particulière du clergé, apparaît donc bien comme un enjeu

à la fois moral et social et en fin de compte comme un lieu de pouvoir.

Le jour chômé ou le temps «libre» constituaient intrinsèquement un

danger: l'absence de travail représentait une invitation à la fainéantise,

qui elle-même laissait le champ libre à l'intempérance, au libertinage ou

à d'autres excès. Ainsi, ce temps profane s'opposait-il à la fois au temps

respectable du labeur et à celui de la «bonne» fête, de la fête religieuse,

celle du temps sacré, celle qui était censée élever les corps et les esprits

pour les faire échapper aux contingences et aux bassesses du monde.

Privilégier la fête sacrée au détriment de la fête profane, c'était bien sûr

défendre certaines valeurs, mais aussi garantir «l'ascendant» d'un certain

clergé savant sur des masses rurales au nom de «la cause de Dieu,

de l'ordre social, du bonheur réel des peuples»17. Ainsi, au travers de ces

jugements de prêtres de la Petite Eglise, découvre-t-on un aspect particulier

de la fête profane, devenue un lieu d'affrontement, où s'exprime

le refus de l'Eglise de transiger face à une certaine forme de modernité,

notamment celle d'une amorce d'émancipation des masses rurales par

l'entremise, sous différentes formes, de la sécularisation de la fête.

La Ibonne» fête, c'est la fête religieuse.

Collection P. Borcard

16 Ibid.

17 Archives de l'Evêché, Fribourg,
Association ecclésiastique,

passages d'un texte du doyen Aebi-

scher, pp. 11-52.

IBLIOGRAPHIE£
Georges Duby et Armand Wallon Histoire de la France rurale. Paris, 1976.

Henri Marmier La «Petite Eglise» du diocèse de Lausanne et Genève 1810-1844, Fribourg,
1941.

Francis Python Mgr Etienne Marilley et son clergé à Fribourg au temps du Sonderbund

1846-1856, Fribourg, 1987.

Francis Python Le clergé fribourgeois et les défis du libéralisme durant la première moitié
du XIXe siècle, Nouvelles approches fondées sur les activités d'une association

secrète d'ecclésiastiques, In «Itinera», 1986.

Louis Sudan L'Ecole primaire fribourgeoise sous la Restauration, 1814-1830, Paris,

1934.

80


	La fête profane et le clergé au début du XIXe siècle

