
Zeitschrift: Cahiers du Musée gruérien

Herausgeber: Société des Amis du Musée gruérien

Band: 1 (1997)

Artikel: La bénichon : une tradition en mouvement

Autor: Clerc, Valérie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1048264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1048264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FÊTE ^

Née en 1971 à Rossens, Valérie Clerc
étudie l'histoire et l'anglais à l'Université

de Fribourg. Intéressée par les

traditions locales et l'histoire des

mentalités, elle prépare actuellement

un mémoire de licence en histoire

contemporaine sur l'Assemblée de

Posieux, lieu de mémoire du parti
conservateur fribourgeois.

un
UNE TRADITION EN MOUVEMENT

Parfum d'une cuchaule sortant du four, odeur de la friture sucrée

des beignets, effluves des brieelets fraîchement roulés,

toutes ces senteurs évoquent un moment privilégié dans le calendrier

festif fribourgeois et dans le cœur des Gruériens.

La béniehon incarne, sous sa forme moderne, la fête campagnarde

et profane par excellence. Centrée sur l'aspect traditionnel

et communautaire, elle est rythmée par deux temps forts:

d'un côté le festin, mariant spécialités culinaires fribourgeoises

et plats campagnards traditionnels, qui représente la dimension

familiale de la fête, et de l'autre la danse, qui en est le versant

communautaire. Ces deux composantes véhiculent des valeurs

et des normes qui vont bien au-delà de la simple réjouissance

profane. A la fois témoin de son temps et de la manière dont une

époque s'en représente une autre, antérieure, la béniehon occupe une

position charnière entre tradition et innovation.

Etienne Suter est l'auteur d'un article

de référence sur les grandes dates

qui ont marqué le développement de

la béniehon du Moyen Age au début

du XXe siècle. SUTER, Etienne: La

béniehon au pays de Fribourg, in

«Nouvelles Etrennes Fribourgeoises»,

n°67, 1934, pp. 102-103.

Contrairement à ce que d'aucuns

peuvent penser, la béniehon

n'a pas été de tout temps

une fête profane. Du latin bene-

dictio, la béniehon commémore

au Moyen Age la dédicace de

l'église paroissiale, c'est-à-dire

l'anniversaire de sa bénédiction.

A cette origine religieuse se

greffent très vite des plaisirs

profanes qui tranchent avec le

caractère sacré et austère de la

dédicace. En 1443, une ordonnance

de Leurs Excellences de

Fribourg désigne en ces termes

les vagabonds qui occasionnent

des troubles aux jours de fête:

«Contre ceux qui font rumour
eis bénissions ou eis nopees»1. Il

s'agit là de la plus ancienne

mention écrite de la fête. En

1587, la Chambre secrète constate

que les jours de dédicace

des églises, on s'occupe moins de prier que de «fressen und süffen,

spielen [und] dantzen». Afin de remédier à la surcharge annuelle de

fêtes chômées et au cortège de débordements qui les accompagne, les

autorités politiques promulguent en 1747 une ordonnance capitale

qui sépare la fête de la dédicace de celle de la béniehon proprement
dite. Pour la première fois, les réjouissances profanes sont concentrées

à une date fixe, soit le deuxième dimanche de septembre. Un

17



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

coup d'œil aux demandes de patente formulées par les diverses sociétés

de jeunesse en 1852 montre que l'ordonnance cantonale n'est que

partiellement suivie. Aujourd'hui encore, on peut fêter la bénichon de

carnaval (Broc) au 31 décembre (village de Saint-Sylvestre). Ces béni-

chons-là sont soit des reliques de la dédicace religieuse soit le fruit de

contingences extérieures. Alors que Bellegarde ou Romont continuent
à faire coïncider chronologiquement fête religieuse et fête profane,

Châtel-Saint-Denis célèbre la bénichon une semaine après la

montagne à cause des vendanges dans le pays de Vaud voisin auxquelles

une importante main d'œuvre de la région participe.
La répartition temporelle, telle

que nous la connaissons dans la plupart des communes, date de la fin

du XIXe siècle. C'est en 1889 que la bénichon est officiellement

regroupée sur deux temps principaux: au deuxième dimanche de

septembre pour les régions de plaine comme Fribourg, Bulle et Sarine-

Campagne s'ajoute le deuxième dimanche d'octobre pour la zone

préalpine du canton, principalement les villages de la Gruyère. Reprise

allégée de la bénichon, le recrotzon est célébré en plaine le quatrième
dimanche de septembre en raison du Jeûne fédéral et dans les villages
des Préalpes le troisième dimanche d'octobre. L'instauration d'un

calendrier festif unifié représente un tournant. Fixée à l'orée de l'au¬

to Gruyère n'a pas l'exclusivité

de la bénichon, comme le prouve cette

représentation par Ludwig Vogel

de la fête à Guin, le deuxième

dimanche du mois de septembre 1820.

Au premier plan, une foule costumée

observée par un nombreux public

essentiellement féminin occupe

le pont de danse. On distingue

l'orchestre accolé à la maison et abrité

du soleil par une tenture. La présence

de l'église au second plan nous rappelle

que la fête a une origine religieuse.

BÖSCHUNG, Moritz: Sensler Trachten,

p. 92.

18



LA FÊTE ^

Les réflexions théoriques sur la fête

sont extraites de: HUGGER, Paul

(dir.): Les Suisses. Modes de vie,

traditions, mentalités, Lausanne, 1992.

En allemand, Kilbemahl signifie

«repas de bénichon».

Menu traditionnel de bénichon par

Tante Marthe, tel qu'il a été remis à

l'honneur par la «Pinte des Mossettesn

il y a peu.

TANTE MARTHE: Les recettes de Tante

Marthe, Fribourg, 1988, p. 11.

CTJCHÄULE*MOUKRDE*BEURRE

BOUILLON-BOUiLLi

RAGOÛT D'AGNEAU AUX RAiSiNS
POMMES PUREE.pOHffiSÀBOTZi

aAMBON'SAïïCiSSON'CHOUX-HABiCOTS

GiGOT D'AGNEAU A L'AiL-POMMES PUREE

SALADE AUX CAROTTES ROUGES

DESSERTS:

C8ÏME AU BAQUET * MERiNflUES
CORBEILLE DE FRUITS

BEiGNETS •BRACELETS * PAiNS D'ANiS
CROQUETS «CUQUETTES

tomne, la bénichon change de sens. Elle reflète désormais le besoin de

célébrer le rythme de la terre et le passage d'une saison à l'autre,
phénomènes liés à la structure du cycle annuel marquée symboliquement

par de nombreuses civilisations2. Ce sens surajouté va peu à peu effacer

la signification originelle de la coutume dans l'esprit populaire,

sans jamais l'occulter tout à fait.

Un repas entre modernité et tradition

Si le lundi et le mardi sont

consacrés exclusivement à la danse, le dimanche est rythmé par les

deux temps forts qui font la particularité de la bénichon traditionnelle.

Après la messe matinale et avant d'étrenner le pont de danse, les

familles se regroupent pour prendre en commun le repas de bénichon.

En l'état actuel des choses, il est impossible de dater avec précision

l'origine de cette cuisine calendaire. On sait toutefois qu'aux XVIIe et

XVIIIe siècles, un grand festin se donnait en ville de Fribourg chez les

Capucins en l'honneur des autorités politiques. Le chiffre des dépenses

de ce dîner de dédicace ou Kilbemahl3 est impressionnant, mais le

contenu du repas nous est malheureusement inconnu.

Les bouleversements économiques

et techniques qui ont touché Fribourg aux XIXe et XXe siècles

contribuent à une évolution sémantique de la coutume festive en

remodelant la nature des liens qui l'unit au contexte socio-temporel.
C'est l'évolution économique de ces cinquante dernières années qui,

en Gruyère comme dans le reste du canton, a le plus contribué à la

transformation de la bénichon, qui passe ainsi en quelques décennies

du statut de seule fête profane de l'année où l'on fait bombance, célébrée

dans un canton à prédominance agricole et relativement pauvre,
à celui d'un simple repas familial. L'agriculture a longtemps représenté

le secteur clef de l'économie fribourgeoise. Elle occupe 60% de la

population active en 1888 et encore 45% en 1910. La composition du

menu traditionnel faisait qu'une famille paysanne pouvait subvenir à

ses besoins en viande, fruits et légumes pour le jour de la bénichon, de

manière à peu près autosuffisante. L'entrée de Fribourg dans l'ère

postindustrielle fait passer le canton d'un régime quasi-autarcique à

un système de redistribution des denrées alimentaires. Avec le décollage

économique, les familles habitant à la campagne s'éloignent du

mode de vie paysan et accèdent au bien-être de la société de consommation.

Mise à part la production du jardin, on ne se nourrit plus que

d'aliments qu'on achète. On ne fait plus boucherie mais on se rend

chez le boucher pour acheter la viande. Les magasins d'alimentation

proposent à l'époque de la bénichon les légumes qui accompagnent le

plat principal ainsi que toute une gamme d'ingrédients nécessaires à

19



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

la confection des pâtisseries, de la cuchaule et de la moutarde, quand

ce ne sont pas les produits finis eux-mêmes.

Corollaire de l'évolution économique,

la mécanisation et la rationalisation des ménages font partie
de ces nouvelles tendances dont l'intégration entraîne sur le plan

pratique une adaptation des recettes aux techniques nouvelles. A une

époque pas si éloignée, la bénichon se préparait par nécessité toute
l'année. A peine la fête terminée, les fruits du verger étaient mis en

tonneau pour la goutte. En hiver, on tuait le porc qui restait dix à

quinze jours dans la saumure pour le salage avant de séjourner dans

la borne pour le fumage. Côté légumes, les conserves n'étaient pas

nécessaires; le jardin donnait tout: raves, carottes, céleris, choux, haricots,

carottes rouges. De nos jours, on a tout ce qu'il faut dans sa

cuisine pour confectionner les mêmes plats qu'autrefois, mais avec des

moyens qui facilitent la vie. Avec la généralisation dans les foyers

d'appareils électroménagers tels que la cuisinière et le four à air

chaud, on ne se déplace plus au four banal pour cuire desserts et

cuchaules. Le frigidaire et le réfrigérateur permettent quant à eux de

maintenir la viande et les légumes dans les meilleures conditions

d'hygiène. Avec les techniques modernes de conservation, le temps
consacré aux préparatifs est nettement réduit.

«Des libertés on est d'ailleurs

bien forcé d'en prendre

aujourd'hui. Par les temps qui

courent, même si l'on est parfois

tenté de refuser les ukases

de la diététique,

on peut manquer du temps

et de la force nécessaire

à l'accomplissement de l'entier

parcours bénichonnesque...»

(GREMAUD, Michel:

La bénichon, Rituel

des saveurs fribourgeoises,

in «Panorama fribourgeois»,

n° 1, juin 1994, p. 65.)

Un art culinaire en mutation

Plus imperceptibles, les mutations

culturelles ont à leur manière modifié les perceptions face à

l'alimentation. Malgré les règles et les rituels qui président au déroulement

du repas, ce dernier n'échappe pas au changement. L'écart entre

le menu traditionnel et celui réalisé le jour J n'est pas énorme mais

bien réel. Preuve en est l'omission quasi généralisée de deux plats de

viande moins raffinés lors du repas dominical: le bouilli et le ragoût

d'agneau. Serait-ce là une saine adaptation à la vie moderne, une

mise en pratique de quelque précepte diététique?
Il serait faux de croire que les

gens d'aujourd'hui aient moins d'appétit qu'avant. Malgré quelques

omissions, le menu de bénichon garde des proportions impressionnantes.

La surabondance d'aliments contraste avec la norme
quotidienne. En imaginant le cas d'une personne qui se sert une fois de

tous les plats et qu'elle ne déguste qu'une seule pièce de chaque

friandise, une diététicienne a calculé que le seul menu de bénichon

fournit à l'organisme environ 2800 kcal (sans les boissons), alors que
les apports nutritionnels journaliers conseillés pour la population

française en 1992 s'élèvent à 2000 kcal pour les femmes et 2700 kcal

pour les hommes4. Le fait est qu'aujourd'hui comme hier, tout indivi-

4 Ces informations nous ont été

aimablement communiquées par
N. Philipona, diététicienne à l'Hôpital

de Riaz. Les calculs ont été réalisés

sur la base des recettes du livre

Cuisines et Traditions au Pays de

Fribourg, Fribourg, 1995.

20



LA FÊTE ^

du normalement constitué, paysan ou étudiant, serait rassasié après

le deuxième plat, mais il continue malgré tout à manger, ce qu'il ne

ferait pas en temps «normal». Alors que le reste du temps on mange

pour vivre, à la bénichon, on vit pour manger. Dans ce contexte, le fait
de s'alimenter se détache de sa fonction purement nutritive pour

prendre un caractère symbolique.
Ce que les générations qui nous

ont précédés appréciaient dans le repas, c'était d'une part l'abondance

et d'autre part la variété des mets de ce véritable «Waterloo pour le

règne animal et végétal» [Le Chroniqueur, 11 septembre 1855). Pendant

longtemps, les variations météorologiques ont eu une influence parfois

dramatique sur l'alimentation de la population. Des moissons qui

se déroulaient dans de bonnes conditions signifiaient que l'on allait

manger à sa faim jusqu'au prochain été. Une fin d'été pluvieuse qui

empêchait d'achever les récoltes présageait quant à elle un hiver de

privation. Ce n'est pas un hasard si l'Eglise prescrit le jeûne et l'abstinence

quatre mois par année. Elle ne fait que ritualiser une carence

périodique qui existe réellement. L'exemple de la viande est significatif
de la quête de variété inhérente au repas de bénichon. Il y a encore

quelques décennies de cela, on ne mangeait de la viande que le

dimanche. Conservée des mois dans la cheminée, la viande de vache

fumée se caractérisait par sa dureté et son goût acre et salé. A la

bénichon, on appréciait à sa juste valeur la viande tendre et fraîche. Si dans

d'autres cultures, le mouton est un mets commun, il a longtemps été

une viande rare dans les campagnes fribourgeoises. Les familles

paysannes élevaient l'animal non pas pour le manger mais pour le vendre,

exception faite de la bénichon. L'abus était donc toléré, car il avait lieu

à une époque où la frugalité était la règle et l'excès l'exception.

Avec l'industrialisation, le

processus cyclique fait de mois d'abondance et de périodes de pénurie est

remplacé par un déroulement linéaire, caractérisé par la régularité de

l'approvisionnement. Ce phénomène a entraîné une modification
profonde du rapport à la nourriture et des comportements alimentaires.

Ce que les contemporains recherchent de nos jours dans le menu de

bénichon, c'est plutôt le rythme lent de la dégustation des plats et la

qualité des mets cuisinés. On vit dans un monde où les contraintes de

l'horaire nous harcèlent et on a tendance à perdre les véritables

valeurs gastronomiques à force d'ingurgiter conserves et surgelés. Le

fossé est saisissant lorsqu'on compte le nombre d'heures passées à la

préparation du menu de bénichon et quand on sait que ce jour-là, il

ne faut pas espérer sortir de table avant la fin de l'après-midi! Aujourd'hui,

le repas de bénichon rappelle les excès d'antan et l'art de vivre

ancien des petites civilisations rurales qui, «comme toute civilisation,

21



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

ménage des circonstances où le besoin est dépassé. Pas seulement

pour un plaisir de bouche, ou alors on n'aurait rien compris. Il s'agit de

se rassembler autour d'une table et de se reconnaître avec son identité

et ses limites. Ne faut-il pas des jalons et des repères avancés pour
savoir où gît la sagesse?»5

Rituels et conventions pour un difficile ménage à trois

De même que les pas qui la

composent, la danse suit une dramaturgie spécifique que chacun

s'attache à respecter. Elle est à la fois le miroir de la répartition traditionnelle

des rôles entre hommes et femmes et le reflet d'un ordre social

très hiérarchisé. Alors que le repas de bénichon est avant tout une

affaire d'adulte, ce qui a trait à la danse et à ses à-côtés se caractérise

par la jeunesse des acteurs, comme l'illustre l'exemple de la Roche

au tournant du XXe siècle6. Quelque temps avant la bénichon, les

jeunes hommes célibataires de ce village se réunissent pour créer une

société chargée d'organiser la fête et de s'occuper du débit de boisson.

Un comité nommé par les membres de la société se répartit les

différentes tâches: inscriptions, marchandage du tonneau de vin blanc

avec l'aubergiste, vente des boissons alcoolisées. Réunis au cabaret,

les jeunes gens en profitent pour tirer au sort la partenaire avec

laquelle ils danseront les trois jours de fête. Cette tradition souligne le

contrôle exercé au sein des villages par les jeunes gens non-mariés

sur les jeunes filles célibataires.

5 Michel Gremaud mène une réflexion

intéressante sur l'évolution de la

bénichon dans divers articles consacrés

à ce sujet. Il est entre autres cité

in: ibid., p. 138.

6 L'exemple de la Roche est mentionné

par BRODARD, Aloys: La bénichon

à La Rotse pê vê 1900 - La

bénichon à la Roche vers 1900, in

«Association des Rochois d'ici et

d'ailleurs», n° 8, octobre 1990, p. 16;

n° 9, avril 1991, p. 14; n° 10, octobre

1991, p. 16.

Après les vêpres du dimanche

de bénichon 1928, un cortège traverse

en procession le village de Neirivue.

En tête, un homme porte un des petits

sapins qui ornera le pont de danse.

Il est suivi d'un orchestre composé

d'une trompette, d'une clarinette

et d'un accordéon. Les couples avancent

côte à côte, sur deux colonnes:

à gauche les hommes, tous coiffés

d'un chapeau, à droite les femmes,

qui ne semblen t pas porter de costume

particulier pour l'occasion.

Enfants et curieux regardent s'ébranler

les acteurs de la fête.

Musée Gruérien

22



Cette scène se déroule à Gruyères,

probablement au tournant

du XXe siècle. Longtemps, la bénichon

a coïncidé dans la cité comtale

avec la foire aux boucs. Les stands

qui côtoient le pont de danse autour

duquel se concentre la foule

sont peut-être des reliques

de cette tradition.

Musée Gruérien

La «levée des danses» marque le

début officiel de la fête, le dimanche après les vêpres. Le président de

la société organisatrice ouvre le bal avec sa cavalière. Ensuite, les

danses, shotisch, mazurka, polka ou valse, sont publiques. Seules sont

réservées les «danses criées», dédiées à un couple auquel on veut faire

un honneur particulier ou à un notable du lieu. Après chacune de ces

danses, on se tient la main pour exécuter une «danse en rond». Les

festivités, interrompues pour aller couler et souper, reprennent en début

de soirée. Le lundi et le mardi, la danse débute en fin de matinée après

que les jeunes gens, juchés sur un grand char pavoisé, ont visité

toutes les maisons habitées par leur danseuse de la veille. Compte

tenu de la diversité des traditions liées à la danse suivant les villages

et les districts, nous arrêterons là la description formelle des festivités.

Une confrontation des aspects

modernes et traditionnels de la danse est impossible, pour la bonne

raison que l'irruption de la modernité a marqué le début de son

déclin. Une approche plus classique du phénomène permet de saisir

la nature conflictuelle et parfois ambiguë des rapports entretenus

par la danse avec la politique et la religion. Dès le moment où des

réjouissances profanes se superposent à la fête religieuse traditionnelle,

les tentatives de manipulation par le pouvoir temporel devien-

23



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

nent monnaie courante. On distingue à ce propos deux types
d'ordonnances. Les premières, motivées par des considérations morales

et sociales, limitent les occasions de danser durant l'année à la période

de carnaval, des noces et de la bénichon, quand elles ne les

suppriment pas carrément. Par ce biais, impopulaire s'il en est, on

cherche d'une part à lutter contre les débauches excessives comme

l'ivrognerie et la violence, et d'autre part à éviter l'afflux de

mendiants qui envahissent les paroisses à cette époque de l'année.

L'hypothèse reposant sur l'inquiétude éventuelle des autorités locales

concernant l'enfant naturel qui deviendrait une charge pour la

commune neuf mois après la bénichon n'est pas non plus à négliger mais

n'a pas encore été prouvée. Le second type d'ordonnance est étroitement

lié aux circonstances politiques et économiques régionales et

internationales, comme la guerre, la disette, les épidémies de fièvre

espagnole ou de fièvre aphteuse, qui contraignent les autorités à

supprimer temporairement les réjouissances. La réduction de la fête

de trois à deux jours imposée par les rigueurs de la Première Guerre

mondiale est relativement bien acceptée et va subsister après la fin

du conflit.
La décision prise d'un commun

accord par la commune de Rueyres-les-Présen 1727 de se priver pendant

huit ans de bénichon en raison des suites fâcheuses de la fête

fait figure d'exception. Le plus souvent, le peuple fribourgeois se

rebelle contre ce genre de décisions venues d'en-haut. Répondant aux

vœux du clergé et suite aux désordres de l'année précédente, le pouvoir

civil ordonne en 1889 la suppression des danses dans les

établissements publics les dimanches et jours fériés, bénichon comprise.

Averti de la volonté affirmée de la population d'Estavayer de danser

envers et contre tout, il envoie le 8 septembre 1889 quarante-cinq

gendarmes armés dans la capitale broyarde. La tension monte.
L'intervention de quelques notables empêche la rixe de se transformer en

bain de sang. Cette «bénichon des gendarmes» donne lieu à une guerre

féroce entre La Liberté et L'Ami du Peuple d'un côté, qui soutiennent

le gouvernement, et les partisans d'une législation plus libérale en la

matière représentés par Le Confédéré et Le Journal de Fribourg. En

Gruyère, où les ponts de danse sont maintenus malgré l'interdiction,
des incidents opposent «fêtards» et «puritains». Devant la pression

populaire, le Conseil d'Etat est contraint de faire marche arrière en

abrogeant les articles de loi contestés.

Toutefois, l'attitude des autorités

temporelles envers les réjouissances profanes ne se limite pas à

l'aspect répressif. D'une part, les hommes politiques sont des gens

comme les autres qui aiment faire la fête. D'autre part, le fait de se

Dans le cadre de la bénichon, l'union

libre du privé et du public succède dès

le milieu du XVIIIe siècle au mariage

avorté du religieux et du profane.

Cette scène immortalisée à Vuippens

dans les années 20 réunit ces deux

mondes qui cohabitent en bonne

intelligence. L'espace privé, intérieur,

délimité par la façade de la maison,

est représen té par les deux femmes

qu'on distingue à peine sur le pas

de la porte et qui ont probablement

préparé le thé, les beignets et la

cuchaule posés devant les musiciens.

Il côtoie l'univers public des ponts de

danse occupé par la fanfare, les petits

sapins ornés de fleurs en papier

et les danseurs qu'on imagine devant

la ferme.

Photo Glasson, Bulle

24



LA FÊTE ^

7 Etienne Suter (p. 117) cite le Dr. BER-

CHTOLD: Histoire du canton de

Fribourg, tome III, Fribourg, 1852,

p. 270.

8 Max Weber est cité par HUGGER,

Paul (dir): op. cit., p. 608.

montrer à une manifestation aussi populaire que la bénichon représente,

déjà à l'époque (I), un moyen non négligeable de soigner son

image. De plus, une telle présence peut prévenir certains abus. Cette

tendance se dessine d'abord de façon ponctuelle et anecdotique. Sous

l'Ancien Régime, les bannerets ne dédaignent pas de prendre part aux

danses et coraules aux flambeaux organisées dans la capitale: «On dit

que rien n'était plus plaisant à voir que ces quatre magistrats, en

perruques d'allonge et en rabats, se trémoussant comme des arlequins au

son de la musique la plus vulgaire»7. Plus près de nous dans le temps,
la danse ne débute à Châtel-Saint-Denis qu'après le cortège, dont la

composition résume à elle seule les rapports équivoques du politique
et du festif. Le défilé est en effet conduit par les autorités politiques
suivies par les soldats, les gendarmes, les tambourineurs et les chars

pavoisés!

En raison du «double caractère

de la profanation du jour du Seigneur et de la dégradation morale des

individus» (La Liberté, 8 septembre 1888), le clergé fribourgeois lutte
bec et ongles contre ce rite païen. Autant qu'ils peuvent, les curés

dénoncent en chaire lors de la grand-messe dominicale de la bénichon

«ces danses obscènes, invention du diable». Dans certains

villages, ils atteignent partiellement leur but en obtenant de leurs fidèles

qu'ils ne dansent plus le dimanche. Néanmoins, la plupart des paroissiens

font peu cas de ces pieux conseils. En 1892, le clergé réagit en

organisant le mardi de la bénichon un pèlerinage cantonal aux

Marches (Broc), qui est prétexte d'une part à une diabolisation en

règle de la fête profane et d'autre part à une récupération par le clergé

hostile au régime Python. La question fait tout comme la «bénichon

des gendarmes» l'objet de débats animés dans la presse.

Sociabilité et nostalgie

Le repas et la danse ont entre

autres points communs de démontrer la cohésion sociale qui unit les

membres d'une communauté plus ou moins large et de susciter la

nostalgie des commentateurs. Selon le sociologue Max Weber, «les

coutumes signalent des appartenances qui servent de ciment, faisant

d'un groupe un milieu humain»8. Le milieu humain, au sein duquel se

déroule le repas, est formé de deux groupes distincts: les invitants et

les invités, unis par le lien héréditaire. La bénichon permet l'espace

d'une journée aux familles éclatées de retrouver autour de la moutarde,

du jambon ou des beignets des sensations qui furent celles de leur

enfance et des générations qui les ont précédées et de revivre cette

convivialité oubliée. De là à devenir nostalgie d'une fête mythique,

originelle, non aliénée, il n'y a qu'un pas franchi par bon nombre d'au-

25



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

teurs. Les uns insistent sur l'image véhiculée par la coutume d'une

abondance saine qui ignore nos bonheurs artificiels. Les autres déplorent

le fait que «la civilisation et la maladie de la pomme de terre ont

tué le luron, le vrai luron» (Le Chroniqueur, 11 septembre 1855).

D'autres encore se résignent. Après avoir affirmé que «la bénichon

actuelle n'est plus qu'un pâle reflet de ce qu'elle fut aux temps
passés», Aloys Brodard reconnaît que les coutumes ont changé et qu'«il

faut vivre avec son temps».

A la différence du repas, qui se

limite au cercle restreint de la famille, la danse couvre une sociabilité

plus large. Elle représente à trois niveaux la manifestation fédératrice

par excellence. Premièrement, le pont de danse ne réunit pas seulement

les membres d'une même famille mais tous les habitants du

village et parfois ceux des villages environnants. Les communes des

districts limitrophes accueillent ainsi les habitants des régions protestantes

de Vaud et de Berne qui, privés de dédicace par la Réforme, se

joignent œcuméniquement à la fête bien avant Vatican II. En des

temps moins libérés qu'aujourd'hui, la danse a pour deuxième qualité
de former les couples: «La voici la valse enivrante qui s'avance, lente

et douce, joyeusement balancée au son des instruments. Les mains

sont tendrement unies, les regards d'amoureux s'échangent à l'envi; le

jeune laboureur sourit à celle qui doit être un jour la compagne de ses

travaux» (Le Confédéré, 18 août 1852). A l'époque où jeunes et moins

jeunes vibraient sur la même musique, la danse fait à un troisième

niveau office de pont entre les générations. En regardant les jeunes

valser et en se hasardant à leur tour sur le pont de danse, les vieillards

se remémorent les folies de leur jeune âge. Ils se sentent ainsi un peu

plus proches de cette jeunesse qui commet sous leurs yeux les mêmes

excès.

La généralisation de la danse le

reste de l'année et l'évolution des goûts musicaux bouleversent cette

triple sociabilité. Quand on danse encore, ce n'est plus en plein air

mais à l'intérieur, dans des restaurants où les cafetiers ont pris dans

un souci de profit le relais de la société de jeunesse. Un tournant décisif

s'opère quand les jeunes délaissent la musique folklorique
traditionnelle: «Le nazillement du jazz achève d'étouffer l'écho lointain des

tambours, des fifres et des anciens violons»9. Cette intrusion soudaine

de la modernité en ville puis en campagne a pour conséquence que
les personnes plus âgées se sentent exclues de la fête. La nostalgie

gagne les commentateurs: «Les vieux [pourront] boire peut-être un

petit coup de trop, en pensant aux bénichons d'antan, lorsque la

musique était facile à comprendre et que la polka était endiablée» (La

Liberté, 13 octobre 1950).

Le costume porté à la bénichon

n'était pas toujours celui

qu'on croit: «On sortait pour

l'occasion son plus beau

costume. Tricorne, cadenette,

grand habit violet, culottes

courtes et souliers à boucles

remplaçaient pour trois jours

la capetta, le bredzon et le loi"

traditionnels».

(SUTER, Etienne: La bénichon

au pays de Fribourg, in «Nouvelles

Etrennes Fribourgeoises»,

n° 67,1934, pp. 120-121.)

9 SUTER, Etienne: op. cit., p. 118.

10 Anne-Marie Yerly est une des

seules femmes à notre connaissance

à avoir disserté sur l'aspect
culinaire de la bénichon. Elle a rédigé

un article sur le sujet dans un

ouvrage collectif, Présences. L'esprit
de la fête populaire, Pully, 1988.

26



LA FÊTE

La bénichon est une fête qui ménage

une place à toutes les générations.

Pendant que les adultes s'amusent, les

enfants se balancent à plusieurs sur

une immense planche enchaînée aux

poutres de la ferme dans les villages

où les forains ne se sont pas arrêtés. A

Châtel-St-Denis, la première autorisation

d'exploitation du carrousel,

moyennant un émolument à verser à

la bourse des pauvres, date de 1857.

Aujourd'hui, les carrousels ne sont

plus qu'un alibi pour une récupération

commerciale de la fête. Quant aux

balançoires, elles on t presque disparu

de nos campagnes.

Photo Glasson, Bulle

La femme, avenir de la bénichon

Naviguant à contre-courant par

rapport à la nostalgie d'un «monde intact d'avant-hier», Madame

Anne-Marie Yerly affirme que les traditions ne se perdent pas, mais

qu'elles ont changé de véhicule. En raccourci, il n'est pas nécessaire

d'avoir tué soi-même le cochon pour savoir apprécier le jambon. Les

aspects obsolètes des coutumes sont morts de leur belle mort, tandis

que d'autres valeurs ont traversé les épreuves et en sont sorties

renouvelées. La population a lutté pendant cinq siècles pour empêcher

que le gouvernement fribourgeois, appuyé par le clergé, ne

supprime la danse le jour de la bénichon. Dans l'hypothèse où les autorités

politiques et religieuses seraient parvenues à leurs fins, il n'est pas

sûr que la tradition du repas ait survécu à ce coup dur. Alors que les

ordonnances tombaient comme la foudre sur les ponts de danse,

aucune et pour cause n'a concerné la partie privée de la fête, à savoir

le repas. Si l'on commet des excès à table, la punition viendra d'elle-

même... Plusieurs phénomènes expliquent la quasi-disparition des

ponts de danses dans nos villages. Premièrement, on peut aujourd'hui
danser dans les endroits publics en toute légalité. Ce goût d'interdit,

qui fondait en partie le long combat pour son maintien, a disparu.

Deuxièmement, la bénichon n'a engendré aucune danse véritable-

27



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

ment typique. Il n'existe à notre connaissance aucun équivalent

chorégraphique du beignet ou de la moutarde. Troisièmement, la dimension

communautaire de la fête n'a pas su négocier le virage de la

modernité, alors que son jeune public s'y est engouffré corps et âme.

Alors que les bouleversements

culturels sonnent le glas de la danse, les quelques intrusions de la

modernité dans la tradition, comme les raccourcis culinaires ou la

généralisation de l'automatisation au sein des cuisines, n'affectent

pas outre mesure le repas de bénichon qui a su, dans les familles où il

est encore préparé, faire preuve d'adaptation: «Nous avons su garder,

Dieu merci, en pays de Fribourg, le sens de la fête. N'en cherchez pas

des preuves autour des ponts de danse qui ne sont plus guère érigés

en plein air; mais au cœur de nos cuisines ou dans les bonnes

auberges»10, dit Madame Yerly. C'est en effet là, dans le secret des

cuisines, que sont confectionnés les plats qui ont su garder leur caractère

authentique. Dans l'absolu, il est vrai qu'il n'est pas nécessaire

d'avoir une aïeule cuisinière pour préparer la moutarde de bénichon.

De nombreux livres de cuisine régionale dévoilent régulièrement le

pot aux roses. Il faut plutôt s'attarder au processus qui mobilise trois

générations de femmes autour de la sauvegarde d'une tradition. Ce

sont elles qui détiennent le secret de la madeleine de Proust. Alors

qu'Aragon a déjà prouvé par la poésie que la femme est l'avenir de

l'homme, cette conclusion démontre que la femme est aussi l'avenir

de la bénichon.

La transmission de mère en fille

de la sacro-sainte recette de la

moutarde de bénichon revêt à ce

propos un caractère symbolique

manifeste: «La recette que

grand-mère a tracée d'une main

tremblante, voici bien des ans,

est tirée de sa cachette et le

papier jauni rappelle ce qu'il

faut. Voilà en quelque sorte

le testament culinaire de grand-

mère, et chaque ménagère, qui

conserve les bonnes vieilles

coutumes de chez nous, du Mouret

à Montbovon, d'Estavannens à la

Veveyse, tient chaque année à

répéter ces rituelles traditions».

(La Liberté, 13 octobre 1950.)

I B L I O G

Association Fribourgeoise Cuisine et Traditions au Pays de Fribourg, Fribourg, 1995.

des Paysannes

Michel Gremaud La bénichon. Rituel des saveurs fribourgeoises, in «Panorama fribourgeois»,
n° 1, juin 1994, pp. 65-67.

Paul Hugger Les Suisses. Modes de vie, traditions, mentalités, Lausanne, 1992.

Le Lucullus des Champs Bientôt, la bénichon de la montagne, in «La Liberté», 26 septembre 1953.

Pierre Scioberet La Bénichon, in «Le Chroniqueur», n° 109, 11 septembre 1855.

Jil Silberstein Présences. L'esprit de la fête populaire, Pully, 1988.

Etienne Suter La bénichon au pays de Fribourg, in «Nouvelles Etrennes Fribourgeoises»,

n" 67, 1934, pp. 102-123.

Glossaire des patois de la Suisse romande, Neuchâtel, tome II, 1934-1954.

28


	La bénichon : une tradition en mouvement

