
Zeitschrift: Cahiers du Musée gruérien

Herausgeber: Société des Amis du Musée gruérien

Band: 1 (1997)

Artikel: Entre tragique et ludique : d'où vient la fête?

Autor: Bugnard, Pierre-Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1048263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1048263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FÊTE ^

Né à Lausanne en 1949, Pierre-
Philippe Bugnard est originaire de

Charmey. Après des études aux
Universités de Fribourg et de Paris I, il a

publié en 1983 «Le machiavélisme de

village», sa thèse de doctorat sur les

paysans contre le socialisme d'État à

la Belle Époque. Il est actuellement
lecteur à l'Université de Fribourg où il
enseigne l'histoire des pratiques
scolaires et la didactique de l'histoire.

ENTRE TRAGIQUE ET LUDIQUE
D'OU VIENT LA FETE

Les années soixante ont marqué le grand retour de la fête comme

objet d'étude, tant chez les historiens que chez les sociologues,

l'archive suppléant pour les premiers l'observation directe privilégiée

par les seconds. Bien entendu, ni la fête n'a disparu,

ni ses retours ne la restitueront telle qu'on peut la regretter.

Multiples - c'est-à-dire tragique, cérémonial, ludique...-

changeants, et c'est bien ce que ce cahier voudrait illustrer

pour le petit coin de pays d'où il est rédigé,

mais que sont donc devenus les caractères originels de la fête,

en particulier gruérienne?

L'historien des mentalités

Michel Vovelle fait observer que

ce regain d'intérêt pour la fête

est apparu au moment précis où

la sensibilité collective éprouvait
le besoin de redécouvrir la

mort!1 La fête n'est-elle pas

négation de la mort, en même

temps qu'elle peut aller jusqu'à
la porter? En effet, au-delà des

célébrations religieuses et

civiques que les deux ou trois
derniers siècles nous ont
fabriquées, la fête était d'abord un

1 VOVELLE, Michel: Le détour par l'his¬

toire dans 1a redécouverte de la fête,

in «Idéologies et mentalités», Paris,

1982.

lieu et un moment de subversion,

une anti-fête donc, un grand carnaval où le glissement de la

foire au massacre pouvait même, exceptionnellement, survenir! Deux

grands livres d'histoire me serviront à illustrer cette dimension

tragique de la fête en Occident, pour commencer.

Massacre au carnaval

Héritier des saturnales antiques

où pendant trois jours riches et pauvres communient au solstice d'hiver

dans la licence la plus débridée, repoussé par Noël à l'avant-carême, le

carnaval exerce à l'origine une fonction de soupape chargée d'enrayer

l'explosion sociale en l'autorisant brièvement: jonchées de fumier pour
les mauvaises filles, promenades à dos d'âne pour les maris cocus,
charivaris pour les remariages mal assortis..., ce temps bref du monde à

l'envers sert surtout à moquer les puissants qui préfèrent s'éclipser,

abandonnant peu à peu la fête grasse au menu peuple. Au XIXe siècle,

9



CAHIERS DU MUSEE GRUERIEN

Recréé au XXe siècle, le carnaval

de Venise a détourné le masque

de son rôle original:

de moyen magique d'action -
on revêt les apparences de ce qu'on

veut obtenir -, il devient moyen

d'intriguer dans l'anonymat.

les notables ont définitivement délaissé l'agitation débridée de la rue

pour gagner les cercles policés du théâtre, du salon et du bal.

Mais ils se sont aussi servis de

la grande confusion du carnaval, comme par exemple à Romans

dans le Midi, en 1580, pour liquider ces gens de peu que la fête

enhardit à revendiquer en armes. L'historien Emmanuel Le Roy

Ladurie est parti de la société pour tenter de démonter les ressorts

cachés de cette terrible «fête d'hiver». Dans la cité, un mince gratin
d'aristocrates au petit pied fait bloc avec un groupe de boutiquiers
aisés contre ceux qu'ils présurent et harcèlent:

tous les autres, c'est-à-dire une petite moitié

d'artisans et un gros tiers de paysans. Le «rey-

nage» de chacune des factions désigne son

roi burlesque. La mascarade pousse ses

grimés de farine et de suie, vociférant,
gesticulant, à arpenter en furie le dédale infernal

des coupe-gorge. Exacerbées, les

haines de clans finissent dans un bain de

sang sous le travestissement et la folie

baroque: les hommes de main du noble rey-

nage du coq massacrent les meneurs du reyna-

ge plébéien du mouton, sur provocation et en

toute impunité. La justice royale poursuivra,
torturera et pendra les quelques chefs qui avaient

échappé à la répression.2

La libération des pulsions dionysiaques

Second exemple des ressorts terrifiants qui peuvent

surgir de la fête, un fait divers qui a

longtemps défrayé la chronique en France, revisité

récemment par un des historiens les plus

audacieux de la dernière génération de la

nouvelle histoire: Alain Corbin, dans Le

Village des cannibales.3

Sur le foirail du village de Haute-

faye (Périgord), le 16 août

1870, une foule de paysans

brûlent un jeune noble après

un supplice de deux heures au

cours duquel il est battu et

écorché comme une bête.

Là, contrairement au

massacre de Romans,

10



LA FÊTE ^

Jusqu'au XIXe siècle

la fonction sacrée de la fête pouvait

glisser aux plus cruels

rituels d'exorcisme, qu'on

croyait à jamais enfouis.

Une histoire que la plupart des

historiens ont jusqu'ici vidée

de son âpreté, selon Alain Corbin.

L'auteur du Village des cannibales

montre qu'en fait, tout au

long du XIXe siècle, la mission

que l'Etat s'est assignée de civiliser

la sauvagerie des classes

«dangereuses» a fait alterner

exaltation des martyrs de la

liberté et exécutions capitales,

pour réprimer, mais aussi exorciser

la peur du monstre. Tels

sont les effets du décalage entre

ce qui est encore sacré pour les

paysans et ne l'est plus pour la

bourgeoisie qui tient l'Etat.

2 LE ROY LADURIE, Emmanuel: te
carnaval de Romans: de la Chandeleur

au mercredi des cendres, 1579-1580,

Paris, 1979.

3 CORBIN, Alain: Le village des cannibales,

Paris, 1990.

4 DÜRKHEIM, Emile: Les formes
élémentaires de la vie religieuse, Paris,

rééd. 1930.

ce sont les gueux qui passent au crime dans l'excitation de la fête

foraine. Au moment précis où la France de Napoléon III essuie ses

premiers revers face aux Prussiens, on assimile l'innocente victime à un

dangereux ennemi de l'ordre: noble, donc légitimiste (pour les

Bourbons), donc contre l'Empereur, donc pour les Prussiens!

Ces «braves gens», Corbin postule

qu'ils sont comme mortifiés par l'invasion étrangère menaçant leur

empereur de destitution et leur village d'incendie. Soudain, entre eux,

dans l'environnement festif de la foire, loin de la civilisation, ils

retrouvent une identité qu'ils sentent perdue. La fête conduit leur

imaginaire à l'engrenage fatal, l'effet de groupe aidant. Alors

resurgissent les vieilles pulsions dionysiaques du supplice infligé en commun,

dans la liesse du massacre. Une victime qu'il faut faire souffrir -

la souffrance transcende et rachète - avant d'immoler, encore à

moitié vive, sur un feu allumé par la jeunesse, comme à la fête de la

Saint-Jean toute proche. On se croit légitimé à faire justice puisqu'il

s'agit de purifier la France d'un ennemi sacrilège à son Empereur-

Dieu: les massacreurs comptent sur une récompense!

Mais c'est que la civilisation a

avancé: la notion de sacrilège oubliée, le rituel de Hautefaye se

retrouve relégué au rayon de la pire horreur. La justice, afin d'exorciser

la peur qu'éprouve alors la classe dominante face à l'horrible
boucherie perpétrée par ces «brutes de paysans cannibales» qui ont «rôti

un Prussien comme un cochon» - la rumeur avait couru qu'on voulut
le manger - en fait guillotiner quatre et en condamne vingt autres à

la réclusion. Ils passent aussitôt pour des martyrs dans la population
de la région qui ne comprend pas qu'on s'en prenne aux défenseurs

d'un ordre sacré.

Etymologie et fonction sacrée

Hormis ce tragique longtemps

sous-jacent, quelle acception prend la fête? L'étymologie nous rappelle

ce que le terme a d'essentiel: ellipse de festa dies, il signifie bien

qu'on a d'abord à faire à un moment, une occasion, un «jour». Mais

pas un jour ordinaire! Les plus grands sociologues, tel le Français

Emile Dürkheim, l'ont enseigné: la fête est l'élément primordial de la

vie en société mettant en contact tous ceux qui ordinairement

vaquent à leurs occupations quotidiennes, chacun de son côté, les

rassemblant massivement dans l'exaltation, la ripaille, le chant, le jeu,

la danse... au «jour de fête».4

Bien entendu, pour la psychanalyse,

c'était un sujet rêvé! De son côté, Freud a montré comment la

fête réussit à révéler la transgression: violation solennelle d'un inter-

11



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

dit, elle devient alors un excès permis.5 Mais on vient de voir que cette

fonction sacrée porte en germe sa propre contradiction: la solennité

festive peut en effet muer le jour de réjouissance en jour d'amertume,

voire en jour de liesse subversive débouchant sur la cruauté.

Fête commémorative

Quelles que soient les pulsions

qui l'animent, en principe, la fête pousse au consensus, à l'adoption
d'un état d'âme commun au moins pour le temps qu'elle dure. Avec

une autre ambition, aussi, qui est d'inscrire durablement dans les

esprits la chose fêtée afin d'en faire un réel élément d'identité: telle

est sa fonction sociale universelle et qui a sa part d'utopie dans l'idéal

poursuivi de faire communier une communauté dans l'unanimité.

Toute fête utile est donc cyclique,

en principe annuelle, avec un éclat particulier aux périodes

symboliques, les jubilés, et joyeuse, moment de réjouissance, de pause

reconstituante: une commémoration roborative! Mais l'historienne de

la fête révolutionnaire Mona Ozouf l'a dit avec un sens consommé de

la formule: «la commémoration est une conjuration». Sa finalité est

conservatrice: dans la répétition qu'elle impose, elle efface toute idée

de nouveauté.6 Elle s'incarne en effet dans un temps mythique que

vient renforcer sa périodicité: en se répétant, la fête donne l'illusion

de l'éternité; elle remémore un âge d'or, fonction utopique; elle ravive

une jeunesse passée, fonction régénératrice.7

Qu'elle soit de caractère

politique ou religieux, ou les deux à la fois, la frontière n'est jamais

franche, qu'elle revête un aspect plus proprement ludique, la fête

publique se situe bien à la charnière de la cérémonie et du divertissement,

du solennel et de la réjouissance.

Fête politique

Idéalement, c'est à elle de célébrer

le consensus démocratique qui réside dans l'acceptation par la

minorité de la loi de la majorité. Chaque scrutin est une victoire sur la

tyrannie, une fête communautaire. Mais à mesure que la démocratie

s'éloigne du moment où elle a triomphé des régimes contraires et que
l'élévation des conditions matérielles s'emploie à distraire le citoyen,

le sens de la fête politique s'estompe. Le désenchantement guette. Du

moins le ressent-on ainsi. Le dernier livre savant, en français, sur ce

thème d'époque l'atteste: l'historien Olivier Ihl montre comment la

fête républicaine8 en France, a troqué son enthousiasme communica-

tif originel - sous la forme des cortèges, des banquets ou des bals

villageois de la IIIe République - contre d'insignifiantes kermesses

5 FREUD, Sigmund: Totem et tabou

{Totem und Tabu, 1912), Paris, 1924.

6 OZOUF, Mona: La fête sous la Révolution

française, in «Faire de l'histoire

III. Nouveaux objets», Paris,

1974.

7 DUMEZIL, Georges: Temps et

mythe, in «Recherches

philosophiques», t. V, 1935-1936.

8 IHL, Olivier: La Fête républicaine,

Paris, 1996.

9 BUGNARD, Pierre-Philippe: Les

banquets; Les affaires de la danse,

in «Le machiavélisme de village»,

Lausanne, 1983, pp. 112 ss, 154 ss.

10 MAIELLO, Francesco: Histoire du

calendrier. De la liturgie à l'agenda,

Paris, 1996.

12



22septembre 1900:21000 maires

français festoient à l'invitation du

président Loubet, en clôture de l'Exposition

Universelle de Paris. C'est donc

un banquet gigantesque qui inscrit

l'attachement à la IIIe République

dans la convivialité de la fête

politique, le jour anniversaire de la proclamation

de la lre République de 1792.

AGULHON, Maurice: La République,

Histoire de France Hachette,

Paris 1990, p. 112.

locales ou de grands spectacles propices à la médiatisation.

En Gruyère aussi, tant que la

démocratie reste représentative, les partis préparent les élections par

un grand banquet. C'est que le système majoritaire par arrondissements

pousse à l'embrigadement de chaque électeur pour maintenir

ou renverser le gouvernement élu par le parlement. Les dissensions

politiques s'exacerbent autour des ponts de danse de la bénichon:

fréquentations amoureuses et réjouissances paillardes du retour de l'al-

pe baignent dans le climat du «travail électoral» les années où la

«vogue générale» coïncide avec les élections générales.9

Fête religieuse

La récente Histoire du calendrier

de l'Italien Francesco Maiello10 vient nous le rappeler: jusqu'à la

révolution industrielle, seule la lune et les fêtes religieuses permettent de

se situer dans le temps annuel rythmé par le soleil. Le comput - calcul

savant de la date des fêtes mobiles, en fonction de la course du soleil

- est alors tenu pour un art libéral, c'est-à-dire une discipline noble,

égale aux plus réputées.

Autour du calendrier liturgique
scandant l'année au rythme des fêtes religieuses, l'église ne ménage

13



^ CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

aucun effort pour brider les pratiques festives spontanées, les canaliser,

les réduire à sa merci d'autorité tutélaire: fêtes liturgiques (Noël,

les Rois, Pâques); fêtes patronales des paroisses, des métiers, des

associations; fêtes votives, dédicaces; événements saisonniers marqués

par une fête de saint, fêtes des saints eux-mêmes; messes,

processions, célébrations... il s'agit de repousser la moindre velléité

païenne, de la fondre dans une liturgie canonique.
En Gruyère, à la fin du XVIIIe

siècle, avec les dimanches, cela fait 155 jours chômés que beaucoup

préfèrent passer au cabaret plutôt qu'à l'église. L'historienne grué-
rienne Marcelle Despond a mené à la fin des années 1930 une enquête

montrant comment l'appétit de réjouissance se heurte au dessein

du clergé de christianiser ce que les rituels festifs gardent encore de

profane.11 Pour un peu trop de cabarets à l'occasion du Jeu séculaire

des Rois - où chacun des trois ordres est joué par un roi -, ainsi

qu'une innocente coraule dansée par quelques braves filles, le curé de

la ville de Gruyères fulmine du haut de la chaire. Alertés, Leurs

Excellences et l'Evêque soutiennent le ministre du culte. Le jeu est finalement

supprimé, à l'instar des représentations analogues de Bulle,

Romont ou Châtel-Saint-Denis.12 Le roi du peuple ferait-il ombrage

aux rois du clergé et du patriciat? Toujours est-il que la rébellion qui

commence à gronder trouve là un prétexte supplémentaire.
Le XIXe siècle poursuit l'œuvre

de réglementation visant à brider le paillard. Les dédicaces (fêtes

patronales) n'engendreraient que danse et débauche - c'est-à-dire

scandale, pour l'église -, ainsi que rixe et «batterie» - c'est-à-dire

subversion, pour l'autorité. De la loi de 1804 à celle de 1888, avec un

adoucissement sous le régime radical des années 1850, tout est donc

fait pour limiter dans le temps et dans l'espace les occasions de

«vogue». A la fin du siècle, le pèlerinage cantonal à Notre-Dame des

Marches (Broc) accapare le mardi de bénichon. Mais on lira plus loin

comment la grande célébration triomphale des guérisons miraculeuses

tourne au meeting électoral devant 5000 fidèles: le danger de

renversement que fait courir le système majoritaire au gouvernement

catholique, pousse l'opposition à récupérer les fêtes religieuses de

masse, en collaboration avec le clergé.13

Fête ludique

Après ce qui vient d'être dit,

associer «fête» à «ludique» n'a plus rien de paradoxal dans la mesure

où pour assouvir son besoin d'ordre, le pouvoir cherche sans cesse à

transformer la fête spontanée en cérémonie. Pourtant, l'essence de

l'homme, comme peuple et comme individu, réside dans cette attente

Dès les réformes protestantes et

catholiques, il s'agit de lutter

contre le divertissement, réputé

«païen». L'Eglise prête son

concours à l'Etat absolutiste

pour enfermer des pays entiers

dans une discipline rigoriste.

Jean Delumeau parle d'une

«entreprise folle et absurde». En

France, les autorités épiscopales

interdisent ou contrôlent les

danses du feu de la Saint-Jean,

les bals publics, les banquets de

Noël, et surtout les «reynages»

parodiant effrontément l'autorité

religieuse ou civile. Le conformisme

et l'hypocrisie restent les

seules attitudes possibles dans

l'attente du jour où la discipline

se relâche.

(DELUMEAU, Jean:

Le Christianisme va-t-il

mourir? Paris 1977, p. 65.)

11 DESPOND, Marcelle: JeuxetDanses

à Gruyères au temps de Dom Antoine

Castella (1707-1788), in

«Annales Fribourgeoises», 1938,

pp. 129-140.

12 KING, Norbert; DE REYFF, Simone:

Le Discours pour leJour des Roys de

Gruyères, in «Trois Jeux des Rois

(XVIe-XVIIe siècle)», Fribourg, 1985,

pp. 165 ss.

13 BUGNARD, Pierre-Philippe: Le

pèlerinage cantonal des Marches,

in «Le machiavélisme de village»

op. cit., pp. 159 ss; Miracle!, in

«Broc, village de Gruyère», Sierre,

1987, pp. 131 ss.

14



LA FÊTE ^

Pour la Gruyère, la tradition

rapporte le souvenir de maintes

occasions de fêtes pastorales

disparues. Parmi les plus

connues, les fêtes alpestres:

à Sazième (Châteaux-d'Œx/L'Eti-

vaz), où ne dédaignaient pas

monter les comtes eux-mêmes

pour lutter contre leurs

armaillis, selon la légende16,

ainsi qu'au Jeu-de-Quilles

(Charmey/Gros-Mont), où baillis

fribourgeois et bernois

s'embrassaient tous les cinq ans, en

signe de confraternité helvétique.

Ce jour de vérification des

bornes était devenu une occasion

de fête champêtre dont les

excès ont semble-t-il conduit à

sa suppression, à la fin du XVIIIe

siècle.17

14 HUIZINGA, Johan: Homo ludens:

essai sur la fonction sociale du jeu,
1938 (Paris, 1951/1988 pour la

version en français).

15 SAVARY, Léon: Fribourg, in «Les

Cahiers romands», Tours 3/1929,

p. 28.

16 BUGNARD, Pierre-Philippe: Le

Konto de Grevire. Une coraule à

travers les âges, in «Annales fri-
bourgeoises», 1979/1980, pp. 115-

154.

17 KUENLIN, François: Dictionnaire

géographique, statistique et historique

du canton de Fribourg, 1832,

IIe partie, p. 36.

créatrice du jeu qu'a dépeint le grand historien hollandais Johan Hui-

zinga dans le plus beau livre jamais écrit sur le jeu, dont la fête peut

être perçue comme une expression sociale: Homo ludens.
La tentation de la fête ludique

atteste une volonté de dépassement de la condition quotidienne pour

marquer les étapes cruciales de la vie sociale dans le jeu gratuit, la

réjouissance et le plaisir, une propension à déborder l'austérité de la fête

officielle. Mais c'est un trait du Gruérien, a-t-on dit, de jouer d'ironie ou

d'esprit face à tout ce qui prend de près ou de loin allure cérémoniale?

Un esprit incarné ici dans la chanson, la danse, la poésie, le pamphlet,

les arts plastiques, le discours, la foire, la cuisine... dans la fête sous

toutes ses formes, par tout ce qui peut servir de support à traduire une

joie, mais aussi une fronde, réelle ou imaginaire, puisque le vieux Comté

n'a pas la même histoire ni la même économie que les anciennes et

basses terres du canton qui commandent la sujétion des bailliages.

Vue de l'ordre, la fête prend vite

une allure de contre-fête s'incarnant dans la résistance déjà évoquée
à une officialité morale avant tout bourgeoise, c'est-à-dire émanant

de la ville où réside le pouvoir. Le phénomène a été souvent relevé, à

l'instar de l'écrivain Léon Savary soulignant a contrario que les bourgeois

de Fribourg «n'ont pas la causticité enjouée du Gruérien».15

Aujourd'hui, aucun trait de cet ordre ne distingue plus vraiment les

petites provinces du canton, sinon dans la mémoire d'une identité

traditionnelle devenue objet d'histoire.

Mutations et invariants de la fête gruérienne

Resté longtemps sous un contrôle

relatif du curé, le carnaval subit en outre, en Gruyère, la rude

concurrence de la bénichon dont on lira plus loin les effets de la danse

et de l'art culinaire sur la sociabilité. Transférée à l'automne, sauf à

Broc où le village sinistré par le grand incendie de 1890 persiste à faire

la bénichon à carnaval par crainte d'une double dépense, elle libère

mieux encore les passions festives dans un pays d'économie herbagè-

re où la grande transhumance de la désalpe marque la fin du cycle des

activités. Mais le carnaval s'incarne aussi, dès la fin du XIXe, dans

l'almanach pamphlétaire de Victor Tissot qui renouvelle la tradition du

fou du prince: Chalamala «fustigeant en riant». La République
chrétienne en prend pour son grade tandis que le rédacteur de la feuille

subversive essuie en rétorsion la vilenie de l'ordre brocardé. Cette

forme littéraire de charivari où l'on raille à visage découvert n'est plus

celle des journaux de carnaval d'aujourd'hui qui ont repris en Gruyère

le flambeau de la dérision en opérant sous couvert de l'anonymat. Les

autres fonctions originelles du carnaval urbain ont également dispa-

15



CAHIERS DU MUSÉE GRUÉRIEN

ru, où pour purger les tensions chacun avançait en acteur masqué,

non simplement en lecteur d'une caricature ou en spectateur d'un

cortège. La fête est devenue spectacle.

Ces mutations posent la question

des «invariants», selon le mot de Michel Vovelle. En effet, comment

adapter les structures traditionnelles de la fête, ses «formes

obstinées», aux changement sociaux? On sait que la fête s'est banalisée

dans la pratique sportive, les parcs d'attractions, les défilés ou les jeux

télévisés. Elle parvient aussi à se renouveler dans une sociabilité mêlée

de folklore, de carnaval, d'art populaire, de performance..., avec un

spectacle, certes, et donc des spectateurs. Ainsi, dans la course des

«charrettes de Charmey», lors de la grande désalpe de la Jogne, pour
ne citer qu'un seul cas gruérien: une bénichon d'un type nouveau,

synonyme d'un art de la fête qui a retrouvé une spontanéité, comme

avant le grand cycle de la mise au pas cléricale et bourgeoise.
La Gruyère a même gardé

quelques invariants festifs capables d'attirer la grande foule des

demi-citadins poursuivant leurs racines. La poya, célébration d'un

folklore sans guillemets parce que correspondant à un art de vivre

encore cultivé, glorifié par trois panthéons: le Ranz des vaches, la Poya

d'Estavannens et la Fête des vignerons de Vevey. La coraule, ronde

chantée qui va grossissant de village en village, célébrée par tous les

poètes de la Gruyère, et dont la légende dorée de l'idylle sociale est

aujourd'hui rejointe par l'histoire avec la grande «coquille» du début

de l'été 1997!

On le voit déjà, quelle que soit

l'époque, la fête gruérienne réussit toujours à fabriquer les formes

que réclament de nouveaux imaginaires.

Défilé des «charrettes de Charmey»,

dans les années 1990. Sur les

invariants «ryndia» (désalpe) et «charrette

de Charmey» (sorte de luge à roues

arrière), la jeunesse de Charmey

a greffé un concours sportif et une

parade carnavalesque exubérante

(photo) attirant la foule.

La fête politique et la fête religieuse

sont mortes: vive la fête profane!

16


	Entre tragique et ludique : d'où vient la fête?

