Zeitschrift: Cahiers du Musée gruérien
Herausgeber: Société des Amis du Musée gruérien

Band: - (1996)

Artikel: La religion populaire en proces : pratiques religieuses et piété populaire
en pays fribourgeois a la fin de I'Ancien Régime

Autor: Yerly, Frédéric

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1048245

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1048245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’auteur, Frédéric Yerly, est licencié en histoire contemporaine. Il tra-
vaille actuellement comme assistant au sein de [’Institut d’histoire
contemporaine de I’Université de Fribourg, ou il y poursuit ses études
comme doctorant.

La religion populaire en proces

Pratiques religieuses et piété populaire en pays fribourgeois a
la fin de [’Ancien Régime'

«lls sont privilégiés ceux que le soleil et le vent
suffisent a rendre fous, sont suffisants a saccager»
(René Char, Les Matinaux)

A la mémoire de mon grand-pére, décédé en décembre 1995

Vous avez dit religion populaire?

En avril 1775, I’évéque du diocese de Lausanne, Me" Joseph-Nicolas de
Montenach, fit donner lecture en chaire d’'un mandement de sa main qui
proscrivait 1’usage alors fort répandu des processions effectuées hors des
limites du territoire paroissial®>. L’interdiction par 1’autorité ecclésiastique
des processions foraines, ainsi avait-on coutume d’appeler ces périples
extra-muros, s’accompagna, quelques années plus tard, d’une réduction
sévere des fétes chdmées dans le canton, décision que le méme évéque jus-
tifia comme suit:

! La présente contribution reprend en partie les conclusions de notre mémoire de licence: La religion
populaire dans le canton de Fribourg (fin du XVII¢-milieu du XIX¢ siecles): nature, caractéristiques,
évolution, Fribourg, 1990; nous profitons de I’occasion qui nous est offerte ici pour remercier person-
nellement M. le Professeur Francis Python qui nous a suggéré le theme de cette étude ainsi que
M. Fernand Bussard, archiviste de I'Evéché a Fribourg, pour son amabilité et sa disponibilité.
«Mandement de M# I’Evéque de Lausanne au sujet des processions, 6.4.1775» / Archives de 'Evé-
ché de Fribourg [ci-aprées AEV] / II 15 (Divers); pour toutes les citations qui apparaitront dans le
corps du texte, nous avons gardé 1’orthographe originale.

[¥]



«ll ne sera pas inutile a votre édification de connaitre avant tout
que ce méme retranchement et suppression a eu lieu dans les Evé-
chés voisins du notre, qu’il s’est exécuté dans l’étendue de tous
les empires, de tous les royaumes, de tous les pays les plus catho-
liqgues; [aussi], loin d’introduire une nouveauté inconnue aux
vrais Fideles, nous sommes presque les derniers a y donner notre
adhésion et a le suivre; [...] quoi de plus consolant ainsi que de
plus juste que cette concorde de I’Eglise, cette uniformité dans
ses cérémonies, dans ses usages, dans ses Fétes»?

A maintenant plus de deux siecles de distance, pareilles mesures nous paraitront,
a nous modernes, relever de I’anecdote historique. Aux familiers de la chose
ecclésiale, elles prendront place parmi les innombrables décrets de I’Eglise
officielle, véritable catalogue de prescriptions normatives a usage interne, qui
permirent a la Réforme catholique engagée au Concile de Trente (1545-1563)
d’imposer durablement son projet d’uniformisation des pratiques liturgiques
et sacramentelles®. L’essentiel de la conquéte tridentine s’est en effet joué sur
le terrain des moeeurs et des observances, suivant la logique d’un vaste mouvement
d’acculturation dont notre XX¢ siecle religieux aura encore pérennisé les effets>.
Emotive et imprévue, braillarde et violente, soumise a des pulsions
contradictoires, la nature du vulgaire était aux yeux de la hi€rarchie catholique
«déréglée»: elle ne quittait la superstition que pour s’abandonner aux passions
coupables (veillées, ivrognerie, jeux etc.), les deux penchants se générant
d’ailleurs I’'un I’autre®, Assainir les mceurs des fideles et du clergé; encadrer
étroitement la piété€ populaire tout en I’ orientant vers le recours aux sacrements;
imposer la paroisse comme espace naturel du sacré; diffuser de nouvelles formes
de sociabilité villageoise a travers les confréries et les congrégations: I’exclusive
tridentine consistera d’abord et surtout dans la généralisation d’un modele de
discipline a méme de rendre les corps et les ames dociles.

Qu’on ne s’y méprenne toutefois pas! En censurant de maniere autoritaire
certaines pratiques populaires jugées déviantes, M# de Montenach, pressé
en cela par un gouvernement fribourgeois préoccupé de morale publique et

3 «Mandement de Mgr I’Evéque de Lausanne relatif aux fétes qui doivent étre célébrées dans son dio-
cese, 11.12.1780» / AEV /1l 16 (Réduction des Fétes).

4 Dominique JULIA, «Discipline ecclésiastique et culture paysanne aux XVII¢ et XVIII siecles», in La
religion populaire. Actes du colloque international de Paris, 17-19 octobre 1977, Paris, 1979, pp.
199-209.

> Yves LAMBERT, Dieu change en Bretagne. La religion a Limerzel de 1900 a nos jours. Paris, Cerf, 1985.

6 Robert MANDRQOU, De la culture populaire aux XVIIF et XVIII® siécles. Paris, 1985; Robert
MUCHEMBLED, Culture populaire et culture des élites dans la France moderne (XVe-XVIII
siecles): essai. Paris, 1978.



".‘MONSEIGNEUR L EVEQUE

DE

LAUSANNE j;g; w

| NAU SUJET DES?PROCESSIONS.
|
| A FRIBOURG %x SUI§SE,
Chez B LOUIS PILLER : Impnmeur de Leurs Excellences.
! = . iiote LXXYV. '

Page de titre du mandement de [’évéque Jean-Nicolas de Montenach, du
6 avril 1775. (BCU, Fribourg)

9



de progrés économiques, suscita, par ses mandements successifs, une vague
de mécontentement dont personne n’avait raisonnablement imaginé qu’elle
pit prendre I’ampleur qu’on lui connait. On ne touchait pas impunément a
des habitudes parfois séculaires et si certains chefs régionaux, notamment
en Singine et en Gruyere, surent habilement tirer parti de ce mécontente-
ment populaire pour en étendre la portée a la sphere du politique, cette réa-
lité ne doit pas occulter I’autre face du probleme, plus intime celle-ci, plus
souterraine, plus rebelle également a la compréhension: les attentes et be-
soins religieux du plus grand nombre.

Que savons-nous justement, que pouvons-nous dire aujourd’hui des senti-
ments religieux des hommes et des femmes qui peuplaient les campagnes
fribourgeoises d’alors? A quelles logiques de salut obéissait I’'imaginaire de
ces milliers de sans-voix a qui I’élite cléricale, forte du bras séculier, cher-
cha a imposer un modele de piété uniforme et épuré? De quels moyens par
ailleurs 1’historien dispose-t-il pour appréhender et comprendre les expres-
sions d’une religiosité diffuse, quoique non dépourvue de rationalité?
Reconnaissons-le d’entrée de jeu: 1a ou la religion populaire présente des
contours, 1’historien les reconnait et peut en faire I'inventaire. Cela dit, les
informations qu’il récolte lui parviennent la plupart du temps de maniere
indirecte, qui plus est a travers le prisme déformant des condamnations de
I’élite. Dans une culture de tradition orale, rares en effet sont les témoi-
gnages qu’aurait pu léguer a la postérité I’un ou I’autre observateur partici-
pant, pour reprendre le concept cher aux anthropologues. Aussi court-on le
risque de faire de la religion populaire un simple résidu de la religion offi-
cielle ou, de maniere non moins grave, d’envisager la dialectique élite-mul-
titude sous I’angle uniquement d’une relation de dominants a dominés,
perspective qui condamnerait ceux-ci a se plier a terme aux vues de ceux-
la. L’articulation entre le prescrit et le vécu, ainsi que nous aurons I’occa-
sion de nous en apercevoir, s’opérait selon un schéma subtil et complexe
qui laissait plus de place aux concessions mutuelles qu’a I’'imposition par le
haut d’une orthopraxie (pratique) conforme a 1’orthodoxie (message).

Si donc les préalables théoriques sont loin d’étre entierement clarifiés, des
voies ont €té ouvertes, des pistes balisées. La pratique historienne est en
effet parvenue a dépasser, sans les réduire, les apories de la réflexion mé-
thodologique grace aux riches acquis d’une recherche qui a bénéficié par
ailleurs du meilleur de I’apport d’autres sciences sociales. Longtemps tenue
a I’écart du débat historiographique, I’étude de la religion populaire était,
jusqu’il y a peu, cantonnée dans les limites étroites d’une ethnologie des
survivances vaguement folklorisée ou dans les marges d’une sociologie des
hiérarchies confessionnelles dominantes. L’irruption récente, en gros au

10



début des années 1970, de la religion populaire dans le champ de la
recherche historique résulte de facteurs multiples, souvent grevés de pré-
supposés idéologiques, épistémologiques et méme théologiques’.

Deux sources d’influence ont ici convergé: a I’affirmation progressive
d’une historiographie polymorphe, dans I’entrainement d’une histoire
culturelle et des mentalités en plein renouveau, sont venus se greffer les
débats internes au catholicisme postconciliaire sur I’adoption d’une straté-
gie pastorale satisfaisante vis-a-vis du «populaire». Si le dilemme Eglise de
professants-Eglise de multitude traverse en fait deux mille ans d’histoire du
christianisme, la religion populaire, en tant qu’objet d’étude, aura permis a
quelques ecclésiastiques de prononcer de vigoureux plaidoyers en faveur de
ces «chrétiens festifs», de ces «saisonniers de la foi» qu’une orthodoxie
rigoureuse et moins permissive en matiere de sacrements tenait en suspi-
cion®.

Pour avoir pu nous-méme tirer profit de certaines études pionnieres en la
matiere’, nous nous sommes lancé dans 1’analyse d’un phénomene, la reli-
gion populaire, dont il serait périlleux de vouloir fixer une fois pour toutes
les spécificités. Celles-ci évoluent a des rythmes et selon des modalités
qu’il n’est d’ailleurs pas toujours facile de circonscrire a I’intérieur de pro-
grammes explicatifs diment établis. Stimulée ou ranimée au gré des be-
soins populaires, combattue au nom d’une rationalité nouvelle a imposer, la
religion populaire intégre le cours de I’Histoire de maniére souvent inopi-
née, notamment lorsque ’action intégratrice des €lites se fait plus insis-
tante, plus volontariste. Sous ce rapport, les dernieres décennies du XVIIIe
siecle, spécialement les années 1770-1780 pour Fribourg, offre a 1’historien
un terrain d’observation privilégié ainsi que ces lignes s’efforceront de le
montrer. Pour cela, nous proposerons au lecteur une réflexion en deux
temps: dans une premiere partie, il s’agira de mettre en évidence les motifs
qui ont poussé dans ces années-la 1’élite du canton a livrer durement ba-

7 Bernard PLONGERON et al., La religion populaire. Approches historiques. Paris, 1976; Bernard
PLONGERON; Robert PANNET et al., Le christianisme populaire. Les dossiers de I’histoire. Paris,
Centurion, 1976; Yves-Marie HILAIRE et al., La religion populaire. Aspects du christianisme popu-
laire a travers ['histoire. Lille, 1981.

8 Serge BONNET, A hue et a dia. Les avatars du cléricalisme sous la V¢ République. Paris, Cerf, 1973;
Robert PANNET, Le catholicisme populaire. Trente ans aprés «La France pays de mission?». Paris,
Centurion, 1974; dans une moindre mesure: Gabriel LE BRAS, L’église et le village. Paris, Flamma-
rion, 1976.

9 Christiane MARCILHACY, Le diocése d’Orléans sous |’épiscopat de M Dupanloup 1849-1878.
Paris, 1962; Gérard CHOLVY, Religion et société au XIX® siécle: le diocése de Montpellier. Lille,
1973; Claude LANGLOIS, La vie religieuse dans le diocése de Vannes, 1800-1830. Paris, 1974;
Yves-Marie HILAIRE, La vie religieuse des populations du diocése d’Arras, 1840-1914. Lille, 1976.

11



taille a la religion populaire. Fort de cet essai de contextualisation, nous
pourrons alors, dans une deuxiéme partie, tenter de pénétrer les arcanes de
la religion populaire afin d’en désigner les logiques et les caractéristiques
principales.

L’offensive des autorités ecclésiastique et civile

L’aiguillon de Aufklirung catholique

Peuple réputé docile!?, les Fribourgeois démentirent par trois fois au moins
cette allégation au cours des troubles qui agiterent le pays de 1780 a 1784!".
En effet, la «Révolte Chenaux»'? ne constitue qu’un épisode, certes emblé-
matique, d’une période ponctuée de nombreuses journées insurrection-
nelles. Ici, la suppression autoritaire de certaines fétes chomées servit de
détonateur a un vent de révolte qui souffla d’abord sur les campagnes avant
qu’un mouvement de contestation ne vienne, a son tour, secouer la capitale,
mais pour des motifs d’un autre ordre cette fois. Si les Singinois, dés I’été
1780, furent les premiers a montrer des signes de mauvaise humeur, les
Gruériens, déja affectés par la fermeture de La Valsainte en 1778 et la levée
de nouveaux impdts, fomenteérent, durant le printemps 1781, une véritable
sédition qui les mena a descendre en armes sur Fribourg au début de mai.
Cette révolte, dont les historiens débattent aujourd’hui encore du caractere
traditionnel ou pré-révolutionnaire'?, fut trés vite matée, grice notamment a
I’apport de troupes venues de Berne, Soleure et Lucerne suivant le systeme
d’assistance confédérale en usage a I’époque.

Les affaires religieuses furent, entre autres motifs, le point nodal autour du-
quel se cristallisa le ressentiment populaire. Personne ne s’en étonnera vrai-
ment s’agissant d’un canton ou la religion irriguait tout le corps social et
présidait a I’ensemble des destins individuels. Le sujet d’étonnement, s’il
fallait en exprimer un, serait a chercher ailleurs, et d’abord dans I’opinia-

10 Roland RUFFIEUX, «Fribourg et les Fribourgeois», in Revue de psychologie des peuples, 19, 1961,
N° 1, pp. 53-72.

" Georges ANDREY; Marius MICHAUD, «L’Ancien Régime contesté, ébranlé et renversé», in His-
toire du canton de Fribourg [ci-aprés HCF]|, Fribourg, 1981, tome 2, pp. 729-757: Marius
MICHAUD, La contre-révolution dans le canton de Fribourg 1789-1815. Fribourg, 1978.

12 Georges ANDREY, «L’'odyssée posthume de Pierre-Nicolas Chenaux (1781-1981), in Histoire et
Légende, Lausanne, 1987, pp. 51-71.

13 Georges ANDREY, passim; Marius MICHAUD, op. cit., pp. 10-58; Paul HUGGER, «Kommentare
zum freiburgischen Chenaux-Handel von 1781», in Revue suisse d’histoire, 23, 1973, pp. 324-340.

12



treté que mirent les populations singinoises et gruériennes en particulier a
défendre certains «usages immémoriaux», selon I’expression consacrée,
dont quelques-uns n’étaient pas ou peu christianisés. La ferveur des dévo-
tions, 1’attachement bien réel des Fribourgeois au culte, la densité du réseau
paroissial au moment des troubles'* ainsi que le zele d’un clergé séculier
abondant’® masquent mal en définitive 1I’imperméabilité des couches popu-
laires a certaines normes juridiques et morales décrétées par 1’autorité.
L’instrumentalisation probable de cette résistance au profit d’objectifs plus
spécifiquement politiques ne change pas grand-chose au constat global: en
choisissant de placer la lutte directement sur le terrain des pratiques, 1’élite
politique et cléricale du canton a certainement présumé de ses forces, tout
en sous-estimant 1’attachement des populations a leurs traditions.

Mais n’anticipons pas trop et reprenons plutdt le fil chronologique des évé-
nements. Le proces de la religion populaire instruit par les gouvernants fri-
bourgeois dans le dernier quart du XVIII¢ siécle n’est pas un fait isolé. Il
s’inscrit en effet dans un vaste processus d’assainissement des mceurs
populaires qui déploya ses effets a 1’échelle du continent. Voltaire, dans son
Dictionnaire philosophique paru en 1764, n’avait pas tort en prétendant
qu’ «aujourd’hui, la moitié de I’Europe croit que [’autre a été longtemps et
est encore superstitieuse»: alors que «les protestants regardent les reliques,
les indulgences, les macérations, les prieres pour les morts, [’eau bénite et
presque tous les rites de I’Eglise romaine comme une démence supersti-
tieuse», 1l est par contre des catholiques «plus éclairés que leurs ancétres
qui ont renoncé a beaucoup de ces usages autrefois sacrés»'®,

Pluriel et hétérogene dans ses fondements doctrinaux et philosophiques, le com-
bat contre la religion populaire, qui eut des partisans jusqu’a Rome'’, coincida
avec le déclin continu, tout au long du XVIII® siecle, de I’esthétique baroque
dans les pays les plus occidentaux de I’Europe. Si les Jésuites firent les pre-

4 Au tournant du XIX¢ siécle, le Staru cleri recensait 104 cures dans le canton hormis la ville de Fri-
bourg qui constitue un cas a part; si le XVIII¢ siécle ne vit naitre que 4 nouvelles paroisses, le XVII¢
siecle, avec ses 22 communautés érigées canoniquement, peut étre regardé comme |’ «dge d’or dans le
domaine de la création des paroisses fribourgeoises» (Francis PYTHON, M¢" Etienne Marilley et son
clergé a Fribourg au temps du Sonderbund 1846-1856, Fribourg, éd. Universitaires, 1987, p. 78).

'5 En chiffres absolus, le canton de Fribourg en 1790 comptait 264 prétres séculiers, chiffre que 1’on ne
retrouvera qu’en 1930 (Francis PYTHON, op. cit., pp. 41-114; du méme auteur: «De quelques effets
de la Révolution dans le diocese de Lausanne (1789-1818), in Pratiques religieuses dans I’Europe
révolutionnaire (1770-1820). Actes du colloque de Chantilly, 27-29 novembre 1986, Paris, Brepols,
1988, pp. 147-156 et «Le clergé fribourgeois et les défis du libéralisme durant la premiere moitié du
XIXe siecle. Nouvelles approches fondées sur les activités d’une association secrete d’ecclésias-
tiques», in Itinera, 1986, N° 4, pp. 91-111).

16 Geneve, éd. A. Kundig, 1960, p. 512.

17 A partir de I’épiscopat de Benoit X1V (1740-1758) surtout.

13



miers les frais de cette réaction anti-baroque (suppression de la Compagnie
en 1773), elle trouva dans la moralisation autoritaire de la féte, au sens large
du terme, son expression la plus aboutie. Quant aux motivations des élites, elles
répondaient a deux préoccupations distinctes, méme si complémentaires
dans leurs effets: 1’argument proprement religieux — lutter contre la «super-
stition» et I’ «<incrédulité» des populations — croisa opportunément le mobile
économique, a savoir que la multiplication des fétes entrainait un gaspillage
considérable de temps et d’argent. En adéquation avec I’esprit de I’ Aufkldrung
catholique's, I’ effort devait porter moins sur la généralisation d’une police des
pratiques que sur le souci, ainsi que le notifia M# de Montenach dans son man-
dement d’avril 1775, de «dissiper les préjugés, d’éclaircir quelques idées moins
justes de la religion, [en montrant] la vérité, ce don précieux, cet apanage de
la raison»'. Comme souvent en histoire, la réalité, elle, fut moins conforme
a I’1déal ici proné.

L’avis défavorable du clergé

Les origines patriciennes de M# de Montenach, la fagcon également dont il
congut son ministere en font ’archétype des derniers évéques d’Ancien
Régime, «despotes éclairés»*° dans une Europe travaillée par les Lumieres:
nullement ouvert aux «idées nouvelles» qui préfigurerent la Révolution,
I’ancien chanoine de St-Nicolas, préconisé en février 1759, plaga le respect
de I"autorité au-dessus de toute autre considération pastorale. Soucieux de
moralité par esprit d’ordre mais aussi par inflexion paternaliste, M# de
Montenach administra son diocese avec suivi, en attestent ses visites pasto-
rales et la publication de recés généraux trés détaillés?'.

En matiére de réglementation des usages populaires, il dut certainement
méditer les revers de ses prédécesseurs qui, depuis Mg Jacques Duding
(1707-1716) surtout, s’étaient essayés a pareille entreprise. Pas plus
Me# Claude-Antoine Duding (1716-1745) que son successeur au trone €pis-

18 Bernard PLONGERON, «Recherches sur I’ «Aufkldrung catholique», in Revue d’histoire moderne et
contemporaine, oct.-nov. 1969, N° 16, pp. 555- 605; du méme auteur: Théologie et politique au siécle
des Lumiéres (1770-1820). Geneve, 1973.

19 Voir supra.

20 Selon I’expression de Bernard PLONGERON, La vie quotidienne du clergé francais au XVIII siecle,
Paris, Hacheitte, p. 90.

21 En attendant que M#" de Montenach, qui fut évéque jusqu’a sa mort en 1782, trouve son biographe,
voir: Martin SCHMITT, «Joseph-Nicolas de Montenach (1758-1782)», in Mémoires historiques sur
le diocése de Lausanne, Fribourg, 1859, tome 2, pp. 533-536 et Patrick BRAUN (éd.), Helvetia
Sacra. Archidiocéses et diocéses, Bile/Francfort-sur-le-Main, 1988, Section I-tome 4, pp. 163-165.

14



T p—— o i

— — D kv

Jean—Nicolds de Montenach (1709-1782), évéque de Lausanne de 1758 a
1782.

(Peinture propriété de I’'Evéché de Lausanne, Genéve et Fribourg. Photo Jean Mulhauser)

15




copal, Me#" Joseph-Hubert de Boccard (1746-1758), ne parvinrent a juguler
les mécontentements populaires qui se faisaient jour apres chaque offensive
épiscopale en la matiere*’. Ces reculs successifs, qui peuvent s’expliquer
aussi par le manque de personnalité des évéques cités, commencerent a
inquiéter sérieusement 1’autorité civile, qui vit dans cette suite d’échecs un
obstacle a la bonne marche économique et morale du canton. Les mesures
intermittentes n’ayant abouti a aucun résultat probant, on se décida donc
pour une résolution globale du probleme, tant dans le domaine des fétes que
dans celui des processions foraines.

Ordonnée par M#" de Montenach, la premiere interdiction générale des pro-
cessions foraines date de mars 1767%. Les protestations engendrées par
cette décision unilatérale furent si nombreuses dans les paroisses qu’elles
obligerent I’évéque a revenir sur sa décision, d’abord partiellement, puis
totalement. Méme s’il redoutait les tendances régaliennes du patriciat fri-
bourgeois, tendances amplifiées par la vague joséphiste**, Me de Monte-
nach dut se rendre a I’évidence: une telle opération ne pouvait tre raison-
nablement menée a bien qu’avec I'appui du pouvoir civil. Celui-ci avait
d’ailleurs mandaté un des siens, le sénateur Odet d’Orsonnens, pour conve-
nir d’une stratégie commune avec 1’évéque. Apres avoir sollicité ’avis de
son clergé dans une vaste enquéte en 1773%, M# de Montenach réitéra son
interdiction le 6 avril 1775, ce malgré 1’avis défavorable du doyen de la
Singine. Dans son mandement, I’évéque dresse un tableau particulierement
sombre de la situation:

«Un cercle de vicissitudes, des alternatives continuelles d’espé-
rances données, et non réalisées, des défenses faites, et révo-
quées, c’est le triste tableau qu’offrait a notre avénement a ce
Siege épiscopal 'article des Processions; heureux, si la suite
avait donné a ce tableau des couleurs moins sombres! De notre
temps, la dépravation des maeeurs augmenta; le torrent de la dis-
solution gagna de tout coté; la dissipation, le désordre, le scan-
dale qui régnaient dans les Processions [foraines|, parut porté a
son comble»?®

22 Frangois DUCREST, «Les processions au temps passé dans le canton de Fribourg», in Archives de la
Société d’Histoire du canton de Fribourg, 8, 1907, pp. 92-134.

3 «Miscellanea ab anno 1746», p. 1 / AEV.

2* Francis PYTHON, «De quelques effets de la Révolution...», art. cit., p. 148.

3 «Mémoire relatif aux processions qui se font hors des paroisses respectives, aux abus qui y régnent et
aux moyens propres a y remédier par le concours de I'autorité ecclésiastique et civile» / AEV / Evé-
ché de Lausanne 1447-1812, liasse «Constitutions synodales».

26 Voir supra.

16



Dans l'intention probable d’atténuer les effets de cette suppression, M#& de
Montenach consentit a ce qu’en cas de «calamités publiques ou d’urgens
besoins», les paroisses fussent autorisées a gagner des «lieux voisins pour
implorer la clémence du ciel et fléchir sa colére». Le mé€me jour, le gouver-
nement fribourgeois publiait un mandement qui confirmait et corroborait
point par point celui de 1’autorité épiscopale, y ajoutant toutefois des peines
tres séveres a I’endroit des éventuels contrevenants?’. Plus décidées que
jamais a contenir la pression populaire, les autorités refuserent durant
I’hiver 1777 d’accéder aux désirs des paroisses singinoises qui, d’accord
avec la plupart des paroisses francophones des Anciennes Terres, étaient
venues plaider la cause des processions foraines auprés de Me'de Monte-
nach. Dans la foulée de leur décision d’avril 1775, le gouvernement et
I’évéque déciderent, apres concertation, d’édicter une réglementation plus
sévere en matiere d’achats et de ventes publics les dimanches et jours fériés
(1776), ainsi que dans le domaine sensible de la police des cabarets (1779).
A cet égard, au motif qu’elle était devenue «commune parmi nos chers et
fideles Sujets»*® et la source de trop nombreux désordres, I’ivrognerie
tomba sous le coup de sanctions pénales nettement aggravées.

Au vrai, conscientes que seul un retranchement important des jours chdmés
donnerait a leur dispositif répressif sa pleine mesure, les autorités du lieu
s’attaquerent a un probléme qui avait déja épuisé plus d’un reglement. Déja
qu’elle incitait a la débauche et a I’ oisiveté, la féte se vit charger d’un autre
grief: la cadence et la périodicité des jours chdmés pouvaient varier consi-
dérablement d’une paroisse a une autre”. Cette absence d’uniformité,
visible également dans 1’octroi des permissions de travailler, décida le gou-
vernement a intervenir verbalement aupres de 1’évéque en janvier 1780%.
Me de Montenach donna suite a la requéte du gouvernement fribourgeois dans
une lettre ou il dit vouloir contribuer «a la félicité de Leurs Etats autant par
ses veeux que par la bonne harmonie qu’il s’efforcera toujours de conserver
avec les trés Illustres membres qui les gouvernent»®!. Cela dit, il n’est pas ex-
clu, malgré la diligence du propos, que I’évéque ait hésité avant de prendre sa
décision. A I’appui de cette hypothese, qu’aucune source ne permet d’étayer,
signalons qu’il connaissait I’opinion de son clergé sur la question et que,

2

7 «Reéglement du Conseil de la Ville et République de Fribourg sur les processions, 6.4.1775» / AEV /1
27 (Fribourg-Gouvernement 1714-1780).

8 «Reglement concernant la vente du vin a la pinte et la police des cabarets, 1779» / AEV / Ibid.

2 A I’époque, on peut estimer & une cinquantaine environ le nombre de jours chomés dans le canton de
Fribourg, dimanches non compris.

3 «Miscellanea ab anno 1746», p. 127 / AEV,

' Dans une lettre datée du 23 février 1780 («Liber Epistolarum ab anno 1780 ad 1818» / AEV).

17



pour ce dernier, la nécessité de procéder a une réduction sévere du nombre de
jours chomés ne s’ imposait pas comme telle??. Certes, il n’était personne, parmi
les doyens consultés, pour nier que la féte ne permit le développement d’une
«infinité d’abus et de désordres, vu que c’est dans ces jours de loisir qu’une
bonne partie du monde court apres ses affaires temporelles ou parties de plai-
sir, rendez-vous, danses, ivrogneries, batailles et veillées nocturnes»*. Mais
des onze décanats que comptait alors le canton?, seuls deux, La Part-Dieu et
Gruyere, se déclarerent en faveur de mesures radicales.
Moins péremptoires dans leur jugement, les doyens restants conseillérent a
I’évéque de préférer la prudence et I’attente a toute autre solution. Leur
point de vue s’abritait derriere une série d’arguments qui, sans le formuler
explicitement, en appelaient au bon sens des gouvernants. D’abord, outre
qu’on devait tenir compte du fait que «la société civile a besoin de certains
jJours pour s’assembler, soit pour des ventes publiques, mises etc., ce qui ne
se fait pas si utilement les jours de travail» (La Valsainte), le doyen de St-
Henri (La Veveyse) rappela a I’évéque qu’a 1’occasion de ces fétes «qu’on
voudrait supprimer», il s’accomplit «ordinairement, surtout a la campagne,
plusieurs ouvrages de charité en faveur des pauvres, comme labourer leurs
terres, charier le bois efc., ce qu’on obtiendrait tres difficilement des riches
les jours ouvriers». Plus prosaiquement, le méme doyen estimait que |’ar-
deur au travail avait partie liée avec les loisirs et le repos:
«Si on fait attention a une raison purement naturelle, on re-
marque que les semaines ou il n’y a point de fétes, et par consé-
quent six jours de travaux pénibles consécutifs, les laboureurs, a
la fin, languissent et soupirent, [tandis]| qu’apres un jour de fétes
au contraire, ils en deviennent plus actifs et leurs ouvrages se
trouvent par la méme également avancés»

Les recommandations et les mises en garde du clergé n’y firent rien. Apres
. ) -y

avoir écrit 2 Rome, M#"de Montenach recut des mains du nonce, M# Ca-
prara, la bulle pontificale 1’autorisant a réduire le nombre de fétes dans son

32 Comme pour les processions foraines, M de Montenach avait tenu, avant de prendre une décision, a
connaitre 1’avis de son clergé sur la question; cette consultation s’effectua dans le cadre plus général
d’une refonte des statuts synodaux que 1’évéque projetait (pour les réponses des doyens: AEV /11 17
(Evéché de Lausanne 1447-1812, liasse «Constitutions synodales»); voir également: Frangois
CLERC, Contribution a l'histoire des Constitutions synodales de !’actuel diocése de Lausanne,
Geneve et Fribourg. Fribourg, mém. de lic., 1975).

3 Réponse du doyen de St-Protais (voir supra).

3 Soit les décanats de la Singine (ou Allemand), de St-Maire, de St-Protais, de St-Henri, de Gruyeres, de
La Part-Dieu, de La Valsainte, de Romont, d’ Avenches, d’Estavayer-le-Lac et de Ste-Croix.

18



Malgré son embleme trés chrétien, [’auberge de [’«Agneau pascal» de
Grandvillard ne devait pas échapper aux reproches faits aux cabarets par
I’évéque de Montenach, dans son mandement de 1780.

(Collections du Musée gruérien, inventaire N° 1345)

19



diocese®. La bulle, datée du 10 mai 1780 et signée par Pie VI, fut immédia-
tement remise au gouvernement pour consultation. Une fois de plus,
I’évéque choisit de collaborer étroitement avec 1’autorité civile:

«Finalement étant autorisé de sa Sainteté a faire arrangemens
pour les fétes, I’Evéque de Lausanne propose a vos Souveraines
Excellences si elles souhaitent que cette affaire se conclue
d’abord ou si elles préferent d’en renvoyer la publication au com-
mencement de l’année prochaine; quelle que décision qu’elles
prennent, il sera charmé de s’y préter»3°

Au motif que I'impression des nouveaux almanachs nécessitait un délai
supplémentaire, le gouvernement convint avec I’évéque de différer la publi-
cation du bref papal a la fin de I’année 1780%. Craignant vraisemblable-
ment pour son autorité, le pouvoir civil voulut d’autre part éviter qu’on lui
attribuit la paternité d’une mesure dont tout annongait qu’elle serait haute-
ment impopulaire®. En conséquence de quoi, on demanda a I'évéque de
faire éditer le bref «comme s’il n’était pas demandé de la part de I’Etat»*°.
Merde Montenach prit bonne note de cette requéte et rédigea un mandement
qui passait sous silence I’intervention de I’Etat dans le processus.

Publiés conjointement et distribués au début de janvier 1781, les mande-
ments de I’évéque et du gouvernement civil provoquerent les remous que
I’on sait. Les retranchements opérés dans le calendrier liturgique €taient
substantiels: hormis les six fétes mobiles de 1’année (Piques, lundi de
Paques, Ascension, Pentec6te, lundi de Pentecote, Féte-Dieu), le diocése ne
compterait désormais plus que seize f€tes d’obligation fixes. Pour toutes
ces solennités, on ordonna a chacun de jeliner, d’entendre I’office et de
prendre part aux célébrations prévues (processions, adoration du St-Sacre-
ment etc.). L’objectif étant de parvenir a une meilleure sanctification des
dimanches et jours de fétes, M# de Montenach recommanda a son clergé de

35 «Miscellanea ab anno 1746», p. 127 / AEV.

36 «LLettre de M# de Montenach au gouvernement fribourgeois (non datée)» / AEV / «Liber Epistolarum
ab anno 1780 ad 1818».

37 «Lettre du gouvernement fribourgeois & M# de Montenach, 6.7.1780» / AEV / Ibid.

% Le 21 octobre 1780, une délégation parlant au nom des paroisses allemandes des Anciennes Terres se
rendit a 1’évéché pour demander & M# de Montenach de renoncer a publier le bret papal dont on
connaissait 1’existence; s’il resta ferme sur le principe d’une diminution, I’évéque accepta de mainte-
nir trois fétes appelées a étre supprimées (St-Joseph, Ste-Catherine, St-Nicolas), ainsi que de transfé-
rer au dimanche la célébration de plusieurs fétes ou demi-fétes, soit 27 au total («Miscellanea ab anno
1746», p. 127/ AEV).

¥ «Miscellanea ab anno 1746», p. 127 / AEV.

20



prendre soin a ce que durant ces journées, on interdise «tout travail corpo-
rel et mercenaire, tout trafic, tout négoce, toute vente et tout achat non né-
cessaires»™, L’ autorité civile, de son c6té, y veillerait également en mena-
cant d’une forte amende celles et ceux qui s’adonneraient aux jours dits a
«toute espece de réjouissances bruyantes, comme les mascarades, les spec-
tacles, les parties de voitures et trainaux, la chasse, la péche, les bals et
toutes les danses tant dans les maisons particuliéres que publiques»*'.
Pour des raisons qu’il est facile d’imaginer, la mise en application de telles
mesures n’alla pas toujours de soi. Aussi, afin de prévenir tout manquement
a la discipline ecclésiastique, M# de Montenach exhorta son clergé, dans
une lettre-circulaire datée du 3 février 1781, de tenir ferme la ligne de
conduite arrétée:

«Sa Grandeur trés décidée a maintenir dans toute sa force le
reglement qu’elle a émané au sujet des fétes désire et entend que
tous les curés, chapelains, prétres séculiers et réguliers [’exécu-
tent et [’observent ponctuellement; elle ordonne en conséquence
aux fins de garder ['uniformité [que] chacun publie les fétes
transférées»*

Quelques années auparavant, des sentiments analogues avaient déja conduit
I’évéque a demander a chaque curé de se porter garant de 1’orthodoxie en
instruisant «diligemment, souvent, et sans reldche le peuple de ce qui est
vrayement superstition, des maux du fanatisme, et des marques qui consta-
tent une possession et obsession réelle et surtout de ne pas autoriser par
votre adhésion ces erreurs, mais de vous y opposer avec courage»®.

4 «Mandement de M# |’Evéque de Lausanne relatif aux fétes qui doivent étre célébrées dans son
diocese, 11.12.1780» (voir supra).

41 «Ordonnance de I’ Avoyer, du Petit et du Grand Conseil de Fribourg au sujet de la sanctification des
dimanches et fétes d’obligation, 14.12.1780» / AEF / RU 23 I (Imprimé N° 56),

42 «Liber Mandatorum ab anno 1746» / AEV.

3 Ibid.

21



L’univers de la religion populaire

Décalages culturels

[’ évéque attendait donc du clergé qu’il mit son autorité spirituelle et morale
au service d’un projet d’acculturation, auquel la majorité des prétres ne
souscrivait pas totalement, du moins dans ses formulations extrémistes. Et
pour cause: I’imagerie romantique du «bon curé de campagne» diffusée par
la littérature ne doit pas nous faire sous-estimer la rugosité, empreinte par-
fois de brutalité, qui présidait d’habitude aux relations entre le curé de
paroisse et ses ouailles**. Aucune occasion n’était alors trop bonne pour
réactiver ce vieux fonds d’anticléricalisme rural que chaque région ou
paroisse traduisait a sa maniere®>. Le spectaculaire y était parfois de mise,
comme dans le cas des «processions sauvages»*® ou les paroissiens, passant
outre I'interdiction de leur curé, partaient en pelerinage seuls, apres avoir
eux-mémes sonné les cloches et sorti les bannieres!

Investi par la hiérarchie d’une tiche d’envergure, le clergé avait-il les
moyens matériels et intellectuels d’y répondre? Quelle vision, d’autre part,
développait-il de sa mission moralisatrice a 1’endroit de populations dont il par-
tageait souvent les mémes origines rurales? Si dans un premier temps, il est
nécessaire d’apprécier les directives de I’évéque, ¢’est en définitive au niveau
le plus élémentaire de leur application, la paroisse, qu’il importe de préciser
I’analyse, d’affiner les observations, de déchiffrer les comportements et les ré-
actions. Nous connaissons mal, pour dire vrai, I’état d’esprit de ces clercs d’ An-
cien Régime que les canons du Concile de Trente avaient désignés comme des
modeles de tempérance, de retenue, de modestie, de réserve aussi. Si I’habit
crée la fonction, le port désormais obligatoire de la soutane supposait que

+ Bernard PLONGERON, «La vie quotidienne du clergé...», op. cit., pp. 133-152; Pierre SAGE, Le
«bon prétre» dans la littérature francaise. D’Amaudis de Gaule au Génie du christianisme. Genéve,
Droz, 1951.

45 Si les siecles ont pu pérenniser certains préjugés — au Moyen Age, on se signait souvent a la vue d’un
prétre pour signifier que sa rencontre était de mauvaise augure -, ce sont surtout les questions li€es a la
rente et a la possession de la terre qui ont constitué le terreau privilégié de I’anticléricalisme rural:
«depuis les origines chrétiennes, [...] la possession de la terre et de I'influence qui en découle a tou-
Jours été un moyen privilégié de pression sur le clergé, qui risque de passer pour le serviteur de la
classe qui lui fournit la subsistance» (Gabriel LE BRAS, «L’église et le village...», op. cit., p. 201).

# expression est de Nadine-Josette CHALINE («Pratique et vie religieuse en Haute-Normandie aux
XIXe et XX© siecles», in Cahier des annales de Normandie, 1976, N° 8, p. 104); pour les années qui
nous intéressent ici, les archives font état de deux affaires de ce genre, I’'une a Barberéche en aofit
1780 («Miscellanea ab anno 1746», p. 144 / AEV), I'autre a Belfaux en avril 1781 (/bid., p. 145);
s’agissant du dernier cas, les responsables, qui avaient molesté le curé, furent «emprisonnés pour
quelques jours a Jagquemard, obligés de faire des excuses a leur curé et privés pour un certain nombre
d’années du droit d’assister aux assemblées communales» (Ibid., p. 145).

22



I’exemplarité de I’homme de Dieu devait étre socialement visible: composante
majeure de 1’Eglise des Temps modernes, la coupure décisive prétre-laic
date en fait de la Réforme catholique, le curé devenant alors le seul médiateur
«autorisé» entre les paroissiens et I’au-dela. Religieux, le clivage sera égale-
ment d’ordre socio-culturel, par le truchement d’une formation qu’on exigera
toujours plus poussée pour le clerc.

Si, en théorie, le prétre post-tridentin était reli€ a sa paroisse par un lien de
nature strictement cultuel et sacramentel, la pratique 1’obligeait a composer
avec les attentes, parfois pressantes, des fideles. Par solidarité avec ses pa-
roissiens, par crainte d’éventuelles représailles ou par simple ignorance, le
prétre était fréquemment amené a cautionner des pratiques que 1’autorité
épiscopale s’efforcait justement d’éradiquer. Exemple limite, le baptéme
des enfants morts-nés nous rappelle que la proximité du prétre avec les réa-
lités quotidiennes de I’existence jouait parfois en défaveur du modele doc-
trinal a propager®’.

Certes, le canton, a I’époque, devait compter «peu d’ecclésiastiques pour don-
ner téte baissée dans les possessions ou superstitions»; néanmoins, «comme
apparament ils s’en trouvaient, il fallait les avertir et les forcer a se dé-
pouiller de ces préjugés populaires si opposés a leurs devoirs et a leur reli-
gion»*. A cet égard, il n’était pas rare de voir des membres du clergé
intervenir aupres de I’évéque pour connaitre «quel auteur il conviendrait de
se procurer, qui traita amplement et solidement les matieres des superstitions,
pour les déraciner autant qu’il sera possible»*. Pareil constat s’explique au-
tant par les aléas d’une formation théologique et intellectuelle encore majo-
ritairement lacunaire que par I’existence d’un important décalage culturel entre
un clergé souvent livré a lui-méme dans I’exercice de son ministere et une hié-
rarchie d’ Ancien Régime, qui n’avait qu’une connaissance somme toute 1m-
pressionniste et par trop intermittente de 1I’ordinaire d’une paroisse.

7 Dans une conjoncture marquée par une importante mortalité infantile, beaucoup de nourrissons mou-
raient sans avoir re¢u le sacrement du baptéme, situation qui les condamnait a séjourner dans les
limbes selon le rituel romain. Afin de remédier a cette éventualité, on voyait des meres venir porter
leur enfant déja mort sur I’autel d’une chapelle généralement — celle de St-Anne a Arruffens (paroisse
de Billens) était un lieu réputé pour ce type de pratique — et prier jusqu’a ce que I’enfant montrit un
«signe de vie»; aussitot, la mere le faisait baptiser pour enterrer ensuite son corps dans les alentours
immédiats du sanctuaire visité. En 1785, le successeur de M# de Montenach sur le tréne épiscopal,
Mer de Lenzbourg (1782-1795), demanda au doyen du décanat de Romont de «donner toute son at-
tention pour qu’on n’expose point a sainte Anne des enfants morts et surtout que des prétres n’y
aillent pas dire la messe a ce sujet» (AEV [ «Acta Visitationnis. Recessus Romont (18.6.1785), p.
229»); a consulter également: Jean-Joseph DEY, Du soin extréme qu’on doit avoir du Baptéme des
enfants dans le cas d’une fausse couche ou de la mort d'une femme enceinte, Fribourg, non daté (Bi-
bliotheque cantonale et universitaire [ci-aprés BCU] / Cabinet des Manuscrits / LD 15,9,3).

4 Réponse contenue dans I’enquéte de 1778 (voir supra).

4 Ibid.

23



Mais cet écart, que I’organisation fortement hiérarchisée de I’Ecclesia
catholique ne parvenait pas totalement a réduire ni masquer, s observait
également, élément essentiel pour notre propos, en aval de la vie parois-
siale: 1l y avait souvent un abime entre une certaine religiosité populaire
exubérante, festive, crédule et les conceptions plus austeres, plus abstraites
d’un clergé indigné par toutes ces manifestations bruyantes et par la confu-
sion si fréquente du sacré et du profane. Double décalage auquel il convient
d’ajouter encore les interférences produites par un clergé régulier plus per-
missif en matiere d’usages populaires. En 1755 déja, M# de Boccard avait
expressément défendu aux capucins de faire des exorcismes contre la ver-
mine «a notre inscu, ce qui est contraire a la pratique de ['Eglise et re-
quiert une spéciale permission de I’ordinaire»>°. De I’avis du doyen de Ste-
Croix (Nord du canton), il ne faisait aucun doute que les superstitions
viendraient a disparaitre si «certains membres du clergé séculier et surtout
des réguliers ne les entretenaient»>'.

Rassurer et protéger

A regarder cette période de pres, on reste frappé par la distance qu’il subsis-
tait entre le modele doctrinal fixé par la hiérarchie, sa compréhension par le
prétre et, en bout de chaine, la fagon dont les fideles, a qui 1l était en priorité
destiné, le recevaient et le mettaient en pratique. Aussi, une analyse appro-
fondie de la religion populaire a la fin de I’ Ancien Régime se doit de tenir
compte de ces décalages qui, pour €tre une source importante de malenten-
dus, de résistances et de blocages institutionnels, nous laissent déja entre-
voir les limites du modele. Mais la maniere forte, si elle singularise la reli-
gion populaire dans son rapport avec 1’autorité, n’en constitue pas la trame
unique. Sur un mode mineur, I’Eglise jouait une autre partition, celle de la
«récupération» a son profit de croyances et pratiques ancestrales, dont 1’ori-
gine est antérieure aux religions révélées. Avec une continuité qui ne s’est
guere démentie tout au long des siecles, le christianisme s’est en effet atta-
ché a baptiser le paien, c’est-a-dire a anthropomorphiser le cosmique>2.
Cela est particulierement manifeste dans le cas du calendrier liturgique qui
est parvenu, non sans habileté, a épouser étroitement les traditions et rites
agraires préchrétiens.

30 Dans une lettre-circulaire datée du 17 avril 1755 (AEV /I 35 [Paroisse de Grandvillard]).

5! Dans I’enquéte de 1778 (voir supra).

32 Dans sa these, Yves-Marie Hilaire parle justement de «christianisme cosmique» pour qualifier ce pro-
cessus («Une chrétienté au XIXe siecle?...», op. cit., tome 2, p. 73).

24



Ce compromis culturel passé par la hiérarchie avec des usages qu’il s’est
agi alors de recouvrir d’un «manteau chrétien»>* n’implique pas que le pro-
cessus se soit toujours accompli d’une maniere unilatérale, loin s’en faut.
Par sa capacité a innover, littéralement a inventer de nouvelles dévotions, la
religion populaire a pu et su «imposer ses cultes a I’Eglise»>*. Les sources
le confirment a I’envi qui portent a notre connaissance une créativité popu-
laire quasi «naturelle», lentement maitrisée, ou s’expriment tout en les as-
souvissant les besoins les plus profonds. La source premiere du religieux
devient alors un sentiment absolument irrépressible, une disposition intime,
celut du sur-naturel, du «Tout autre»>>, qui rend possible la croyance aux
esprits, aux démons, aux dieux également.

L’histoire suivante, qui date de 1720, en porte témoignage. Elle a pour cadre
les environs immédiats de Farvagny et pour acteur principal le dénommé
Jacques Jolion, jeune homme de Grenilles. Ce dernier, nous rapporte la chro-
nique, «estant sujet de passer souventes fois de nuit par le bois dit Montbamps,
y apercevait a l’'ordinaire du bruit dont il avait esté diverses fois épou-
venté»>®, Comme ce chemin €tait le seul qu’il puisse emprunter, il lui restera
alors a essayer de chasser les mauvais esprits en apposant une image de la Vierge
sur un arbre. Plus tard, 1l remplacera ladite image par une statuette de Notre-
Dame des Ermites, recue des mains d’un jésuite.

A une époque qu’on situera vers 1770, pareille mésaventure arriva a un ha-
bitant de Villaraboud Jean Monney, décrit comme un «garcon bon et
simple»’’. Le procédé suivi ici est en tout point analogue au précédent, a
ceci pres que la statuette placée dans le creux d’un arbre provenait, elle,
directement d’Einsiedeln, dont notre «héros» était un familier du peleri-
nage. Et aux mémes maux, les mémes effets:

3 Yves-Marie HILAIRE, «I.’Eglise dans le monde rural. Le XIX¢ siecle», in Recherche sociale, 1971,
N°©36-37,p. 7.

** Alphonse DUPRONT, Du Sacré. Croisades et pélerinages. Images et langages, Paris, Gallimard,
1987, p. 428. '

3% Qu «numineux», pour reprendre la terminologie de Rudolf Otto, qui désigne «le sacré, abstraction
faite de son élément moral et, ajoutons-nous, de tout élément rationnel; [...] il constitue la partie la
plus intime de toutes les religions et, sans lui, elles ne seraient plus des formes de la religion; sa vita-
lité se manifeste avec une vigueur particuliere dans les religions sémitiques et parmi elles, a un degré
supérieur, dans les religions bibliques» (Le Sacré. L'élément non-rationnel dans l'idée du divin et sa
relation avec le rationnel, Paris, Payot, 1929 (trad.), p. 21).

% «Rapport sur I’origine miraculeuse de Montban, juin 1726» / AEV /120 (Paroisse de Farvagny).

57 «Exposé du doyen et curé de Siviriez Cordey sur ’origine de Notre-Dame du Bois et des abus aux-
quels cette dévotion donne lieu, 26.6.1801» / AEV /1 63 (Paroisse de Villaraboud).

25



«Les premiers bruits que Monney répandit de ces revenants firent
une si grande impression sur [’'esprit des peuples des environs,
que tout bonnement [ils] y crurent, et chacun d’eux fut porté a
rendre leur vénération et leur culte a cette statue en passant et
repassant dans le méme endroit; cette dévotion continua a étre la
méme pendant quelques années; ensuite quelques personnes alle-
rent se prosterner devant ladite statue; [...] depuis lors, un grand
monde s’y rendit de toute part; plusieurs suspendirent au sapin
des figures hideuses, des prieres parties bonnes, parties héré-
tiqgues, et toutes sortes d’autres choses dont on ne connait pas a
quoi elles peuvent tendre»®

Comme attendu, les «bruits» cesserent dans les deux cas, ce qui valut a ces
lieux-dits une réputation qui, de bouche a oreille, dépassa tres vite le cadre
local. A Villaraboud, un observateur note une «affluence de pélerins qui
abondent de toutes parts pour y rendre leurs veux, comme a une autre
méme Dame des Ermites, y recevant les mémes grdces qu’en ce lieu mira-
culeux »*. Si le lieu attire les foules, c’est d’abord pour ses vertus thérapeu-
tiques; on rapporte en effet que «beaucoup de gens y ont obtenu des grase»;
dans une paroisse proche, un notable certifie que «plusieurs personnes d’ici
y ont re¢u des grdces et des faveurs signalés et extraordinaires et qu’'on
pourrait presque qualifier de Miracles». Les bienfaits s’€tendirent bientot
aux animaux domestiques dont on confiait régulierement la protection et la
santé a la «Dame miraculeuse»; ainsi, au Crét, le culte rendu a Notre Dame
de Villaraboud permit de préserver les troupeaux de «maladies conta-
gieuses, dans un tems oil elles étaient si fréquentes dans le voisinage»; un
vétérinaire prétend pour sa part avoir bénéficié de «grace particulier de
Notre Dame du bois de villarabot, premierement d’avoir guérit une jument
qui avait un mal de piet et secondement un poulain qui avait un piet avec
une grande inflammation et méme cangrenés». A Montban, on constate la
guérison d’une «jument dangereusement malade», d’une «vache qui ne
pouvait faire son veau», d’une «pauvre beste qui n’avait rien mangé pen-
dant trois jours»%,

3 Ibid.

» «Différentes requétes en faveur de la chapelle de Notre-Dame du Bois» / AEV / I 63 (Paroisse de
Villaraboud); ce dossier contient 36 piéces en tout.

8 «Rapport sur I’origine miraculeuse...», voir supra.

26



Ex-voto de Notre-Dame du Bois, a Villaraboud, montrant les trois étapes
du sanctuaire: la statue dans le creux du sapin, le petit oratoire (a droite) et
la chapelle actuelle. (Photo Denis Buchs)

27



Au cceur de la dévotion, on trouve donc un lieu sacral, par excellence cos-
mique, signal€ par I’ «invention» d’une représentation, parfois d’une appari-
tion. Par quelle décision mystérieuse ce bois, cette grotte, ce monticule ont-
ils été précis€ément désignés par la religiosité populaire? On ne saurait
enserrer trop vite dans des catégories préétablies la matérialit€ d’un lieu
marqué par |’extra-ordinaire®': dans sa pulsion d’attrait, il y a, réalité du
lieu sacré, «le fait capital qu’il concentre toutes les forces d’irrationnel, et
que dans une double opération, pour celui qui [y] vient, il est imprégnation
et exorcisme»®?. Quelles que soient les variations, voire les exagérations du
légendaire, le lieu, en tant que création individuelle ou collective, ne peut se
passer du récit pour exister, pour perdurer aussi: plus ce dernier procede des
attentes, des besoins d’une certaine «héroicité ou grandeur en mal de
drame»®®, plus 'utilité et la nécessité du lieu s’en trouvent pour ainsi dire
confirmées. Dans sa singularité topique, il devient alors un haut lieu exclu-
sif qu’il n’est pas pensable d’échanger avec un autre. A Villaraboud, la
population s’en prit violemment aux autorités civiles et religieuses
lorsqu’elles ordonnerent le transfert de la statuette «miraculeuse» a 1’inté-
rieur de I’église paroissiale:

«La dévotion que les fidéles avaient a si juste titre vouée a la
miraculeuse Notre Dame du Bois [...] ne pouvait plus s’exercer
avec la méme confiance depuis qu’on ’avait déplacée du lieu ou
elle se plaisait a exaucer leurs veeux et a leurs accorder des misé-
ricordes. Nous avons donc aujourd’huy pris unanimement la
résolution de supplier trés instament et trés respectueusement
Votre Grandeur de bien vouloir prononcer que la dite miracu-
leuse Notre Dame soit de nouveau et aussitot que possible remise
dans l’endroit ou elle était avant son déplacement»**

61 Méme si certaines tentatives sont plus que convaincantes, a I’exemple des travaux de Marie-Hélene
FROESCHLE-CHOPARD sur la topographie des lieux de dévotion a partir d’un certain nombre de
criteres — espace découvert ou non, terrain accidenté ou non, proximité ou non d’une forét etc. —
(«L’espace et le Sacré au XVIII¢ siecle: géographie des cultes d’apres la carte de Cassini», in Annales
de Bretagne et des pays de I'Ouest, tome 90, 1983, pp. 216-220); voir également 1’article brillant de
Jean-Luc PIVETEAU, «Foi chrétienne et relation de ’homme au territoire», in Hérodote, 1986,
N° 42, pp. 141-155 (repris et commenté dans UKPIK, Fribourg, Cahiers de I’Institut de Géographie
de Fribourg, 1988, N° 6).

2 Alphonse DUPRONT, «Au commencement, un mot: lieu. Etude sémantique et destin d’un concept»,
in Hauts lieux. Une quéte de racines, de sacré, de symboles, Paris, coll. «Autrement», mai 1990,
N° 115, p. 66.

8 Ibid., p. 62.

5 «Différentes requétes en faveur de...», voir supra.

28



D’autres voix encore se joignirent pour demander qu’on replace la vierge
dans I’ «azile qui parait s’étre choisi de préférence»®.

En marge du culte ecclésial officiel, et parfois contre lui, la religion popu-
laire fabriquait ses dévotions, consacrait ses lieux, vénérait ses faiseurs de
miracles avec une logique et une systématique qu’on apprend toujours
mieux a connaitre. Préférant parfois surveiller plutét que punir, la hiérar-
chie pour sa part cherchait, non sans mal, a capter cette religiosité sponta-
née, moyennant 1I’édification d’un oratoire ou d’une chapelle sur le lieu
«€lu». L’édifice une fois bati, on en réglementait séverement 1’usage afin de
conférer a I’endroit la dignité recherchée. En avril 1804, le nouvel évéque,
Me Guisolan (1804-1814), autorisa la construction d’une chapelle pour
donner refuge a Notre-Dame de Villaraboud, a condition toutefois d’obser-
ver scrupuleusement les dispositions suivantes:

«l. Il n’y aura dans les environs ni cabarets, ni vente de vin ou
d’autres liqueurs, 2. [...] Nous voulons que jamais ladite chapelle
ne s’ouvre les dimanches, avertissant ici tous et un chacun de se sou-
venir qu’un des premiers devoirs de la Religion est [...] d’assister
diligemment aux offices et aux instructions de paroisse; 3. Nous ne
permettons a aucune paroisse d’aller en dite chapelle en procession;
4. Nous défendons trés séverement d’y porter a l’avenir des enfants
morts, sous prétexte de pouvoir les y baptiser»®

Bien qu’elle fit monnaie courante, cette mainmise ecclésiale ne dissipa
jamais totalement la méfiance de la hiérarchie vis-a-vis de lieux de culte si-
tués, par définition, a I’écart de 1’église paroissiale, centre de la religion
«légale». Méme la popularité de la Vierge noire dans les campagnes fri-
bourgeoises n’arrivait pas a rassurer une hiérarchie qui avait pourtant fait
du culte marial le pivot de la Réforme catholique®’. Si I’Eglise enseignante
entendait par dévotion mariale celle rendue a 1la mere du Christ, le peuple,
par contre, s’adressait lui a une «autre» Vierge, celle «que [’on recouvre
d’offrandes, celle que I’on retrouve a la fois une et multiple dans les diffé-
rentes «Notre-Dame» des chapelles»®. Outre Montban et Villaraboud, on

o3 Ibid.

% «Mandement de M#" Guisolan, 17.4.1804» / AEV /163 (Paroisse de Villaraboud).

7 Louis CHATELLIER, L’Europe des dévots. Paris, 1987; Jean DELUMEAU, Rassurer et protéger. Le
sentiment de sécurité dans I’ Occident d’autrefois. Paris, Fayard, 1989, pp. 261-289.

8 Marie-Hélene FROESCHLE-CHOPARD, «Les dévotions populaires d’aprés les visites pastorales: un
exemple: le diocese de Vence au début du XVIII¢ siecle», in Revue d’histoire de I’Eglise de France,
janv.-juin 1974, N° 164, p. 88; I’auteure soutient la thése de I’existence de deux cultes mariaux paral-
Ieles, celui des clercs savants et celui du peuple.

29



compte d’autres chapelles qui tirent leur origine d’un récit d’«invention»,
avec la Vierge Noire pour figure centrale: Notre-Dame du Bon-Conseil a
Attalens, du Motélon a Charmey, de Compassion a Bulle, de la Brillaz a
Prez-vers-Noréaz, de Tours a Montagny, de I’Epine a Berlens, du Bon-Se-
cours a Treyvaux ou du Portail a Romont témoignent des luttes autrefois
engagées contre «toutes les peurs ancestrales liées a la sylve originelle»,
affirmant du méme coup «le regne de [’homme sur le régne végétal, la ou
[’arbre était ['un des supports cultuels privilégiés de [’imaginaire paien»®.
Rassurer et protéger: la facon la plus pertinente de déchiffrer la religion
populaire consiste sans doute a la rapporter a ces peurs qui surlignaient un
univers marqué au sceau de l’insécurité et de la précarité. A 1'ere de
I’ «Etat-providence», qui constitue désormais notre «irréductible réalité»"",
il nous faut opérer un large décentrement culturel pour comprendre une de-
mande de sécurité qui ne s’était pas encore laicisée. Souvent démunies face
aux caprices du temps et des saisons, les populations d’alors cherchaient
dans les rituels collectifs les moyens d’exorciser leurs peurs, de se concilier
également la bienveillance d’une puissance divine qu’on imaginait capable
des pires chatiments.

Démultipliées au cours des siecles qui précéderent la Réforme, supprimées
en pays protestants, les bénédictions étaient encore nombreuses dans 1’es-
pace romain, mieux contrélées toutefois que durant les périodes anté-
rieures’!. Celles qui conféraient a certains éléments ou aliments (eau, vin,
sel, pain etc.) une efficacité particuliere étaient les plus courantes. Aux pra-
tiques communes, chaque région ajoutait les siennes propres: a Riaz par
exemple, on distribuait le jour de la saint Blaise des «échevaux de soie bé-
nits», dont on nouait les fils autour des cols des vétements en signe de pro-
tection’?. Parce qu’elle engageait 1’avenir des récoltes, la période des Roga-
tions était favorable aux bénédictions préventives (champs, granges,
fontaines, troupeaux etc.), selon un systeme de quadrillage du territoire pa-
roissial maintes fois éprouvé. Enfin, a I’occasion de menaces imminentes
ou de catastrophes naturelles en cours (vermine, épidémie, épizootie etc.),

8 Alphonse DUPRONT, «Du Sacré...», op. cit., p. 386; sur les lieux de culte dans le canton, on se réfé-
rera d’abord a: Louis WAEBER; Aloys SCHUWEY, Eglises et chapelles du canton de Fribourg,
Fribourg, 1957 et Appolinaire DELLION; Francois PORCHEL, Dictionnaire historique et statistique
des paroisses catholiques du canton de Fribourg, 12 volumes, 1882-1902.

0 Selon le mot de Frangcois EWALD, L’Etat-providence, Paris, Grasset, 1986, p. 11.

"l Jean DELUMEAU, op. cit., pp. 33-176.

2 «Rapport [anonyme] remis & M#" de Montenach, 1783» / AEV /I 54 (Paroisse de Riaz).

30



g
R -
ESTITIA 5«"‘*“*“

FEIET,
T T T R
1R S LOBI Ao SRR A A

Gravure du XVIII siecle représentant la statue miraculeuse de la chapelle
Notre-Dame de Compassion, a Bulle, qui était un des buts des processions
décriées par l’évéque. (Archives du Couvent des capucins, Bulle)

31



on espérait conjurer le sort en demandant de maniere ponctuelle des exor-
cismes a 1’évéque, qui en subordonnait I’application a une série de clauses
précises’.

Cette confiance placée dans la Vierge ou dans certains rites protecteurs se
doublait d’un attachement profond et massif a la figure tutélaire du saint.
La place et le role que ce dernier détenait dans la religion populaire étaient
considérables: accessible a tous, familier jusque dans son nom, le saint
représentait tout a la fois une image, un témoin, un ami, voire un modele.
Sa «compétence», son champ d’intervention étaient d’habitude bien cir-
conscrits, lui conférant ainsi une sorte de spécialisation, la plupart du temps
limitée a 1’échelle d’une région. A Séles, on invoquait saint Garin contre les
maladies du bétail, sainte Brigitte contre le vent, saint Théodule lorsque la
gréle menacait ou saint Magnus pour se prémunir de la vermine; a Rue, on
priait sainte Barbe contre les incendies et saint Roch pour étre épargné de la
peste; a Riaz, on n’oubliait jamais saint Grat au moment des récoltes alors
que pour étre protégés du «feu sacré» ou de la peste, les paroissiens de
Cheyres s’en remettaient a la protection respectivement de saint Antoine et
de saint Sébastien.

Chaque malheur, supposé ou réel, de I’existence avait donc «son» saint,
thaumaturge vénéré et respecté, qui vivait au milieu de la communauté
grace a la conservation des précieuses reliques. Simple intercesseur aupres
de Dieu dans la liturgie officielle, le saint devenait un agent autonome, doté
de puissances surnaturelles lorsque la religion populaire s’en emparait. Fait
remarquable, le saint titulaire de 1’église paroissiale, qui porte son nom, ne
figurait qu’exceptionnellement parmi les saints véritablement populaires
dans le canton. Lui faisait pendant, et souvent concurrence, le saint patron
qui tissait avec les populations des liens plus durables, plus intenses aussi.
Sa féte, ou dédicace, donnait lieu a toutes sortes de réjouissances qui atti-
raient fréquemment les paroisses avoisinantes, a la plus grande satisfaction
des cabaretiers, mais au grand dam du clergé local qui stigmatisait ces «di-
vertissements qui dérangent une jeunesse efrénée, empressée a prendre
part a toutes les fétes, dédicaces, danses et autres réjouissances, qui se suc-
cédent dans les endroits circonvoisins»’,

3 Par exemple: «Mandement de Mgr de Montenach permettant des exorcismes contre la vermine,

31.3.1773» / BCU / GK 1000.
" «Réponse du doyen de Romont sur divers objets de discipline, 3.9.1778» / AEV /11 17 (Evéché de
Lausanne 1447-1812, liasse «Constitutions synodales»).

32



Une civilisation de la procession

On I’aura deving a la lecture des lignes qui précedent: la religion populaire
se réduisait mal a I’ascese et au dépouillement. Volontiers festive, elle pré-
férait le geste au discours, le concret a I'idée, I’instantanéité au projet, la
démarche collective a I’acte individuel, les rythmes cosmiques au temps de
I’histoire. Cette «extériorisation», suspecte aux yeux de 1’autorité, trouvait
sa plus belle illustration dans les processions. Véritable phénomene de
société, pour parler le langage d’aujourd’hui, le pelerinage’ formait avec la
féte profane et la quéte sacrale un schéma tripartite, intégrant une part
essentielle de I'activité et des besoins des hommes d’autrefois. On doit a
Alphonse Dupront d’avoir certainement écrit les pages les plus éclairantes
sur le pelerinage et sa geste existentielle, recherche intense de «sécurisa-
tion» dans une marche a I’ «ailleurs» jamais inassouvie’®. Si 1’historien lais-
sera a plus compétent que lui le soin de dresser le profil anthropologique de
la société pelerine, il pourra, documents a 1’appui, mettre en relief les
expressions sociales, religieuses, voire politiques qui sous-tendaient le fait
processionnel.

«On en revient rarement meilleur» ont soupiré des générations de clercs a
propos des processions. Quand les dieux de I’Egypte ancienne partaient
rendre visite aux dieux voisins, tout un peuple pelerin se pressait pour assis-
ter a cette dramaturgie sacrée: Hérodote, non sans quelque malice, avait
déja noté qu’en pareille circonstance, le vin coulait plus qu’abondamment.
Plus prés de nous, Chateaubriand, dans son Génie du christianisme, nous a
laissé une description moins grave que cocasse des processions d’une pa-
roisse rurale a I’époque des Rogations. Société de et en féte, la société pele-
rine I’était assurément. Les processions, hors leur dimension religieuse,
avaient en effet pour vertu premicere de rompre la monotonie d’une exis-
tence invariablement scandée par les cycles agraires. Quant aux processions
foraines, elles étaient pour beaucoup, notamment les femmes, I'une des
rares occasions de sortir des limites du territoire paroissial. La jeunesse,
elle, espérait de ces déplacements ponctuels 1’aubaine d’une aventure
galante...

5 Procession — pélerinage — pardon: les trois termes s’ emploient souvent indifféremment; tout au plus,
on pourra signaler que le «pardon qui est souvent I’occasion d’une grande affluence est en principe
limité a la féte du saint qui I’occasionne»; quant aux pélerinages ou aux processions, «ils s'étendent
sur toute I'année, au moins sur une plus longue période» (Claude LANGLOIS, «Le diocese de
Vannes...», op. cit., p. 548).

6 op. cit., pp- 313-415; du méme auteur: «Formes de culture de masses: de la doléance politique au
pelerinage panique (X VIIIe-XX¢ siecle)», Niveaux de culture et groupes sociaux, Paris, 1967, pp. 149-
167 et «Anthropologie du sacré et cultes populaires. Histoire et vie du pelerinage en Europe occiden-
tale», in Miscellanea historia ecclesiasticae, Louvain, 1974, pp. 235-258.

33



D’ou les nombreuses réjouissances qui rythmaient au gré des traditions lo-
cales ces périples hors commun, leur donnant parfois 1’aspect d’une «partie
de campagne»’” haute en couleur. Tout d ailleurs était prévu pour qu’il en
soit ainsi:

«Lors des processions foraines, on vend tout a [’entour de
[’église: du pain, du vin, eau de cerises, [...] ce qui procure une
infinité d’immodesties, d’indécences et de chicanes»’®

Hantise du clergé, le cabaret menacait a chaque instant de défaire 1’ordre du
cortege, de disperser les paroissiens aux quatre vents. Le doyen de St-Pro-
tais se plaignit a Me de Montenach qu’au premier cabaret croisé par la pro-
cession, «les trois quarts du monde y restaient». Lorsque |’itinéraire venait
a passer par la ville de Fribourg, I’habitude virait alors a la «véritable cala-
mité» pour les décanats concernés (St-Maire, Ste-Croix, Singine). De plus,
il était plutdt rare, de 1’avis unanime des doyens, qu’on ne quitte la cérémo-
nie avant son terme: «on ne s’assemble point a [’église paroissiale pour
commencer la procession, et on n’y vient pas pour ’achever; il n’y a plus
qu’'un douzieme de personnes» (Singine). Pour certains paroissiens, le re-
tour de procession s’effectuait le jour d’apres ou méme le surlendemain!
Le regroupement de plusieurs paroisses sur un méme lieu de dévotion
constituait 1’autre source majeure de préoccupation pour le clergé. Avant la
suppression des processions foraines, de tels rassemblements étaient fré-
quents et pouvaient prendre quelquefois des proportions importantes: deux
fois dans I’année, a la saint Jean-Baptiste et a la saint Pierre, les paroisses
d’Arconciel, Chevrille, Ependes, Marly et Treyvaux convergeaient vers
I’église de Praroman; a la saint Béat, Notre-Dame de Bourguillon devenait
lieu de pelerinage pour 4 paroisses (Arconciel, Ependes, Praroman, Trey-
vaux); le vendredi lendemain de la Féte-Dieu, c¢’était au tour des paroisses
de Chevrille, Dirlaret, Plasselb et Planfayon de s’y rendre en procession; le
mercredi des Rogations, 4 paroisses encore se rassemblaient a la Croix du
Sault, sise dans la paroisse d’Estavayer-le-Gibloux (Autigny, Massonnens,
Orsonnens, Vuisternens-en-Ogoz); le Vendredi saint déplacait 7 paroisses a
I’église de Belfaux, réputée pour son Crucifix (Autigny, Ecuvillens, Farva-
gny, Léchelles, Lentigny, Onnens, Prez-vers-Noréaz); le Mardi de Paques,

7 Selon I’expression de Maurice Agulhon citée par Marie-Hélene FROESCHLE-CHOPARD,
«Les dévotions populaires...», art. cit., p. 91.
™ «Mémoire relatif aux processions qui se font...», voir supra.

34



Ex-voto du XVII¢ siécle. A droite, on reconnait saint Garin ou Guérin, qui
était invoqué pour la protection du bétail et auquel étaient consacrés de
nombreux sanctuaires. On faisait venir des moines de 1’abbaye de Saint-
Jean d’Aulps, en Savoie, qui touchaient le bétail avec la clé du tombeau de
saint Garin.

(Collection de I’'Evéché de Lausanne, Geneve et Fribourg. Photo Musée gruérien)

335



4 autres paroisses se regroupaient dans la méme église (Chevrille, Guin,
Marly, Tavel); a Notre-Dame de I’Epine a Berlens, le vendredi lendemain
de I’ Ascension était traditionnellement un jour de grande affluence, puisque
9 paroisses s’y donnaient rendez-vous en méme temps (Autigny, Billens,
Estavayer-le-Gibloux, Grangettes, Massonnens, Mézieres, Orsonnens, Vil-
laz-St-Pierre, Vuisternens-devant-Romont).

Au vrai, I'activité processionnelle différait passablement d’une région a
I’autre. Intense dans les Anciennes Terres, elle faiblissait a mesure que 1’on
s’éloignait de cette zone, en direction du sud et de I’est du canton. Dans cer-
taines régions bien circonscrites — la plaine de la Broye ou la vallée de la
Jogne —, elle était pratiquement nulle au moment de I’enquéte ordonnée par
Me'de Montenach. On remarquera que cette distribution géographique des
processions foraines s’avere conforme a la partition généralement admise
pour Fribourg entre zones ferventes et zones tiedes en matiere de pratiques
religieuses”™. Hormis les sorties exceptionnelles ad petendam pluviam ou
ad petendam serenitatem (pour la pluie et le beau temps), les processions
d’autre part se déroulaient de préférence au printemps et au début de I’été.
Si de I’automne a Paques, en effet, la vie liturgique €tait centrée sur la terre,
sur la pénitence et I’incarnation (Toussaint, Noél), une fois passée 1’équi-
noxe de printemps, elle s’orientait alors résolument vers le ciel avec la Ré-
surrection, I’ Ascension, la Pentecdte, le cycle de la St-Jean (24-29 juin),
plus tard I’ Assomption. Aux fétes d’«en bas» succédaient les fétes d’«en
haut» avec leur cortege de réjouissances et de longues processions foraines,
maniere de célébrer dans le faste le renouveau apres le rude hiver. A une
époque ou le catholicisme était encore une religion a dominante rurale, le
contraste hiver—printemps condensait toute une série d’oppositions et de
tensions symboliques, savamment captées par le calendrier liturgique. Pour
les participants a une procession, résurrection du Christ, renaissance de la
nature et souci des récoltes futures ne faisaient souvent qu un. A I’occasion
des Rogations®, de la saint Marc (25 avril) ou de la Féte-Dieu®!, les proces-
sions franchissaient moins volontiers les limites du territoire paroissial.
Cela s’explique par la nature de ces cérémonies qui avaient pour destination
premiere celle de tracer un cercle protecteur symbolique autour de la pa-
roisse, au rythme des nombreux reperes prévus a cet effet (croix, oratoires
etc.).

" Francis PYTHON, «M# Marilley et son clergé...», op. cit., pp. 57-76 et 389-399.

80 Qui avaient lieu les lundi, mardi et mercredi précédant 1’ Ascension.

81 Dont les caractéristiques, pour la ville de Fribourg du moins, nous sont aujourd’hui mieux connues
depuis I’étude de Claude MACHEREL et Jean STEINAUER, L’Etat de Ciel. La Féte-Dieu de Fri-
bourg, Fribourg, 1989, éd. Méandre.

36



Pour que le tableau soit complet, il convient de signaler que de nombreuses
processions s’effectuaient dans le périmetre immédiat de 1'église parois-
siale®?. Moins «bruyantes», et par conséquent moins sujettes aux réproba-
tions de I’autorité, ces processions ont laissé dans les archives des traces
trop éparses pour en permettre le décompte systématique, globalement ou
par paroisse. S’il est ainsi difficile de mesurer I’attrait qu’elles exercaient
sur les populations, on peut légitimement penser qu’elles devaient souffrir
la concurrence des processions foraines, infiniment plus attractives pour les
raisons déja évoquées. En outre, les processions foraines, a la diftérence des
processions circumambulatoires au rayon somme toute limité, entrainaient
les fideles vers des sanctuaires situés parfois a plusieurs lieues de distance
de I’église paroissiale, donnant alors au déplacement la dimension d’une
véritable expédition. A cet égard, parmi les sanctuaires les plus visités a
I’époque, quatre noms méritent ici d’€tre mis en évidence qui sont, par
ordre d’importance, Notre-Dame de Bourguillon®?, Notre-Dame de 1’Epine
a Berlens®, le Crucifix de Belfaux® et Notre-Dame de Compassion a
Bulle®¢. Plus fondamentalement, 1’étude des itinéraires empruntés par les
processions foraines découvre que ces périples pouvaient servir a tisser des
liens entre paroisses voisines ou géographiquement treés proches®’. Plus dif-
fuse, voire inexistante dans les zones de basse activité processionnelle,
cette caractéristique se révélait forte dans certains décanats ou parties du
canton (Singine, St-Maire, St-Protais, St-Henri, vallée de 1’Intyamon).

82 En particulier, les processions du St-Sacrement, celles dites des Religues — qu’on effectuait tous les di-
manches ordinaires de 1’année depuis la féte de I’Exaltation de la Croix (14 septembre) a celle de I'In-
vention (3 mai) — et celles dites des Morts pour la conservation des biens de la terre.

Erigé sur le site d’une ancienne 1éproserie vers 1464-14635, ce sanctuaire connaitra une autre période

faste, soit durant I’entre-deux-guerres apres les cérémonies qui marquérent la béatification de Pierre

Canisius (mai 1915) et le 400° anniversaire de sa naissance (juillet 1921); voir notamment: Appoli-

naire DELLION; Francois PORCHEL, op. cit., vol. 5-6, pp. 457-471 et Gaspard-Fridolin HAUSER,

«Revue des oratoires, chapelles et pelerinages célebres dans le canton de Fribourg», in Revue de la

Suisse catholique, 10, 1879, pp. 668-669.

8 Le pelerinage a ce sanctuaire, célebre pour ses «guérisons» des maladies de la vue, connut son véri-
table essor a la charniére des XVII¢ et XVIII¢ siécles; il perdit beaucoup de son attrait durant le XIX®
siecle, déclin que le XX¢ siecle confirmera (Appolinaire DELLION; Francois PORCHEL, op. cit.,
vol. 2, pp. 124-125 et Francois JEUNET, Notice historique sur le sanctuaire et le pélerinage de Notre-
Dame de I’Epine a Berlens, canton de Fribourg. Fribourg, 1875 (3¢ éd.)).

8 Ce crucifix doit sa réputation au fait d’avoir échappé «miraculeusement» a I’incendie qui ravagea
totalement 1’église paroissiale en 1448; sa renommée s’étendait bien au-deld des frontieres canto-
nales, les chroniques attestant qu’on y venait en pelerinage depuis le Jura, la Savoie et méme la
Franche-Comté (Appolinaire DELLION; Frangois PORCHEL, op. cit., vol. 2, pp. 73-77).

8 Appolinaire DELLION; Francois PORCHEL, op. cit., vol. 2, p. 264.

8 Ici, les historiens sont grandement redevables aux travaux des ethnologues (par exemple: Nicole
BELMONT; Francoise LAUTMAN et al., Ethnologie des faits religieux en Europe. Paris, 1993 et
Roger DEVOS; Charles JOISTEN, Maurs et coutumes de la Savoie du Nord au XIX¢ siécle. L’en-
quéte de M#" Rendu. Annecy-Grenoble, 1978).

8

@

31



Ainsi, les processions associaient dans un méme élan rites protecteurs,
rythmes saisonniers, espaces sacralis€s et retrouvailles collectives. Généra-
lement percue et vécue comme une féte, la procession représentait pour le
groupe une occasion privilégiée de suspendre le cours monotone du temps®®
et, en tant que telle, un oubli de la peur, quelquefois une victoire sur elle.
Dans sa dynamique profonde, elle vivait a I’'unisson des forces cosmiques,
par nécessité panique ou sanctifiante. Manifestement, sa réalité et, plus lar-
gement, celle de la religion populaire s’accommodaient mal d’une démar-
cation nette entre sacré et profane. Les fideles, au méme titre d’ailleurs que
le bas-clergé, passaient d’une réalité a I’autre sans qu’ils en aient toujours
pleinement conscience. Compassion, pénitence, féte, réjouissances étaient
ici amalgamées en un tout indissociable. Aussi, en conduisant le raisonne-
ment jusqu’a sa logique ultime, il n’y aurait aucun paradoxe a dire féte
d’une procession, méme expiatoire.

Comme nous I’avons vu en premiere partie de cette étude, les €lites fribour-
geoises de la fin de I’ Ancien Régime voulurent substituer 1’ordre et 1’uni-
formité au foisonnement des pratiques locales ou régionales. En censurant
par deux fois la religion populaire (suppression des processions foraines et
réduction des fétes chdmées), elles prirent le risque d’ajouter au méconten-
tement latent des campagnes, spécialement en Singine et en Gruyere. L’ am-
pleur du mécontentement populaire obligea les autorités civile et ecclésias-
tique a adoucir quelque peu les mesures prises. En juillet 1781, Me de
Montenach, a la demande insistante du gouvernement fribourgeois®,
adressa aux fideles du canton un mandement qui autorisait chaque paroisse
a effectuer annuellement deux ou trois processions foraines, «jusqu’a la
distance de deux lieues, non plus loin, de [’église paroissiale»™. Plus
intransigeant sur la question des fétes, I’évéque refusa par contre catégori-
quement d’assouplir la teneur du mandement de décembre 1780, comme
I’y invitait le méme gouvernement. Les motifs allégués par M& de Monte-
nach sont éclairants a plus d’un titre:

8 Alphonse DUPRONT parle de «libération de I’ habituel», formule qui a I’avantage d’inclure encore le
travail quotidien (op. cit., p. 443).

8 «Sentiment de I’évéque de Lausanne sur les objets proposés par I’ [llustre commission [gouvernemen-
tale] souveraine, 2.8.1781» / AEV / «Liber Mandatorum ab anno 1746».

% «Mandement de Monseigneur 1’Evéque de Lausanne touchant les processions, 30.7.1781» / BCU /
GK 1000.

38



«On a vu dans plusieurs endroits en Europe les mémes murmures
pour le méme sujet, ou [’autorité s’est montrée ferme et inva-
riable; |...] dans ces endroits, dis-je, les plaintes et les murmures
n’ont été que de peu d’années et d’une durée beaucoup moindre
que dans ceux ou on les a écoutées, ou l'on a cherché a user de
palliatif>»°!

Et comme pour montrer qu’il n’entendait rien a toute idée d’accommode-
ment, M& de Montenach, dans une circulaire a I’intention de son clergé,
annula I’autorisation donnée antérieurement aux paroisses qui le désiraient,
de transférer au dimanche suivant la célébration des fétes ou demi-fétes
supprimées®’. La détermination et le réalisme de M#"de Montenach sont en
fait caractéristiques du zele persévérant, et comme orchestré, de nombreux
évéques de cette période a frapper d’interdit certaines manifestations de la
religiosité populaire. En usant de la maniere forte, ils visaient 1’intégration
a terme de la religion «naturelle» dans le catholicisme, lui évitant ainsi
toute contamination profane. A dire vrai, cette acculturation triomphante
dissimule mal les ambiguités, les paradoxes également d’une Eglise qui, en
diffusant I’'image d’un Dieu justicier et source des chitiments les plus ter-
ribles, entretenait, quand elle ne la suscitait pas, une culture panique, symp-
tome par excellence d’'un monde dominé par I'insécurité et les peurs
cycliques. Et quel meilleur terreau pour une religiosité populaire «promé-
théenne» que cette dramatique humaine entre ciel et terre, peuplée d’esprits
malfaisants et de forces nuisibles?

Les voies de l'acculturation disciplinante sont celles qui définissent le
mieux, ce nous semble, I’histoire cultuelle et liturgique de I’Eglise occiden-
tale, surtout depuis la réforme tridentine. Et face a cette stratégie déployée
par 1’élite cléricale, les fideles résistent, parfois avec violence, pour
défendre une religion populaire plus diverse et inventive qu’un jugement
sommaire ne le laisserait supposer de prime abord. Simple question de délai
dans le déploiement méthodique d’un projet réformateur qui s’accommo-
dait mal du trés court terme? Par-dela les lieux-communs sur I’emprise
morale et sociologique de I’Eglise apparaissent en filigrane de la religion

91 Dans une lettre adressée aux autorités civiles le 6 octobre 1781 (AEV / «Liber Mandatorum ab anno
1746»).
92 «Miscellanea ab anno 1746», p. 134 / AEV.

39



populaire les limites de 1’«empire clérical»®® sur les consciences fribour-
geoises. Certes, il serait contraire a la réalité historique que de chercher a
surévaluer les clivages d’une société fribourgeoise faconnée au méme
moule chrétien. Cela dit, entre 1’élite et le peuple, entre la hi€rarchie et les
fideles, on pourrait faire apparaitre plus qu'un simple décalage culturel des
lors qu’on aura pris la peine de s’interroger sur le niveau réel de christiani-
sation des Fribourgeois, avant la «révolution» culturelle et liturgique infor-
mée par I’ultramontanisme au XIX® siecle. Mais c’est déja 1a 1’amorce
d’une autre histoire.

FREDERIC YERLY

9 Francis PYTHON, «Mer Etienne Marilley...», op. cit., p. 348.

40



Imprimerie Glasson SA - Bulle



	La religion populaire en procès : pratiques religieuses et piété populaire en pays fribourgeois à la fin de l'Ancien Régime

