Zeitschrift: Cahiers du Musée gruérien
Herausgeber: Société des Amis du Musée gruérien

Band: - (1992)

Artikel: Une terre, une foi, un chant : aspects de 'oeuvre religieuse de l'abbé
Joseph Bovet

Autor: Borcard, Patrice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1048278

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1048278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Patrice Borcard

UNE TERRE, UNE FOI, UN CHANT

Aspects de I’eeuvre religieuse de I’abbé Joseph Bovet!

La place de Joseph Bovet dans I'imaginaire collectif fribourgeois est
difficilement estimable. Entre le patriarche et le prophéte, le curé chan-
tant et le mythe, son nom s’inscrit comme une référence dans le paysage
culturel et religieux du canton. Rassemblant derriére lui les aspirations
et les exigences les plus diverses. Cristallisant autour de lui ’expression
collective d’un ensemble, souvent confus, d’espoirs, de nostalgies et de
réves. Pierre angulaire de la mémoire collective fribourgeoise, ce prétre
musicien est souvent brandi comme un symbole, figure emblématique
dont la trace est souvent qualifiée d’exemplaire. Rares sont les Fribour-
geois qui furent, dans notre histoire récente, a ce point adulés, de leur
vivant comme aprés leur mort.

Fribourg n’a jamais fait preuve de beaucoup de générosité envers ses
«grands hommes». Ils sont peu nombreux ceux qui ont droit & un
monument, une rue ou une place au centre de la cité. Joseph Bovet
(1879-1951) appartient a ceux-ci. Et I’esprit qui anima ses multiples
réalisations apparait a celui qui interroge le présent afin de saisir son
empreinte comme un héritage presque sacré. Cet esprit, riche de réson-
nances intérieures mais difficile & cerner, semble aujourd’hui inscrit
dans les génes de la tradition chorale qui fait la fierté de ce canton.

L’approche du personnage pourrait prendre des chemins trés divers.
L’étude de son ceuvre musicale, I’'analyse de sa personnalité ou de son
influence sur les mentalités de son temps, I'utilisation posthume de son
1mage sont des pistes qui se justifient. Mais trés vite, I’histoire de cet

I Considérant le genre d’article, il ne nous a pas paru opportun d’alourdir ces pages d’un
appareil critique et d’une bibliographie. Pour d’éventuels compléments, il est possible de
consulter notre mémoire de licence d’ou sont tirées les lignes qui suivent. Voir: Borcard
Patrice. L’abbé Joseph Bovet. Un musicien entre ciel et terre. Approche historique de son
ceuvre religieuse. Fribourg 1991,

26



abbé dont ’ccuvre domine toute la premiére partie du XXe siécle se
conjugue avec celle du contexte dans lequel il vécut. La recherche de
leurs influences réciproques représente ’occasion unique de plonger au
ceeur des mentalités de ce canton en proie aux crises de I’entre-deux-
guerres. Eléments complémentaires, le personnage et son temps sont
réunis dans un méme effort d’analyse. Multiple, brouillonne mais riche,
I’ceuvre bovétienne exige, de I’historien, des choix. L’intérét se portera
ici vers les aspects religieux de cette ceuvre et particuliérement sur ceux
quiontsurvécu a leur créateur et qui trouvent place actuellement encore
dans la vie culturelle et religieuse de ce cantonl.

Compositeur, interpréte, conférencier, professeur: riches sont les facet-
tes du musicien religieux. Or, pour I’essentiel, ces activités s’inscrivent
dans le mouvement des céciliennes fribourgeoises. Mais la compréhen-
sion de cet apostolat au service de la musique d’église exige un cadre
plus général qui ne sera qu’esquissé: la conception de la musique reli-
gieuse de Joseph Bovet, son action en faveur de la restauration du
grégorien, son ceuvre d’inlassable conférencier et son apport comme
compositeur. Propulsé dés 1908 a d’importantes responsabilités, il éta-
blit des diagnostics, propose des remédes, lance des réformes. Nommé
professeur de musique au Séminaire et a I’Ecole normale d’Hauterive
— postes stratégiques -, il recoit en plus la charge, capitale pour I'image
de marque de I’Eglise diocésaine, de veiller a la qualité de son décor
musical. Primordiale responsabilité en vérité, car codifier la musique
religieuse, c’est toucher a ’ensemble de I’édifice liturgique. Par sa natu-
re, qui ne connait pas la demi-mesure, Bovet transforme effectivement
le «quotidien musico-liturgique» du paroissien fribourgeois. Sa présen-
ce souriante devient relativement vite, par la voix de la presse qu’il
utilise & merveille, la facade plaisante d’un catholicisme fribourgeois
dont les traits sont parfois stricts et rigides.

Son activité religieuse se cristalise autour de trois poles: la création d’un
répertoire (prés de 500 ceuvres), I’essor de la féte musico-religieuse et
enfin, objet principal de son attention, ’association des Céciliennes.

Miroir d’une religion et d’'une mentalité : le répertoire bovétien

Depuis quelques années, I’histoire a aiguisé les instruments susceptibles
d’apporter une meilleure compréhension du phénoméne religieux. Le
décor musical de la liturgie posséde également les qualités pour parti-
ciper a cette quéte. Univers de sons et de rythmes, d’images et de
symboles, la musique religieuse est a la fois miroir d’une perception
religieuse et génétrice de comportements. Cette musique - les cantiques

27



populaires surtout — est étroitement liée a une certaine religion démons-
trative. Avec Joseph Bovet, la liturgie se colore, s’anime et s’habille
souvent de parures fastueuses. Sous son autorité, elle s’enrichit d’un
répertoire nouveau, destiné aux chorales d’amateurs qui jour apres jour
animent les cérémonies religieuses. Messes, motets et cantiques fleuris-
sent a toutes occasions, prenant la plupart du temps des teintes locales.
Chaque paroisse réclame son cantique, susceptible de devenir le chant
emblématique de la communauté. Ainsi Joseph Bovet «localise» la foi.
Ce processus s’amplifie encore par la composition d’'un nombre impor-
tant d’ceuvres destinées a louer les vertus d’'un monument ou d’un
endroit, investi de valeurs religieuses. En liant le sentiment religieux a
une terre ou a un lieu, Bovet le renforce et lui garantit un nouvel essor, la
religion devenant également une force d’unité.

Enrichir le relief d’une cérémonie, souligner les aspects festifs d’une
religion qui posseéde parfois des accents triomphants, créer un climat de
priére, d’exaltation — au sens étymologique -, sans oublier une volonté
didactique indéniable: voila quelques-unes des fonctions attribuées au
chant religieux, et qui apparaissent dans la production bovétienne. Les
cantiques répondent spécialement a ces idéaux. Ainsi ’abbé Bovet en
a-t-11 composé une vingtaine dédiés a la Vierge. Souvent le fruit d’une
commande, ils offrent au culte marial une couleur intime, locale, qui
permet & une communauté de trouver un dénominateur commun.
Comme ce cantique a « Notre-Dame d’Albeuve», composé en 1942 sur
un texte de 1’abbé Joseph Plancherel, a ’occasion du cinquantiéme
anniversaire sacerdotal du doyen Francois Menétrey. La priére est qua-
drillée de références locales qui la rendent exclusivement réservée a
I'usage de cette communauté. De la méme facon, les cantiques en langue
populaire rendent plus fort encore ce rapport d’appartenance qui lie un
lieu et des hommes a la divinité. Avec le célébre « Nouthra Dona di
Maortsé», tout se passe comme si certains endroits étaient destinés,
pour de multiples raisons, a remplir les fonctions de lien, et ou se
concentrerait la mémoire religieuse d’un pays.

De ce point de vue, il est judicieux de lier a ce cantique une autre ceuvre,
doublement marquée du sceau religieux et politique: le cantique «Fri-
bourg au Sacré-Ceeur». Le canton s’est en effet rapidement identifié a
cette ceuvre que le théme, la mélodie et la martialité du rythme ont
progressivement imposé comme la réplique religieuse de ce que fut le
«Vieux chalet» dans la production profane de Bovet. «LLa Liberté»
faisait d’ailleurs, en 1929, ce rapprochement: «Si dans son «Vieux
chalet», M. L’abbé Bovet a su rendre avec bonheur ’ame rustique et
poétique du pays fribourgeois, appuyé fermement sur les montagnes de

28



sa verte Gruyére, 1l a su avec son cceur de prétre exprimer tout aussi
heureusement, dans son «Fribourg au Sacré-Coeur», ’ame religieuse de
la population fribourgeoise». Composé a I’occasion de la pose de la
premiére pierre de la chapelle commémorative de Posieux, en 1911, le
cantique fut exécuté a cette occasion avec ’accompagnement d’une
fanfare.

Ce rapport entre I’ccuvre de Bovet et le monument de Posieux n’est pas
fortuit car le musicien s’est entiérement investi dans le soutien au gou-
vernement, et c’est naturellement qu’on le sollicite pour mettre en
musique I'inauguration de ce véritable lieu saint de la République
chrétienne. Fait intéressant : ce riche «lieu de mémoire» posséde autour
du maitre-autel des fresques, représentation des principaux membres de
la hiérarchie politique et religieuse de I’époque. Parmi les Georges
Python et Pierre Aeby, trone, lumineux, au milieu des enfants de la
Maitrise de Saint-Nicolas, I’abbé Bovet.

Dans son ceuvre, le rapport trés fort entre la religion et la terre est
constamment utilisé. Le cantique devient alors le miroir de cette «ci-
vilisation paroissiale» rythmée par les cycles agraires. Tous les éléments
propres a ce monde clos sont célébrés. La «Priére pour ma terre» trouve
ainsi son reflet dans la «Priére des laboureurs a Notre-Dame». La
«Bénédiction des semailles» n’est pas trés éloignée d’un chant profane
intitulé « Rogations» dont le texte d’Eugéne Dévaud traduit le rythme
monotone de la procession. La proximité des thémes rend imprécise la
frontiére entre le cantique et le chant profane. Un probléme identique se
pose avec les noéls de Bovet dont les thémes trés régionalistes apportent
une certaine confusion quant a la nature de I’ceuvre. Nombre de ces
noéls sont d’ailleurs en langue paysanne. Et 'auteur n’hésite pas a
brusquer la tradition en faisant naitre ’enfant dans une étable gruérien-
ne («Noél au chalet»). Dans le méme esprit, 1l a composé un «Noél
gruérien» et un «Noél de I'armailli».

Les Festspiele ou la religion mise en scene

Ce prétre avait un gotit marqué pour les liturgies somptueuses, pour les
cérémonies débordantes de couleurs. Ce décorum, cette «majestas»
propre a ce catholicisme fribourgeois triomphant de I’entre-deux-guer-
res correspond parfaitement au caractére romantique et passionné du
musicien. Bovet prend ses aises dans les décors a la Cingria, resplen-
dissant de couleurs vives et de formes impressionnantes. Sa liturgie
idéale serait une grandiose mise en scéne qui flatterait tous les sens
humains, ou le fidéle aurait le sentiment d’une présence tactile de la

29



divinité. Il a laissé pleinement vivre cet esprit dans les spectacles reli-
gieux, montés dans le canton de Fribourg de 1917 a 1947. Si tous n’ont
pas droit au titre de « Festspiele», quelques-uns possédent pourtant les
caractéristiques de cet art éloquent. Oeuvres de circonstance ou de
commande, ces grandes mises en scéne tiennent un peu, dans ce Fri-
bourg de I’entre-deux-guerres, des cathédrales médiévales: une archi-
tecture grandiloquente dont le dessein est d’impressionner le spectateur
par la profusion des effets et des sons. Sans oublier une évidente volonté
didactique. Notre choix s’est porté ici sur les ceuvres les plus caracté-
ristiques.

La « Messe du divin Rédempteur » (1928) peut étre considéré comme le
sommet de I’art musical religieux de Joseph Bovet. «Poéme sympho-
nique sacré» pour certains, «oratorio sur des textes de Messe» pour
d’autres, cette «ceuvre naive et novatrice» fut composée et interprétée a
I’occasion du vingt-cinquiéme anniversaire du Chceeur mixte de Saint-
Nicolas que Bovet dirigeait. Par la grandeur de la partition, I’écho
médiatique suscité, la publication d’un libretto original et les moyens
mis en place pour son interprétation, cette ceuvre revét une importance
particuliére. Qualifiée de «synthése de sa vie d’artiste» par ’auteur
lui-méme et de «testament du musicien-prétre» par son successeur
Pierre Kaelin, cette messe doit étre analysée aussi bien sur le fond que
sur la forme. Un cheeur mixte, un chceur d’hommes, un cheeur d’enfants,
un grand orchestre, deux orgues, des cuivres et des solistes donnaient
I'impression que la musique «sortait de tous les murs de la cathédrale».
Bovet a conc¢u sa messe comme une grandiose mise en scéne théitrale:
le chceur des séminaristes, placé devant le maitre-autel, répondait au
Cheeur mixte situé sur la tribune des grandes orgues ; derriére 1’autel se
trouvaient une basse, I’orchestre et un quatuor de cuivres. Soudain, une
harpe et la voix d’un enfant jouant le réle de I’archange Gabriel surgis-
saient du triforium. D’autres solistes étaient placés encore ailleurs, de
facon que les sons paraissent venir de plus loin. Timbales et cloches
intervenaient au méme titre que les cloches de la cathédrale. Tous ces
effets, inventions musicales et applications allégoriques, ont déconte-
nancé plus d’un auditeur. Joseph Gogniat, organiste de la cathédrale,
laissa percer son ironie en parlant de «La Messe du Divin Dérangeur».
Et lorsqu’il redonne I’ceuvre en 1951, Pierre Kaelin donna cet avertis-
sement: «Si1’on entend cette musique sans commentaire, on risque de
s’étonner de certaines dispositions prévues par le compositeur. En effet,
on pourrait se laisser aller & une critique un peu hative de certains effets
qui, dénués de leur sens profond, peuvent paraitre inutiles ou méme
déplacés». Pour sa part, « La Liberté» fut surprise du caractére novateur

30



Composée en 1928, a ['occasion du vingt-cinquieme anniversaire de la
fondation du Cheur mixte de la cathédrale de St-Nicolas, la Messe du
Divin rédempteur est considérée comme le chef-d’euvre des compositions
religieuses de Bovet

31



de la partition : «La Messe du Divin Rédempteur rompt délibérément
avec la maniére de traiter les textes adoptée jusqu’ici... L’abbé Bovet a
voulu par une technique moderne, par une conception plus personnelle
et d’un symbolisme plus profond enrichir le répertoire de la musique
sacrée».

Le « Mystére» (1935) utilise tous les éléments propres au « Festspiel». 11
demeure I’ceuvre du compositeur la plus ambitieuse dans ce domaine.
Apres I’avoir mis sur pied en 1906 et 1921, Fribourg organisait, du 31
aout au 2 septembre 1935, le Congrés des catholiques suisses, huitiéme
du nom. Minutieusement préparé, ce Katholikentag fut pour le catho-
licisme fribourgeois un événement de premiére importance. Les auto-
rités religieuses et politiques cantonales avaient mis tous les atouts de
leur c6té pour donner a ces journées le caractére de 1’exceptionnel.
L’organe officiel du diocése motivait ses troupes depuis quelques semai-
nes déja, les invitant a venir «accomplir un acte de foi collectif». Le
Katholikentag fribourgeois devait devenir a leurs yeux le «spectacle
grandiose de tout un peuple vivant et vibrant d’'une méme foi». Avecla
participation de toutes les organisations catholiques, conférences, sémi-
naires et expositions d’art religieux sont ainsi organisés. Prés de 60’000
personnes convergent vers Fribourg, véritable «citadelle catholiquen.

L’un des sommets de ces «grandes manceuvres du peuple catholique»
est constitué par « Le Mystére», Festspiel de Joseph Bovet. Lorsque les
organisateurs firent au musicien la proposition d’une reprise du festival
«Mon Pays», il pencha plutot pour des projets neufs: une adaptation
moderne de la fameuse «Féte des Rois» de Fribourg, un mystére ou
seraient mis en scéne les saints de ce pays ou enfin un spectacle intitulé
«L’eeil de Dieu», qui, opposant une famille chrétienne et celle qui
manque a ses devoirs, aurait été «une lecon édifiante pour le peuple
fidéle». Aprés quelques modifications, c’est ce dernier projet qui est
choisi. Prés de 25’000 personnes accourent, sur la place Saint-Jean, aux
huit représentations de ce «jeu pour le peuple fidéle en douze tableaux
brefs, parés de musique vocale et instrumentale».

En réalité, 1l s’agit d’une spectaculaire mise en scéne du catholicisme
fribourgeois, avec ses traditions et ses processions. Durant quelques
jours, les fidéles viennent voir, représentée, I’essence de leur foi. Ce pays
de chrétienté dontla vie est ponctuée par le rythme des cloches se met en
scéne tel qu’il se réve et tel que le réve la hiérarchie ecclésiastique. Bovet,
avec naiveté, déroule sur cette scéne naturelle de la place Saint-Jean
(3000 metres carrés) la vie religieuse des Fribourgeois en parfaite har-
monie avec les cycles de la terre. Cette partition de Bovet qui assure la

32



paternité du scénario, du texte et de la musique, est certainement la plus
travaillée et la plus murie de toutes ses ceuvres: «Les paroles ont été
prises et reprises, maintes fois travaillées, polies, rythmées, en éliminant
scrupuleusement tout terme inutile», explique-t-il. Le résultat? Une
ccuvre qui ne «ressemble en rien a ce qui a été présenté jusqu’ici»
(«L’Echo illustré»), «un jeu qui échappe a toute classification, mélange
de réel et de fantastique» («La Liberté»). Cette composition du «théo-
logien-compositeur-poete» s’inscrit, il est vrai, en marge de son ceuvre.
Construite autour de I’histoire d’un paysan qui désire faire de la farine
de son blé, les hosties qui seront consacrées pour la premiére commu-
nion de ses deux plus jeunes enfants, ce Festspiel religieux a la volonté
d’agir sur les sens. Jouant sur les sons et les images, le spectacle crée
immeédiatement une atmosphére proche de la liturgie, faisant dialoguer
subtilement des scénes religieuses et profanes. Défilent alors, dans un
rythme qui se veut volontairement lent, les moments-clés de cette civi-
lisation villageoise et paroissiale. Le spectateur passe du tableau des
semailles a la procession des rogations qui forme le deuxiéme tableau.
S’insére ici le dialogue entre le peuple souffrant et la divinité. Apres les
épisodes des «blés en herbe» et des «visions nocturnes» durant les-
quelles interviennent mystérieusement des anges et le Christ, suit le
tableau des moissons, prétexte a une digression sur le pain. Arrivent
I’école et 1a lecon de catéchisme. La rencontre de la farine et de «I’abon-
dant Faverges» prélude a la «joie du ciel», scéne durant laquelle une
jeune fille convertit, grace a I'intervention miraculeuse d’une «lumiére
naturelle», son pére qui s’était écarté de I’Eglise. Le tout se termine par
la grandiose cérémonie de la Premiére communion. La piéce terminée,
sort de I’église la procession du Saint-Sacrement, puis solennellement,
I’évéque donne sa bénédiction. Provoquant chez le spectateur une
confusion quant a la définition de I’ceuvre a laquelle il venait d’assis-
ter.

Joseph Bovet et Jo Baeriswyl, metteur en scéne, ont fait appel a toutes
les bonnes volontés, mobilisant véritablement la ville de Fribourg dans
son ensemble et les campagnes environnantes. Les couvents et les ins-
tituts étaient responsables de la fabrications des costumes et des objets
scéniques (1750 épis et 350 tiges de deux meétres de longueur furent
confectionnés!). On emprunta les instruments de la terre auprés des
paysans de Granges-Paccot et de Givisiez. Pour animer cette gigantes-
que scéne, deux immenses cheeurs réunis autour des deux principales
harmonies de la capitale, la Landwehr et la Concordia. Une douzaine de
solistes et de récitants interprétaient les textes francais et allemands. Et
c’est a Jo Baeriswyl que revenait la lourde responsabilité de coordonner

33



ces 850 chanteurs et figurants. Si le spectacle suscita quelques critiques,
il offrit cependant a Joseph Bovet une renommeée nationale. Et si la
possibilité d’analyser la courbe de popularité du musicien fribourgeois
existait, 11 y a fort a parier que ce « Mystére», proposé a I’élite catholique
du pays, ait provoqué une hausse considérable de son audience. Cette
influence est sensible dans les commentaires locaux : « Un musicien qui
trouve de tels accents mérite bien ce nom: il a la grace, la puissance, le
pathétique des maitres», commente «La Liberté». Une analyse systé-
matique de cette ceuvre permet de pénétrer dans les structures mentales
du compositeur. Ce festival religieux dont il a mené toutes les étapes, de
la genése a la réalisation, refléte une vision de la société. Derriére les
mots et les 1dées, se cachent des choix, une conception du catholicisme
qui est spécifique a cet artiste sensible aux formes et aux couleurs de la
religion.

Autres compositions a souligner: celles qui utilisent la figure embléma-
tique et théatrale de Nicolas de Flue. Il est des personnages, comme des
événements, dont la réalité historique importe moins que la représen-
tation qu’une société s’en fait. Ainsi en est-il de la figure de Nicolas de
Flie. Oublié durant prés d’un siécle, I’ermite du Ranft réapparait a la fin
du XIXe siécle. Mais c’est surtout a partir de 1917, année du cinquiéme
centenaire de sa naissance que son histoire et surtout sa représentation
sont presque complétement réinventés. Béatifié en 1872 par Pie IX, il
est canonisé le 15 mai 1947. Entre ces deux dates, toutes les occasions
seront bonnes pour honorer la mémoire de ce personnage symbolique
dont la Suisse fera son saint officiel. Et le canton de Fribourg, dont les
enfants apprennent 'importance de I'intervention miraculeuse du saint
qui permit a leur canton d’entrer dans la Confédération, semble avoir
une dette plus grande encore envers cet homme providentiel. Ayant fait
don de sa personne a la patrie, Nicolas de Flie est investi de pouvoirs
particuliers. Le canton construira autour de cette figure qui tient un peu
du guide, du chefet du sauveur, une constellation d’1images a coloration
changeante. Il est intéressant de constater que durant les périodes de
crise — et la premiére partie de ce siécle semble en offrir 'image inces-
sante... — ’appel est lancé au pére mythique et sublimé. La relation
qu’une société entretient avec sa mémoire collective et ses mythes
révele sa psychologie et son fonctionnement intérieur. Avec Raoul
Girardet, il est permis de penser que «pour toute société, une étude
quelque peu attentive de I'image de ses héros salvateurs et de leur
légendaire historique ferait apparaitre, avec une évidente netteté, les
«modéles d’autorité» inhérents a cette société et caractéristiques de
celle-ci». Nicolas de Flue est un de ces modéles pour la société fribour-

34



geoise. Objet d’un véritable culte, il est ainsi le héros de nombreuses
publications et surtout de représentations théatro-musicales. Et Joseph
Bovet est naturellement sollicité pour apporter sa pierre a 1’édifice
mythologique dressé pour 1’ermite.

En 1917, il participe a la célébration du «Cinquiéme centenaire de la
naissance du Bienheureux Nicolas de Fliile» en créant une «suite de
piéces chorales avec accompagnement d’une formation instrumenta-
le». Suite qui servira de cadre musical au pélerinage organisé au Ranft
par les autorités religicuses cantonales. Vingt ans plus tard, Fribourg
renouvelle son hommage collectif au saint patriote a ’occasion du 450e
anniversaire de sa mort. Mais en 1937, ’hommage prend des aspects
particuliérement solennels. Au point que certains ont affirmé que «le 6
mai 1937, un peuple entier s’était levé pour honorer son patron». Au
centre des manifestations organisées, la création de Joseph Bovet et
Anne Mayer tient son rang. Cette pi¢ce de théatre en quatre actes dont la
trame s’organise autour de quelques moments-clés de I’existence de
I’ermite est enrichie d’une dizaine de piéces musicales qui chantent
autant le sol helvétique «libre et sacré» que le «peuple paisible de
montagnards et de patres». L’ceuvre est emportée par de puissants
accents patriotiques: qu’importe en effet si «tout va a la dérive, il
subsiste le serment du Gritli qui offre a la Suisse le visage d’un «pa-
radis».

Le ler juin 1947 marque I’aboutissement d’une longue croisade en
faveur de la figure mythique de I’ascéte. Une journée de manifestations
religicuses et patriotiques célébre solennellement sa canonisation. La
cérémonie officielle, organisée dans la cour du collége Saint-Michel,
commence avec la célébration d’une grand-messe pontificale, puis se
poursuit I'aprés-midi par une manifestation d’hommage au cours de
laquelle est donné le «Jeu commémoratif de Saint-Nicolas de Fliie» de
Joseph Bovet, auteur du texte et de la musique. Piéce didactique, pré-
sentée devant pres de 25’000 personnes, I’ceuvre propose le portrait du
paysan, soldat-citoyen, ermite et pacificateur du pays. Intercalés dans le
déroulement de I’action, les discours de I’évéque et du président du
Conseil d’Etat, Joseph Ackermann, apportent un supplément de solen-
nité a I’ensemble qui se clot par la bénédiction du Saint-Sacrement. 11
convient de compléter ce tableau des ceuvres musicales suscitées par la
vénération de ce personnage historique, en citant encore I’interpréta-
tion de I'oratorio «Nicolas de Fliie» du pére Charles Raemy de Bertigny
en mars 1942 par les sociétés de chant dirigées par Bovet.

35



/,,9/
e P i
i 0
IR

A A Al L Ll T )
* etaavouvuum

[/

Compositeur, directeur de cheeur, chef d’orchestre, grégorianiste, péda-
gogue, Joseph fut aussi organiste

36




Majestueuses et sonores, les fétes paroissiales de Bovet

Beaucoup de compositions de Bovet sont tributaires des commandes et
des fétes religicuses organisées dans les paroisses fribourgeoises et
méme dans tout le diocése. Oeuvres de circonstance, elles marquent
d’une maniére particuliére un événement local, un anniversaire, une
fete sacerdotale. Exemple de cet apport aux réjouissances musico-reli-
gieuses des catholiques fribourgeois: 'oratorio « Dismas», composi-
tion de Joseph Bovet et dirigé par ’auteur le 8 aott 1920 a ’occasion de
I'inauguration des orgues de Le Chatelard. C’est sur I'initiative du curé
de Le Chatelard Bernard Kolly que cette paroisse devient, I’espace de
quelques jours, un «haut lieu» de la création musicale. Afin d’offrir au
nouvel orgue un baptéme digne de ce nom, les deux prétres avaient fait
le rappel de leurs connaissances. Ainsi, malgré «I’amateurisme» des
exécutants, les critiques soulignérent la «puissance» et la «facture
magistrale de la partition». Par sa structure, la qualité de son inspiration
et la maitrise de I’écriture, Dismas est certainement une des composi-
tions bovétiennes les mieux pensées et les plus travaillées.

Avec « L’offrande a Saint-Jacques », débute en 1937 une série d’ceuvres
qui forment un ensemble homogéne. Ce festival religieux, composé
pour la consécration de la nouvelle église de Grandvillard et monté en
collaboration avec Jo Baeriswyl, est proche, par son caractére, des mys-
téres médiévaux. Construit autour d’un coryphée qui symbolise la voix
du pays, le festival fait défiler devant le patron de la paroisse, Saint
Jacques, tous les artisans de la construction. La mise en scéne, la musi-
que «d’une simplicité liturgique», la participation de toute la commu-
nauté laissent davantage I'impression d’une cérémonie religieuse que
d’une représentation fictive : « Ce beau festival religieux est trés éducatif
et entraine a I’action parce qu’il est une réelle et véritable offrande de
tous les paroissiens», explique «La Liberté». Alors que le journal «Les
Greffons», explique que «ce spectacle laisse I'impression profonde de
quelque chose de vrai, de sincere et de grand». La partie musicale,
puisée a divers sources ou composée pour l’occasion, souligne cette
ambiance hiératique. Les cloches de la nouvelle église sont utilisées
comme Instrument au méme titre que 1’orgue; tous les paroissiens
participent a I’élaboration du décor musical. Le tout dans une ambiance
qui oscille entre une naive religiosité et le mysticisme.

Deux autres jeux commémoratifs ont €té composés pour des occasions
presque semblables. «Le Jeu commémoratif de 1’église de Versoix» fut
écrit en 1939 pour le centenaire de 1’église paroissiale. C’est par I'inter-
médiaire de Jo Baeriswyl, le chorégraphe genevois, que le compositeur

37



fribourgeois est intégré a cette expérience. Le curé de Versoix, I’abbé
Rivollet, avait d’ailleurs quelques scrupules a réclamer les services du
prétre: «Il me semblait bien prétentieux de ma part de mobiliser des
célébrités comme M. Baeriswyl et vous, pour une réalisation qui n’in-
téresse qu’une petite paroisse, et qui devra nécessairement se confiner a
des proportions assez restreintes, sans comparaison avec les spectacles
de grande envergure dont vous avez souvent a vous occuper». Construit
sur une structure bipartite, le «Jeu commeémoratif» puise d’abord dans
I’histoire de la paroisse et dans la géographie sacrée les symboles dans
lesquels se reconnait la communauté. C’est dans I’épaisseur de I’histoire
locale qu’il choisit les dénominateurs communs de cette commémora-
tion. Ainsi, le chant des «Cloches de Versoix», du «Patron de la parois-
se», de «L’oratoire primitif de Saint-Loup», de «L’église du XlIlle
siécle», de la «Chapelle de la persécution». La deuxiéme partie met en
scéne la paroisse contemporaine dans ses aspects les plus idéaux. «Le
Courrier» qui commente I’événement note: «La voila cette belle
paroisse de Versoix, bien rangée derriére ses bannieres diverses, les
enfants des catéchismes, les groupements de jeunesse, la chorale,
I’Union des hommes, I’'Union féminine, les Jocistes, le Conseil de
paroisse. Ce n’est plus le passé, ce sont ceux d’aujourd’hui; il ne s’agit
plus d’un jeu commémoratif, mais d’une réalité de ’heure méme ou
nous sommes, les paroissiens ne sont plus la «représentés», mais eux-
mémes, chacun portant son nom...» La communauté se trouve ainsi
représentée, défilant en procession avec ses drapeaux, déposant ses
offrandes avant que la bénédiction du Saint-Sacrement ne cloture le jeu
dans la fumée de quatre encensoirs...

Le festival «Cloches en liesse», composé et monté en octobre 1941 a
Saint-Imier, a 'occasion du 75e anniversaire de la consécration de
I’église catholique, s’inscrit dans une perspective identique, bien que la
structure soit différente. Avec toujours cette ambition de puiser dans le
temps une vision commune du présent et de I’avenir, de remonter a la
source, de réorganiser le destin d’'une communauté & partir de la pureté
originelle. Bovet excelle dans la fabrication d’images fortes, transmet-
tant aux spectateurs le sentiment d’appartenir 8 une communauté sou-
dée, semblable a un bloc sans fissure. Accordant a ceux qui la composent
la certitude apaisante d’étre le maillon d’un grand ensemble. Or cette
conception unificatrice et mobilisatrice de I’histoire exige des choix.
Bovet les explique dans la préface du libretto.

« Il était juste, pensons-nous, et plus intéressant de ne pas réduire
ce jeu aux seules soixante-quinze derniéres années, mais bien de

38



présenter des ses origines le culte et I’histoire religieuse et pro-
fane de Saint-Imier. Il va de soi que nous avons, avec soin, évité
toute allusion indiscréte a des événements douloureux, dont
[’évocation ne peut que causer de la peine sans rien changer aux
faits eux-mémes».

La mise en quarantaine de certaines périodes revét ici une importance
particuliére. L’auteur évite soigneusement le temps de la Réforme pro-
testante, objet potentiel de querelles dans cette paroisse mixte. Des 300
exécutants du festival, une moitié était d’ailleurs de religion réformée.
Tenant a la fois du jeu médiéval, de ’opéra historique et de la féérie, le
«Jeu commémoratif» est organisé autour de cinq thémes dont la moitié
chante la tradition chrétienne du pays: «Imier le fondateur», «La reine
Berthe», «Le chiateau d’Erguel». La cité grandit au milieu d’un décor
virgilien, bercée par le rythme d’une civilisation médiévale pure et
idéale. Puis le spectacle s’oriente vers la mise en scéne de la vie contem-
poraine. La derni¢re partie, qui célébre le retour en 1865 de la foi
catholique dans la cité imérienne demeurée protestante plusieurs sié-
cles, est un prétexte a un éloge des piliers de la civilisation chrétienne:
famille, travail... Et le festival se clot par une touche cecuménique, dans
un majestueux serment de fidélité de toute la population.

Trois derniers spectacles prouvent encore la force de ces ceuvres musi-
co-religieuses. Les paroisses de Saint-Martin, Siviriez et Lessoc passent
commande au chanoine Bovet afin de donner a leur féte commémora-
tive un éclat particulier. « Saint-Martin du ciel », créé a la demande du
curé Baeriswyl de Saint-Martin, fut con¢u dans sa structure générale par
Bovet, puis développé et mis en scéne par Jo Baeriswyl. Sa partie
musicale, moins développée, lui donne davantage ’aspect d’un théatre
chrétien, dont le renouveau est manifeste en Suisse romande durant
I’entre-deux-guerres. Les décors du spectacle furent d’ailleurs prétés par
les Compagnons de Romandie, troupe genevoise a I’origine de cette
renaissance. Signés Alexandre Cingria et Emilio Beretta, ils représen-
taient la Jérusalem céleste. Comme de nombreux festivals de Bovet,
«Saint-Martin du ciel» dépasse le cadre de son premier objectif en
participant a la fusion des volontés communautaires et en enrichissant
la mémoire collective d’un village. Cent cinquante personnes assurérent
la figuration. Et le chroniqueur de «La Liberté» insiste sur les aspects
édificateurs de I'aventure:

« Ce qui domine dans la maniére d’étre en scéne des paroissiens,
c’est la sincérité, la grande dignité avec lesquelles chacun donne
son role. Pour eux, on sent que c’est beaucoup plus qu’une piece

39



de thédtre d’'un genre un peu spécial a traduire le mieux possible.
Ils jouent pour glorifier saint Martin... Avec une patience admi-
rable, avec un dévouement que rien n’a diminué, ils se sont prétés
aux répétitions les plus longues, les plus fatigantes et cela tout le
long de l’hiver. On les a pris, simples gens, au milieu de leurs
occupations de tous les jours et on leur a demandé de représenter
des saints et des saintes et d’imposer, par leur attitude, respect,
émotion a ceux qui les écoutent. Ils ont réussi sans efforts parce
qu’ils ont envisagé leur role comme une priére, et c’en est une
réellement ».

Le suceés dépassa toutes les espérances. Au lieu des cing représentations
prévues, 1l fallut en planifier quinze. De toute la Suisse romande se
déplacérent ecclésiastiques et artistes. Tous venus réver devant les
«images merveilleuses du temps ou la foi faisait lever les miracles, du
temps ou les saints parlaient aux animaux et s’en faisaient obéir»,
commente «La Liberté». Les auteurs, il est vrai, avaient tiré sur toutes
les cordes susceptibles de créer ’émotion. Les spectateurs sont plongés
dans un monde irréel ou la piété rivalise avec le mysticisme et la fiction.
Ainsi, cette scéne ou plusieurs saints fribourgeois «causent entre eux»
de Saint Martin ou celle du majestueux cortége, symbolisant I’histoire
de la contrée, défilé des guerriers francs, burgondes, helvétes, romains,
du roi Sigismond, des seigneurs d’Oron, des comtes de Gruyeres, des
soldats de Berne, de Fribourg et de la Savoie. «Un des plus beaux
spectacles, des plus profonds, des plus émouvants, du théatre chrétien
populaire» : tel fut ’enthousiaste résumé de «La Liberté». Incontesta-
blement, «Saint-Martin du ciel» a connu un retentissement particulier.
Comme si les tableaux proposés répondaient a un besoin de réve et de
dépaysement. Comme si I’émotion que suscitait le spectacle apportait
un soulagement aux craintes que les conjonctures nationale et interna-
tionale pouvaient engendrer.

Le succés du « Mystére de la Passion», que la paroisse de Siviriez monte
au printemps et en été 1939 tient un peu des mémes causes. Organisé
une premiére fois en hiver 1932, le spectacle avait attiré plus de 20°000
spectateurs. Redonné au printemps 1933, il confirma son succés. En
1939, 11 fut décidé de le reprendre aprés quelques modifications. Deux
représentations et prés de quatre heures de spectacle furent nécessaires
pour absoudre I’ensemble des textes tirés des Evangiles. Cent trente
acteurs et cent vingt chanteurs animent les vingt-cinq tableaux de la
mise en scéne. Les décors représentant les paysages de la Terre sainte, les
costumes, fidéle copie de ceux portés en Palestine, participent avec la
musique a cette impressionnante création. La partition de 1939 fut

40



entiérement orchestrée — composée pour une partie — par Joseph Bovet.
Soixante cheeurs et récitatifs rythment le spectacle. Et comme pour la
majorité des spectacles bovétiens, la volonté pédagogique est présente.
Convaincu de la force conjuguée de I'image et de la musique, Bovet agit
en véritable pédagogue, fagonnant I’'instruction religieuse du peuple a la
maniére des sculpteurs de tympans.

La «Double féte a Lessoc» est certes moins importante dans ses dimen-
sions mais tout aussi caractéristique des buts poursuivis. Afin de féter
les soixante ans de sacerdoce du curé de Lessoc, Auguste Pythoud, et le
tricentenaire de la paroisse, le vicaire Joseph Plancherel, ancien mem-
bre de la Maitrise de Saint-Nicolas, écrit un jeu commémoratif présenté
devant un parterre de personnalités, le 23 avril 1942. Mgr Besson, le
directeur de I’'Instruction publique, Joseph Piller, le préfet de la Gruyé-
re, les députés de la Haute-Gruyére et de nombreux prétres avaient fait
le voyage. Devant un décor musical planté par Joseph Bovet, avec ’aide
de la cécilienne locale, défile toute I’histoire de la communauté. Et la
description des lieux ou s’est déposée la foi - le pays est quadrillé de
reperes sacrés — se mélange avec celles des travaux pastoraux, person-
nifiés par le faneur, le bacheron et I’armailli. Un coryphée représentant
la foi conduit ce jeu qui a marqué la mémoire villageoise au point
qu’aujourd’hui encore on y fait référence comme a un moment suspen-
du dans le temps.

Les exemples de ces spectacles religieux aux dimensions inégales sont
légion. Une analyse systématique des textes dont Bovet n’est pas tou-
jours I'auteur, mais avec lesquels il est en parfait accord, ainsi qu'une
approche des mises en scéne, des lieux et des personnages utilisés,
apporterait une amorce de définition de la religion telle que la congoit
I’abbé Bovet. La simple énumeération de ses réalisations dessine déja un
cadre satisfaisant de cette perception. Ces spectacles, ces festivals, ces
fétes paroissiales rythment la vie du catholicisme fribourgeois, lui don-
nant un caractére tout a fait particulier. Ils s’inscrivent dans la méme
perspective que la féte cécilienne : suppression des hiérarchies, restruc-
turation de la communauté en un ensemble solidaire et soudé, recons-
titution ou consolidation des liens sociaux, volonté de propagande et
d’éducation des masses, tentative de conjurer le sentiment de I’'indivi-
dualisme, d’offrir 4 une population villageoise le sentiment de nourrir
ses racines et d’appartenir au monde chrétien. Les objectifs conscients
ou non sont nombreux. Et pour paraphraser Mona Ozouf, qui qualifie la
féte de la Révolution francaise «d’institutrice de la nation», on pourrait
dire que les fétes religieuses bovétiennes furent les «catéchistes» du
pays fribourgeois.

41



Religieuses, musicales et patriotiques, les Céciliennes fribourgeoises.

L’ceuvre religieuse de Joseph Bovet est portée par le mouvement de
renaissance du catholicisme et de ses formes artistiques qui nait dans la
deuxiéme partie du XIXe siécle. Le mouvement choral, venu d’Alle-
magne et qui trouvera une premicre apogée au milieu du XIXe siecle
lorsque la Suisse forge son identité nationale, lui offre également un
cadre.

La renaissance du chant liturgique prendra dans le diocése deux routes
complémentaires. D’un c6té, I’Académie grégorienne de I’'Université de
Fribourg (fondée en 1901) constitue autour du professeur Pierre Wa-
gner, I’élément scientifique de la réforme. De I'autre, 1’élément popu-
laire : I’Association des Céciliennes, ces cheeurs d’église qui ont la res-
ponsabilité d’animer les liturgies. Natif de ’Allemagne, le mouvement
transitera par la Singine ou fut fondé, en 1877, la premier chceur cécilien.
En 1880 d’ailleurs, le chapelain de Schmitten, Jean-Baptiste Helfer,
signe les statuts de la «Société régionale de Sainte-Cécile pour les
paroisses allemandes de Fribourg». Le mot cécilienne se conjugue en
francais dés 1887, date a laquelle la premiére association romande est
portée sur les fonds baptismaux.

Lorsqu’en 1928, le chanoine Dupraz dessine un tableau de la situation
de la musique sacrée dans le canton de Fribourg, il écrit:

«Peu de pays possédent notre organisation si pratique de réu-
nions céciliennes périodiques, ou 'on constate les progrés réali-
sés et ou 'on en prépare de nouveaux pour ['avenir. Peu de pays
peuvent étre fiers, comme nous le sommes, d’aussi admirables
cheeurs d’hommes, signifiant qu’il y a toujours suffisamment
d’hommes dans nos églises pour y recruter un fort groupe de
chantres ».

Derriére ces mots pointe la satisfaction d’un clergé qui a réussi & cons-
truire une solide organisation sur laquelle son pouvoir n’est pas contes-
té. Mais ces céciliennes représentent davantage encore : cette institution
qui dénombrera jusqu’a 4000 membres deviendra, au cours des ans, un
solide pilier de la République chrétienne. Car, au-dela de leurs fonctions
religieuse et culturelle, ces associations chorales ont une présence socia-
le et politique déterminante. Les deux pouvoirs sauront habilement les
utiliser.

Or, a la fin du siécle passé, rien n’était joué. Les premiers pas ont la
prudence de I’hésitation. Le courant novateur, aprés avoir parcouru les
paroisses singinoises, souffle dans les églises romandes. D’abord I’affai-

42



re de bonnes volontés solitaires, les progrés s’organisent peu a peu. Les
premiers choeurs a se réunir furent ceux de la rive droite de la Sarine qui
fondent en 1887, la «Société chorale de la Rive droite». L’initiateur de
ce mouvement, Pierre Biolley, est le type méme de ces curés-chanteurs
qui, prenant conscience des avantages qu’ils peuvent tirer a terme de ces
associations, utilisent tout leur charisme et leur science musicale pour
édifier ces chorales d’amateurs. De ces pionniers, les livres d’histoire
ont retenu les noms de Pierre Biolley (Rive droite), Pierre Alex (La
Gruyeére), Pierre Frossard (La Broye), Elie Bise (Sainte-Croix)... En
I’espace d’une dizaine d’années, le mouvement cécilien fribourgeois se
structure en associations de district. Et a partir de 1896, la hiérarchie
catholique, prise de vitesse par les initiatives de la base, reprend le
controle du mouvement. Le curé de Siviriez, Etienne Raboud (1858-
1930), premier président de I’Association cécilienne, établit un «régle-
ment provisoire». Et en 1899, il lance un appel a tous les curés et
maitres-chanteurs de la partie francaise du canton afin de coordonner
leurs efforts. Mais le mouvement put aussi compter sur le soutien des
musiciens fribourgeois et du Séminaire. Ainsi, creusa-t-il son nid, au
point qu’en 1902 fut organisée la premiére féte cantonale des cécilien-
nes. Deux autres rassemblements cantonaux auront lieu jusqu’en 1912
I’effectif passant de 1059 a 1791 membres.

Au cceeur de la machine...

Lorsque I’abbé Bovet reprend, en novembre 1908, la présidence des
Céciliennes fribourgeoises, le groupement est a la recherche d’un nou-
veau souffle. De nouvelles structures et de nouveaux objectifs sont
indispensables a sa consolidation et 4 sa croissance. Le tempérament du
musicien et les moyens mis a sa disposition (Ecole normale, Séminaire)
en font un candidat 1idéal. Cheville ouvriére du mouvement, mission-
naire envoyé a travers le diocése, le président fait des céciliennes ’ccuvre
de sa vie. C’est lui qui donne les impulsions, change les structures,
semonce une brebis égarée, relance I’enthousiasme. Et ce n’est que
lorsque la maladie le contraignit a se retirer qu’on mesura la place de
celui qu’on avait coutume d’appeler le «pére des céciliens» ou le «curé
des chanteurs».

Durant quarante ans, Bovet est omniprésent. Au double titre de prési-
dent des Céciliennes et de président de la Commission diocésaine de
musique sacrée, s’ajoutent celui de I’expert, du compositeur et du direc-
teur décanal. Toutes ces étiquettes lui offrent une aura indéniable. Si ses

43



premiéres décisions sont discutées, 1l devient rapidement une référence
a laquelle on fait appel lorsqu’il s’agit de faire passer une consigne ou de
motiver les troupes. Face a un appareil hybride, organisé au gré des
circonstances, le musicien fait preuve de bon sens et de lucidité. Res-
tructurer et viser ’efficacité, élargir I’association, uniformiser les pro-
grammes musicaux, raffermir ’autorité cléricale en rassemblant les
centres de décisions, travailler a une meilleure formation musicale des
maitres de chapelle paroissiaux et des prétres: tels sont quelques élé-
ments du diagnostic.

Institution dépendante du pouvoir clérical, les Céciliennes sont tribu-
taires de I'intérét que leur porte le chef du diocese. Et si Mgr Déruaz,
évéque de 1891 a 1911, leur prouva une attention continue, son suc-
cesseur, Mgr André Bovet n’a pas fait preuve d’un semblable intérét,
hormis la création d’une Commission diocésaine de chant sacré. C’est
I’évéque Placide Colliard (1915-1920) qui reprit les initiatives décisives.
En 1916, il ordonne une nouvelle organisation, remplacant les regrou-
pements par districts par des associations décanales. Ces changements
majeurs provoquerent des remous. Et plus de dix ans furent nécessaires
a leur réalisation.

Parmiles premiéres décisions imposées par Joseph Bovet au début de sa
présidence, celle de I'organisation d’un cours pour les directeurs de
cheeurs semble la plus novatrice et porteuse de conséquences. La déci-
sion aura valeur d’exemple puisque la tradition s’installe: des cours
seront annuellement donnés dans les décanats. Ainsi ce «cours de
directeurs de chant» mis sur pied a Romont, du 2 au 4 aout 1910. Quatre
branches (chant grégorien, musique religieuse polyphonique, accompa-
gnement d’orgue et musique profane polyphonique) sont enseignées
dans le cadre des 28 heures de cours. Destiné aux directeurs des cheeurs
céciliens du canton, le cours s’adresse aussi, «dans un but de propagan-
de musicale et liturgique», a tous les directeurs de chorales, aux mem-
bres du clergé, aux instituteurs et aux chanteurs. Sa gratuité lui assure le
succés: 140 participants. A tel point que «La Liberté» considére «ce
triomphe» comme un nouveau départ du mouvement.

L’amélioration du niveau musical passait par une redéfinition des
objectifs. Ils apparaissent dans les décisions que la Commaission diocé-
saine prend en 1916. Un programme de travail précis est élaboré. Non
obligatoire, il est cependant recommandé aux sections. La mise sur pied
d’une visite-examen de chaque cécilienne par un musicien compétent
fait également partie des projets. La période 1920-1939 est certainement
la plus intense dans le domaine de la formation des cadres. Et I'unité de

44



vues qui préside a la formation musicale des instituteurs et des ecclé-
siastiques porte peu a peu ses fruits. Avec ’aide entre autres des abbés
Dupraz et von der Weid et des musiciens Leo Kathriner et Joseph
Gogniat, Joseph Bovet intensifie encore cet effort formateur. Il mono-
polisa longtemps la formation des directeurs de céciliennes. Et toutes les
Initiatives «étrangéres» lur semblaient une concurrence. L’activité
pédagogique de Carlo Boller fut considérée comme telle. Surtout que le
musicien chatelois proposait quelques nouvelles priorités. Il fallut tous
les talents de diplomate du curé Kolly de Chatel, ami commun des deux
musiciens, pour atténuer ces rivalités.

Bovet prouva une remarquable clairvoyance quant a I'importance de la
presse comme soutien et promoteur du mouvement cécilien. Vers 1910
déja, il proposa «d’inviter la presse pour mieux faire connaitre et valoir
nos réunions». Désormais, tous les concours, fétes et cours sont annon-
cés et commentés. Convaincu du bien-fondé de ses intuitions dans ce
domaine, il lance la «Revue cécilienne», périodique dont le premier
numéro parut en novembre 1916. Ce nouvel organe destiné a «pro-
mouvoir le chant ecclésiastique dans le pays» selon les mots de ’évéque
Placide Colliard est entiérement dans les mains de son rédacteur prin-
cipal. Son but: «Stimuler au travail nos chanteurs d’église, en leur
indiquant la route a suivre, les moyens a employer, les raisons a invo-
quer...» Destinée d’abord au canton de Fribourg, la revue élargit son
ambition en s’adressant, dés sa premiére parution, a I’ensemble du
diocése de Lausanne et Genéve. Lieu de dialogue, la « Revue cécilien-
ne» a I’ambition de jouer le réle de porte-parole de la Commission
diocésaine sacrée et du Comité cantonal des Céciliennes. Toutes leurs
décisions sont en effet publiées et commentées. Mais les chefs de cheeur
y trouvent aussi les derniéres publications musicales, les conseils de
Bovet, ses exhortations au travail. Plus largement, la revue publie des
biographies de compositeurs anciens, des articles musicologiques -
ainsi est-il question d’un Regina cceli exclusivement exécuté a Albeuve,
le jour de Paques -. L’équipe de collaborateurs dont s’est entouré Bovet
était un gage de réussite. Elle forme la plupart des amitiés qui suivront le
chanoine sa vie durant: les abbés Henri Perriard, Etienne Raboud,
Louis Waeber et Emmanuel-Stanislas Dupraz. Un seul laic: I'insituteur
d’Arconciel Léon Pillonel, responsable de I’expédition de la revue.

La «Revue Cécilienne» ne verra pas la fin de la premiére Guerre. Les
charges économiques conséquentes a la guerre — le prix du papier est
devenu exorbitant —, associées aux autres contraintes de la mobilisa-
tion, mettront un terme a I’aventure. Aprés onze parutions, son activité
est stoppée en septembre 1918.

45



Une nouvelle forme de sociabilité

Sous la stricte autorité de I’évéque, les Céciliennes fribourgeoises offrent
le visage d’un monde trés discipliné, dans lequel I’autorité du clergé ne
se discute pas. Mais les résistances se manifestent et les abus, quoique
rapidement canalisés, existent. Si ’attention portée au respect de la
musique liturgique occupe I’essentiel des préoccupations des cadres du
mouvement, les aspects sociaux ne sont pas négligés. Avec les Cécilien-
nes est née une nouvelle forme de sociabilité, propre au canton de
Fribourg, organisée autour de ces chorales religieuses et des fétes pério-
diquement mises sur pied.

Véritable ceil de I’évéque sur la musique liturgique, la Commission
diocésaine rappelle inlassablement son caractére officiel et la force de lo1
de ses décisions. Elle publie réguli¢rement dans la «Semaine catholi-
que» ses observations sur la situation de la musique d’église et édicte ses
régles. Son souci le plus constant est de publier un choix de messes et de
motets qu’elle conseille aux directeurs. Mais des considérations géné-
rales sur la vie du mouvement ne sont pas absentes. Encadrer, canaliser,
tracer les grandes lignes, tels sont ses objectifs. La forte présence de
I’encadrement clérical est déterminante. La Commission diocésaine
insiste, dés le début, sur la nécessité d’attribuer au prétre de la paroisse
une partie de son pouvoir. Elle transmet aux curés «le droit d’accepta-
tion ou le refus des morceaux de musique sacrée a exécuter dans leurs
églises». Et ailleurs, Bovet renchérit: « L’autorité du curé de la paroisse
dans les questions primordiales de chant sacré est un principe qui ne se
discute pas». Les statuts des cheeurs paroissiaux vont dans ce sens.
Exemple: «Il appartient au curé seul de désigner les chantres qui peu-
vent étre admis au lutrin, si, pour des motifs dont I’appréciation n’est
pas de la compétence des fidéles, il lu1 arrive de faire des éliminations
nécessaires, les autorités paroissiales et les fidéles ont le devoir de se
soumettre avec respect et docilité a ces décisions et de les appuyer».
L’encadrement clérical du mouvement cécilien fut si puissant qu’il
provoqua quelques résistances. Comme le prouve cette lettre du curé de
Ponthaux, ’abbé Jean Yerly, qui dut essuyer la résistance du chceur
paroissial lorsqu’il s’agit de voter les statuts. De «peur d’étre ligotés par
le curé», les chantres refusérent I’article qui lui offrait la présidence.
Refus également de droit clérical d’admission ou de démission d’un
membre.

Le mouvement cécilien fribourgeois est essentiellement masculin et
rural. La ville ne le ralliera que tardivement. Pour la Commaission
diocésaine, la masculinité des céciliennes est une question de principe:

46



«Les sociétés paroissiales de chant doivent se composer seulement
d’hommes seuls. C’est la norme strictement imposée par sa Sainteté
Pie X. Les cheeurs mixtes sont donc une exception». Or, se multipliant
durant la deuxiéme guerre, ils s’imposent au point que, en 1943, Bovet
se félicita «qu’on ait ouvert une discréte porte aux cheeurs mixtes». Etla
mixité des chorales existera dans les faits avant son inscription sur le
papier.

L’aspect rural du mouvement cécilien fut un élément déterminant de
son identité. Les observateurs s’émeuvent, dans la «Semaine catholi-
que», d’entendre «ces chantres de la campagne interpréter le chant
liturgique avec un art tout a fait monastique». Ces hommes, réunis en
cheeurs, sont devenus bien malgré eux les chantres de cet univers
paroissial et villageois. C’est ainsi que le paysan est le mod¢le supréme

du cécilien. Miroir de ce sentiment, ce texte de Louis Page, écrit en
1946

« Le mouvement cécilien est populaire par les chantres, gens du
peuple, de toutes classes et de tous dges, villageois artisans,
paysans, qui, a chaque appel de la cloche, montent au lutrin, et
face a l'autel, disent a haute voix les oraisons, les suppliques ou
les allégresses du peuple chrétien. Mouvement paysan, qui grou-
pe autour du directeur, sous le regard bienveillant du curé, quel-
ques dizaines d’hommes, gens de la terre et de bonne volonté,
pour chanter Dieu, d’abord, puis la famille, le village et le pays
aimey. ,
Mesure, discipline et rigueur sont les maitres-mots du discours bové-
tien: «Il y a lieu d’affirmer que les chanteurs forment avant tout des
sociétés de chant liturgique, et non pas des clubs dont les pi¢ces de
théatre préparent la promenade annuelle. Nous demandons aussi que
les chanteurs soient sobres, dans les répétitions au cas ou une verrée leur
serait servie, comme aprés les répétitions. Souhaitons aussi que, dans
les paroisses 4 maisons trés écartées, les répétitions se terminent a une
heure convenable et que les chanteurs aillent prendre leur repos le plus
tot possible». Pour ces mémes raisons, le mouvement cécilien provoque
des résistances au sein du clergé. En 1926, le curé de Neirivue, Rodolphe
Bochud, se repent d’avoir «travaillé, au prix de sacrifices matériels
importants, a I’établissement d’une section de céciliennes». Il écrit a
Mgr Besson que «le résultat le plus visible est d’avoir favorisé la boisson
et I’esprit socialiste». Il propose le remplacement de ces fétes dispen-
dieuses par des cours de direction, offerts aux maitres de chapelle.
Réflexion contraire dans «La Liberté» qui, au détour d’une féte déca-
nale, note que «ces manifestations maintiennent le bon esprit et les

47



saines traditions religieuses et patriotiques: elles renforcent le rempart
constitué par le pays contre les éléments de désordre qui bouillonnent
en Suisse et partout».

Cette volonté de discipline est accompagnée d’un besoin de repli sur soi.
’ambition du mouvement cécilien tend vers la formation d’un milieu
fermé, évitant toute collusion avec I’extérieur. C’est dans ce sens que
doivent étre comprises les paroles de Bovet: «Un souci nous prend
parfois a la constatation de la dispersion des efforts dans nos paroisses»:
Et il met en cause les exécutions théatrales, les sociétés instrumentales
qui éloignent le cécilien de sa tiche premiére. C’est toujours dans cette
méme perspective que Mgr Besson refuse aux céciliennes, en 1924, le
droit de devenir membre de la Société cantonale des Chanteurs fribour-
geois. Les raisons? Le risque de «perdre de vue le but principal et de
négliger le chant sacré». Mais aussi le «fait que les Céciliennes possé-
dent leurs propres fétes périodiques». Se félicitant «des avantages que la
splendeur du culte retire de I’organisation actuelle», Marius Besson
souhaite qu’elles «restent groupées entre elles et gardent leur caractére
exclusif de société de chant d’église». Pour forger sa décision, I’évéque
avait demandé I’avis autorisé de quelques prétres. Leurs commentaires
sont révélateurs. Le curé F. Despont de Riaz voit dans la Société can-
tonale le mal absolu. Si le seul avantage de ce rapprochement apparait,
pour le prétre de Riaz, dans le «vague espoir de conversion» de cette
association dont le «caractére antireligieux» est critiqué, c’est davan-
tage dans le fait de «détourner les céciliennes de leur but», de «réduire a
néant le pouvoir clérical» et dans «la volonté de désagréger le mouve-
ment» que les dangers apparaissent.

Instrument de la réforme musico-religieuse débutée au milieu du XIXe
siécle, le mouvement cécilien est également source de progrés musical et
culturel. Avec une constance persévérante, la Commaission diocésaine
traque le mauvais goit, conseille, établit des programmes, publie des
listes de piéces convenables. Elle se veut également conseillére: «L’on
entend encore, dans certaines églises, de véritables horreurs de mauvais
golt et des productions théatrales». Les chanteurs céciliens sont cons-
tamment arrosés de directives et de recommandations. Si elles possé-
dent le mérite de la précision, elles représentent pour le directeur une
somme d’exigences et d’obligations. Mais au milieu des années vingt,
les commentaires s’accordent a relever que «les grosses fautes de nagué-
re ont disparu». Et la Commission d’affirmer: «Le chant liturgique est
en progrés notable dans la plupart des paroisses du diocése. L’organi-
sation des Céciliennes entretient une émulation remarquable». Louis
Waeber prétend, pour sa part, que, «de I’aveu de ceux qui ont derriére

48



eux une expérience suffisamment longue, le plain-chant d’aujourd’hui
(1925) est tellement différent de celui d’il y a une vingtaine d’années
qu’il en est devenu méconnaissable». Or, parallélement, des critiques
insistent sur le fait que les Céciliennes «devraient cultiver le chant
gréorien avec plus beaucoup de soin et de méthode». Le curé d’Albeuve
Francois Ménétrey par exemple, s’interroge sur un certain « piétinement
sur place» et dresse un portrait peu réjouissant de ’organisation:

« Nos chorales ont travaillé sans programme défini, sans métho-
de, sans gradation, aussi [’étude du plain-chant s’en va-t-elle
cahin-caha, au petit bonheur, au gré des directeurs de sections,
sans plan, sans ordre, sans directives fermes, claires et périodi-
ques, sans impulsion d’en haut, sans contrdle surtout, si ce n’est
les années de concours. Ainsi de 'aveu des meilleurs juges, les
progres, depuis quelques années, sont-ils peu appréciables. On
piétine sur place».

L’organe officiel du diocése, « La Semaine catholique» poursuit dans ce
sens: «On constate que les Céciliennes du canton de Fribourg, parve-
nues, depuis quelques années, a un certain degré de perfection, semblent
stationnaires». La cause? Joseph Bovet est d’avis que I’absence de
connaissances de solfége freine la progression des chorales. A partir de
ce moment, une lecture a vue est rendue obligatoire a 1’occasion de
chaque féte. Le «pére des céciliennes», toujours a la recherche d’amé-
liorations, lanca I’'idée d’un contréle permanent de I’activité normale
des chceurs d’église, seule source a ses yeux de progrés. Parmi les projets
qu’il ambitionne, celui de constituer des maitrises paroissiales, compo-
sées de jeunes garcons, est souvent mis en évidence. Mais au-dela de
I’ambition strictement musicale en profilent d’autres, dont celle de
constituer un réservoir ou se recruteraient «les bons chanteurs de
demainy. Mais le chanoine y voit également un milieu propre a susciter
des vocations religieuses : « Une réelle sympathie entourerait nos jeunes
chanteurs, tout imbus d’esprit chrétien et liturgique et ou se recrute-
raient, Dieu aidant, quelques vocations pour le service de I’Eglise et des
ames». Le projet ne se réalisera pas, Bovet tombant malade dés 1947.

Le progrés musical réalisé par les Céciliennes fribourgeoises est incon-
testable. Les structures de formation, créées par Bovet, I’émulation née
autour des réunions décanales sont les principales causes de la ligne
ascendante du mouvement. L’arrivée de musiciens professionnels (di-
recteurs et organistes) dans les principales paroisses du canton, dans le
courant des années 1940, renforca encore le niveau musical.

49



Dans les fastes d’une religion catholique triomphante, ['abbé musicien
trouve ses aises. Sa musique sera marquée par ces accents baroques

Joseph Bovet fut un chef de cheur au charisme indéniable. Dans une
attitude caractéristique, tout entier porté par les harmonies, 'abbé dirige
lors de la Féte-Dieu de Fribourg, en 1935

50



Le soin porté a la musique liturgique demeure la préoccupation prin-
cipale des cadres du mouvement. Pourtant, autour de cet intérét, s’en
greffent d’autres, qui, avec le recul, paraissent tout aussi importants.
Une signification sociale et culturelle est intimement liée a I’association.
Etles responsables, loin de négliger ces aspects se plaisent a souligner «la
portée sociale et populaire du mouvement». Bovet considére volontiers
I’organisation dont il tient les rénes comme un creuset d’ou sortent le
«progrés artistique» et «le bon esprit». Les fétes céciliennes demeurent
le miroir le plus fidéle de cette mentalité.

La féte cécilienne: facade souriante du mouvement

Miroir d’une certaine sociabilité, les événements festifs sont I’objet
d’une attention nouvelle de la part des historiens. Les fétes céciliennes
fribourgeoises possédent également des qualités pour participer a la
reconstruction du passé. Moments marquants de la vie religieuse et
culturelle, ces événements, organisés périodiquement, sont a I’origine
d’une nouvelle sociabilité. Subtil mélange d’éléments religieux, cultu-
rels et politiques, la féte cécilienne offre a 'observateur qui en fait ’objet
de son analyse un riche matériau. Loin d’étre monolithique, elle évolue
tout au long de son existence. De ses débuts, vers 1880, jusqu’aux
années cinquante, elle propose plusieurs visages, reflet d’un contexte
socio-politique et des impulsions de la hiérarchie ecclésiastique. On
peut estimer entre 200 et 250 - et ¢’est un minimum - le nombre de fétes
mises sur pied dans le canton de Fribourg entre 1880 et 1950, sans
prendre en compte la Singine qui posséde une organisation plus ancien-
ne €t autonome.

Au cours des deux premiéres décennies de son existence, le mouvement
met au point les structures de la féte a laquelle le temps n’apportera que
de mineures modifications. La féte cantonale du 27 mai 1912 marque le
terme de cette premiére période durant laquelle prennent forme les
éléments constitutifs de la manifestation. Ce n’est qu’avec la restructu-
ration du mouvement et la division en décanats que les fétes du grou-
pement gagnent leur vitesse de croisiére. Réunion de toutes les chorales
paroissiales d’un décanat, elles ont lieu avec une périodicité de deux ou
trois ans. Avec un temps soigneusement mesuré, la féte est structurée
autour de la messe solennelle, chantée vers les dix heures du matin. Une
répétition générale précéde I'’exécution d’une messe polyphonique sous
la direction du directeur décanal. La cérémonie, clef de voite de la
manifestation, rassemble dans la nef de I’église tous les chanteurs (entre

51



150 et 500 selon les groupements). Et les fastes liturgiques sont géné-
ralement a la hauteur du décor musical. L’évéque, le vicaire général ou
une autre figure de la hiérarchie ecclésiastique locale est requise pour
officier et apporter un supplément de solennité a I’événement. La gran-
de majorité des prétres du décanat viennent encadrer leurs ouailles.

Tous les éléments sont donc rassemblés pour créer une ambiance a la
fois de féte et de recueillement. Reflet de la civilisation rurale et parois-
siale, ces fétes qui ont toujours lieu un lundi de Pentecdte ou de Paques,
deviennent de vrais repéres de la vie locale, par les sentiments qu’elles
laissent aux participants. Exemple cette réunion de Cugy, le 24 avril
1911:

«Dés huit heures du matin, un cortége de chanteurs traversait le
village trés ingénieusement décoré pour la circonstance, et se
rendait a l’église paroissiale pour la répétition générale... La
grande église se trouva remplie en quelques instants. La sym-
pathique population de Cugy, pour féter ses hotes, était restée
endimanchée et avait laissé de coté, ce jour-la, le travail des
champs. Plus de vingt prétres étaient accourus de divers coté
apporter aux vaillants amis du lutrin le témoignage de leur
sympathie et leurs encouragements. Le propre de la messe est
chanté, selon l'usage établi, par la section de Cugy. (...) C’est
I’heure attendue du Kyrie. Sous la baguette magique du maéstro
qu’est M. 'abbé Bovet, président cantonal des Céciliennes, qui
avait bien voulu assumer la tdche de diriger les chants de la
journée, les voiites du superbe sanctuaire s’emplissent des puis-
santes harmonies de la messe de Singerberger. Les auditeurs
sont sous le charme. On ne sait ce qu’il faut le plus admirer, de la
fusion parfaite des voix, de ['observation rigoureuse de la mesure
ou du sentiment profond des nuances ».

Le besoin de toucher les sens est une constante de la journée. Aprés le
concours de lecture a vue qui succeéde a la messe, est organisé le cortége
qui méne tout le monde dans la cantine dressée pour I’occasion. Sitot le
repas terminé, un nouveau cortége conduit les chanteurs a 1’église pour
le concours vocal. Chaque section propose devant deux membres du
jury deux pieces de son choix: une ceuvre grégorienne et une ceuvre
polyphonique. Cette joute vocale, notée par deux experts, se termine
toujours par la cérémonie de la bénédiction du Saint-Sacrement a
laquelle répondent les chants d’ensemble. Un dernier retour a la cantine
et commence une partie officielle et oratoire. Entre les chants patrioti-

52



ques, les discours des autorités civiles (conseiller national, conseiller
d’Etat, député, préfet, syndic, juge de paix...) et religieuses raffermissent
les volontés et tentent d’offrir aux hommes rassemblés ’exemple d’une
parfaite unité de vues entre les deux pouvoirs.

La recomposition festive d’une société idéale

Dans cette structure stable de la manifestation cécilienne, cette affir-
mation de 'union des pouvoirs prend des contours trés divers. Ces
rassemblements connaissent leur apogée durant I’entre-deux-guerres et
répondent aux exigences de I’époque. Besoin, par exemple, de célébrer
I'union des classes dirigeantes, soudées dans un méme esprit devant les
convulsions d’une société qui a I'impression de perdre son 4me. Besoin
d’encadrer aussi, dans la discipline, une foule qui rassemble les piliers de
I’«ancienne» société fribourgeoise. Ces fétes chorales sont la manifes-
tation d’une société catholique, consciente de sa force et de son 1dentité,
qui se met en scéne et utilise, pour unique spectacle, sa propre repré-
sentation et son seul engouement. L’intérét que la classe politique porte
a ces rassemblements est révélateur de leur importance dans la vie
sociale. Les fétes représentent, pour les autorités, I’occasion révée de
rendre effectif leur intérét. Et de profiter de ’occasion pour lancer des
mots d’ordre. Aucune réunion ne se déroule sans la présence d’un préfet,
d’un conseiller d’Etat ou d’un député qui ne mette en évidence le role
«moralisateur» du chant religieux et ne chante les céciliennes comme
«une source d’union» dans les paroisses. Le 3 juin 1929, le préfet de la
Glane fait ressortir «I'immense influence des Céciliennes sur le moral
de nos populations et la haute valeur de la discipline volontaire &
laquelle se soumettent les chanteurs». Ailleurs, on fait remarquer la
fonction unitaire de ces sociétés qui savent «retenir la jeunesse, pour le
plus grand bien des familles».

Les invitations que la Cécilienne du décanat veveysan envoie a I’occa-
sion de sa dixieme féte, le 27 avril 1936, soulignent la présence de la
classe dirigeante qui constitue plus de la moitié des invités. Les conseil-
lers d’Etat Piller et Quartenoud, le préfet glanois Bondallaz, le préfet de
la Veveyse Renevey, I'inspecteur des écoles, les députés et syndics
locaux, tous participent a la féte. Leurs discours sont toujours sembla-
bles : exhortations moralisatrices et patriotiques. «Chantez notre
patrie, lance le préfet Bobdallaz, chantez votre cher canton de Fribourg,
nos belles montagnes, nos foréts, nos lacs enchanteurs ; chantez I’amour
du foyer familial ; remplacez par les mélodies populaires du terroir ces
chansons exotiques d’une tenue artistique et morale souvent douteuse

53



que nous apportent quelquefois les concerts radiophoniques». Tous les
discours magnifient la «parfaite collaboration des magistrats et du cler-
gé» qui travaillent & «I’édification du peuple chrétien». L’ceuvre céci-
lienne prend, dans la bouche du préfet Bondallaz, la forme d’une «dé-
fense spirituelle qui compte pour la nation». Il n’a pas tort. Et cet esprit
n’échappe pas au chanoine Bovet lui-méme:

« Une chose nous a frappés, depuis de nombreuses années, dans
nos réunions de chaeurs d’église, c’est de voir le soin avec lequel
les autorités civiles s’y font représenter. Presque toujours, il y a
un ou deux conseillers d’Etat, un préfet ou son délégué, un ins-
pecteur scolaire et la présence de ces laiques dont les paroles sont
toujours si bienveillantes, si encourageantes, cause aux chan-
teurs une satisfaction réelle. Il est vrai que ces réunions des
meilleurs éléments maculins de nos paroisses forment un spec-
tacle réconfortant et jouent, a n'en pas douter, un role plus
important qu’on ne le pense parfois dans la vie fribourgeoise et
lesprit général de nos milieux».

Sans jamais I’exprimer clairement, I’abbé percoit dans ces rencontres
I’outil efficace qui lui permettait une «éducation totale» de ces popu-
lations chantantes. Les valeurs qu’il défend avec ténacité et qu’il pro-
page dans toute la Suisse au moyen de ses «Festspiele» et des ses
chansons patriotiques s’inscrivent dans la cadre de la défense spirituelle
du pays dont I’esprit se développe durant toutes les années trente. Cet
esprit patriotique, aux teintes nationalistes, qui s’exprime de maniére
éclatante dans I’art profane du compositeur, est un élément constitutif
de la féte cécilienne. Recomposition festive d’une société révée, ces
réunions rythment le vie culturelle et sociale du canton. Par leur mise en
scéne, les décors et symboles utilisés, elles sont le miroir de la mentalité
qui coule dans les veines de 1’association.

Moment essentiel, la féte joue sur les sens et tente d’illustrer I’harmo-
nieuse cohésion des chanteurs. Volonté de rassembler aussi et de fondre
les émotions individuelles dans une ferveur générale. Par son rituel, son
caractére répétitif, elle implique des rudiments de discipline collective.
Et cet effort disciplinaire est considéré comme un rempart a la disso-
lution du corps social. Une idéologie couronne I’ensemble de ces litur-
gies festives: les cadres du mouvement ont I'idée de réaliser I'imbrica-
tion du religieux, de la morale et du politique. Bovet est convaincu de
cette indispensable réintégration du sacré dans I’organisation de la Cité.
La féte cécilienne offre cette perspective 1déale.

54



Toutes les occasions sont prétexte a la création d’une atmosphére de
«contagion affective». Le décor y participe. La paroisse qui accueille la
féte ne lésine pas sur les moyens. Arc de triomphe, décorations florales,
oriflammes sont quelques-uns des signes extérieurs de la féte. Mais
I’ambition qu’a cette féte de devenir I'image d’une communauté unie est
doublée par une volonté d’instruire. Les symboles sont les outils indis-
pensables a ce role pédagogique. Les drapeaux des sociétés, a I’effigie de
sainte Cécile, flottent sur toutes les réunions. Mais la patronne des
chanteurs d’église est aussi utilisée comme mod¢le a suivre. Et des
artifices théatraux lui donnent vie lors de certaines occasions. Comme a
Belfaux en mai 1929 lorsque, a la sortie de la cérémonie, «sainte Cécile,
accompagnée d’un groupe de fillettes, adresse des félicitations a M.
I’abbé Bovet et fleurit les sociétés qui I’avaient le plus mérité». Parfois la
mise en scéne dépasse cette couleur naive et devient plus élaborée. Le
cortége qui conduit habituellement les chantres vers le sanctuaire est
parfois entrainé par une représentation de la patronne des chanteurs. Ce
cortege se transforme alors en procession symbolique ou ’autorité reli-
gieuse est entourée d’emblémes patriotiques:

« Dragons, fanfare, et voici sainte Cécile, entourée de chanteuses
en robes blanches, puis d’Helvétia en chape rouge, escortée par
les vingt-deux cantons, puis de Monseigneur et nos autorités
religieuses et civiles, encadrées de gardes-suisses en miniature,
et, enfin, la Paix, suivie des quatorze céciliennes ».

Cette figure de la sainte se retrouve sur les médailles que I’association
distribue aux plus fidéles de ses membres. Sitoét aprés la premiére
Guerre, s’instaure la tradition d’attribuer une récompense significative
aux personnes actives durant vingt-cing ans au sein du mouvement. Et
la remise des médailles «a I’effigie de sainte Cécile et ornée d’une ins-
cription spéciale» prend un caractére presque sacré. Le clergé entoure
les jubilaires, présentés comme des hommes exemplaires et hissés au
niveau supérieur de la «race» cécilienne. Ils ont droit désormais a une
attention particuliére:

« Plusieurs d’entre eux avaient les larmes aux yeux. L assistance
suivait avec un sympathique intérét cette touchante cérémonie,
qui consacrait le mérite des chanteurs fidéles, zélés et toujours
amis du progres. Fierement, les braves vétérans défilerent, cou-
verts de fleurs, derriéere la banniére, pour se rendre a l'église, ou
ils chantérent bientot seuls et fort bien le « Panis angelicus » de
Baini».

33



Monde structuré, avec ses rites et ses symboles, monde clos et discipli-
né, I’association cécilienne est génitrice d’'une « micro-société». La men-
talité ambiante demeure trés conservatrice, malgré un souci constant du
progrés musical dont I’idéal demeure tout de méme la restauration d’un
modéle ancien. Loin d’étre rigide, le mouvement est porté par les fluc-
tuations de I’opinion et du climat socio-économique. Durant les années
trente, et au fur et & mesure que se rapproche la guerre, s’effectuent une
certaine crispation et un repli, voulus en partie par Joseph Bovet qui,
dés 1935, rend plus sévéres ses directives. Dés ce moment, la fibre
patriotique de I’association est dynamisée. Et les valeurs exprimées par
le mouvement s’appuient sur les grands arguments de la défense spiri-
tuelle, en pleine gestation. Par ses aspects démonstratifs et une certaine
vision du monde et de la religion, le mouvement cécilien est une image
relativement fidéle de cette mentalité propre a la «civilisation parois-
siale» chére a Yves Lambert.

La «religion» cécilienne: une école de salut

Lorsqu’il s’agit d’interroger les discours tenus par les cadres du mou-
vement autour des chanteurs, la finalité de ces fétes devient plus com-
plexe. Mots d’ordre et considérations moralisatrices se mélangent et le
vocabulaire utilisé prouve la force de I’encadrement dont sont I’objet les
troupes céciliennes. Ces cheeurs, formés essentiellement d’hommes,
représentent une catégorie sociale que I’Eglise n’a pas toujours maitri-
sée. Le mouvement lui offre un moyen facile de controler la pratique
religicuse et sacramentelle, mais aussi I’évolution du sentiment reli-
gieux. L’Eglise exige beaucoup de ces bénévoles de la liturgie. Mais en
retour, elle leur promet «un droit spécial a étre admis dans le grand
cheeur du Paradis». Ecole de vie, le mouvement cécilien est également
école de salut.

En parcourant ces réunions, un élément revient avec insistance: les
appels a la discipline. Le cécilien doit étre un modéle pour ses conci-
toyens et il doit «remplir une tache faite de discipline vis-a-vis de la
liturgie mais aussi d’obéissance a I’autorité sacerdotale». Le doyen
Raboud, dans I’église du Chatelard préche, en 1914, ce méme idéal:
«Nous sommes fréres en sainte Cécile et nos cceurs s’entendent comme
voix. J’insiste pour que chaque section soit docile a la voix de son
directeur». Cette soumission est réclamée par ’autorité civile aussi qui
met en avant I’'idée, toujours latente, que le cécilien a le devoir de
montrer I’exemple. Ceux que le prédicateur nomme «la voix méme de

56



I’Eglise» se sentent investis d’'une mission. Le chanoine von der Weid,
un familier de ces réunions, est souvent chargé par I’'abbé Bovet de
motiver ces troupes: «La mission du chantre d’église se relie 4 une
institution ecclésiastique, I’ordre du lectorat auquel est réservé le pri-
vilége de lire I’Ecriture Sainte».

Ainsi le cécilien est-1l placé «au ministére le plus élevé aprés celui du
prétre». Tout un vocabulaire est utilisé pour évoquer la noblesse de
cette fonction. On est persuadé que le chant exerce une influence sur les
existences humaines. Le curé de Bulle voit dans cette activité «une école
de foi, de pi1été, d’humilité et d’amour, donc une école de salut». Mais
cet apostolat exemplaire a une autre implication. Celle de propager le
«bon esprit» et une harmonie entre les membres. Ces fétes sont célé-
brées comme un exemple «d’union entre le clergé et le peuple». On
souligne «la fraternité des paroisses entre elles» et le «bon esprit de la
jeunesse, lorsqu’elle est guidée par des chefs capables et bienveil-
lants».

Le mouvement cécilien, par les valeurs qu’il défend, est le soutien
efficace de la religion et de ce patriotisme propre a I’entre-deux-guerres.
Le chanoine Waeber, constatant I’affluence des jeunes hommes au sein
de I'organisation chorale, pense que cette présence «permet de bien
augurer de I’avenir non seulement du chant sacré, mais aussi, étant
donné la discipline que cela suppose chez cette jeunesse, de ’avenir de la
religion dans notre pays de Fribourg». Et le chanoine Bovet, dans la
méme optique, se dit «heureux de saluer ceux qui poursuivent leurs
efforts pour conserver au canton de Fribourg les saines traditions, I’es-
prit de concorde et la bonne gaité dont les peuples sont besoin». Le
devoir du cécilien est «d’élever, par ses chants, les ames et de donner,
sur cette terre d’exil, ’espérance et I’avant-gott des joies du ciel». Pour
cette tdche, on lui promet «I'immuable éternité». Ceux que Mgr
Francois Charriére a qualifiés «d’élite de I’Eglise» sont donc hissés a un
rang spécial. Tous les discours qui sont tenus autour d’eux soutiennent
cette idée, amplifiant par la-méme le sentiment d’une « micro-société»
formée d’un «élite» d’exception.

Les Céciliennes fribourgeoises demeurent actives jusqu’a la fin des
années soixante. Pourtant, sous la conduite de Pierre Kaelin, successeur
de I'abbé Bovet, la coloration change. Dés le milieu des années cin-
quante apparaissent les signes avant-coureurs des transformations que
subira le décor musical de la liturgie. Mais la, c’est une autre histoire qui
commence...

37



En guise de conclusion provisoire...

Joseph Bovet ne serait certainement pas devenu ce personnage adulé
par la République s’il n’avait vécu dans cette période de la premiére
moitié de ce siécle. Porté par plusieurs mouvements, il apparait a un
carrefour déterminant. La renaissance du catholicisme et de ses formes
artistiques en particulier, le mouvement choral issu du début du XIXe
siécle et le fort courant régionaliste qui souffle sur les premiéres décen-
nies du XXe siécle moulent la carriére du musicien fribourgeois dont la
richesse de la carriére est autant redevable aux circonstances qu’a la
volonté de I'intéressé. Au mouvement de renaissance du catholicisme,
Bovet répond par la création d’une ceuvre musicale originale et trés
localisée dans laquelle ses contemporains se sont reconnus. Le réper-
toire bovétien a répondu a un besoin, comblant le vide laissé par I’épo-
que romantique. Et par un réseau qui a fait la preuve de son efficacité, le
compositeur diffuse largement ce répertoire.

L’ceuvre religieuse est fortement teintée par le courant régionaliste,
mouvement qui trouve une continuité, durant ’entre-deux-guerres et le
deuxieme conflit mondial, dans ce qu’il est convenu d’appeler la défen-
se spirituelle du pays. Par ses chansons, ses « Festspiele», ses conféren-
ces et concerts, Bovet en est devenu un des plus efficaces chantres. Or,
dans son esprit, la défense du pays et celle de la foi sont liées. Cette
constante confusion — on devrait plutot parler de fusion - rend difficile
I’analyse de ’ceuvre et de la personnalité de Bovet.

Cet esprit patriotico-religieux charpente le mouvement cécilien fribour-
geois. Association destinée a défendre une musique liturgique restaurée,
les Céciliennes doivent leur durée, avant tout, a leurs fonctions sociales.
L’argument musical n’est pas, et de loin, suffisant pour expliquer I’ex-
plosion du mouvement cécilien dans le canton. Inscrites dans une
conjoncture favorable a I’associationnisme, les Céciliennes perdent
relativement rapidement, sitdt le contexte modifié, ce role de ciment
social. Cependant, on peut affirmer sans crainte d’erreur, que le mou-
vement cécilien est a I’origine de la forte densité chorale de ce canton.
Mais 1l est faux d’en attribuer I’entiére paternité a I’abbé Bovet. Lors-
qu’il arrive «aux affaires», le mouvement choral est déja en pleine
expansion. Ses postes pédagogiques et ses talents de meneur d’hommes
le présenteront comme un leader naturel. En lui donnant une structure
solide, inscrite dans le tissu social et politique cantonal, Bovet lui offrira
la durée. Le mouvement existe encore aujourd’hui, inégalement fort,
aprés avoir passé plus ou moins péniblement I’orage réformateur du
dernier concile.

58



Mais cet esprit cécilien a son revers. Le groupement est transformé en
un redoutable outil dans les mains du clergé. Ne souffrant aucune
contestation ni indiscipline, ’autorité ecclésiastique «cadenasse» 1’as-
sociation qui vit, durant ’entre-deux-guerres, en vase clos. Les canti-
ques et autres musiques de Bovet renforcent cette mentalité d’enfermé.
Incontestablement, I’abbé Bovet a donné au catholicisme fribourgeois
une teinte particuliére, locale et peu exportable. Ses ceuvres religieuses,
ses festivals particuliérement, ont participé au repli du canton sur lui-
méme, repli qu’on rencontre également dans les domaines économique
et culturel.

Autre élément a mettre a ’actif de Bovet: son influence sur la musique
liturgique du diocése. Sa double présidence des Céciliennes et de la
Commission diocésaine de musique sacrée lui donne un pouvoir déter-
minant dans ce domaine. Mais I’évolution qui se dessine durant la
premiére moitié de ce siécle n’est compréhensible que si elle est intégrée
dans un temps long. La musique liturgique, née autour du Motu proprio
de Pie X (1903), est une musique de réaction par rapport a celle qui la
précédait, jugée de mauvais gout et artificielle. Quatre décennies
durant, le diocése conduit une expérience unique dans ses annales par
I’attention spéciale qu’il porte au décor musical de ses liturgies. En 1951,
année de la mort de Bovet, le mouvement cécilien semble au sommet de
sa force. Avec Pierre Kaelin, il modifiera sensiblement son style mais
poursuivra sur I’élan donné par le chanoine.

Or, cette musique «a la Bovet», est, a son tour, durant les années
soixante et septante, considérée comme artificielle. Trés liée a une
époque et a des circonstances particuliéres, elle est per¢ue comme vidée
de son sens. Les réformes 1ssues de Vatican II transformeront une
nouvelle fois le décor musical des églises fribourgeoises. Naissent alors
les mémes réserves que celles que Bovet avait rencontrées lorsqu’il tenta
d’imposer les éditions de Solesmes, au début du siécle. Ainsi la musique
liturgique, miroir des sensibilités trés diverses et d’une certaine vision
de la religion, est balancée par des vagues successives de restauration, de
stagnation, de déclin et de renouveau.

Liée a tous ces mouvements qui bercent la société fribourgeoise, la
personnalité de Bovet gagne en intérét. Une plongée au cceur de son
ceuvre et une analyse du mouvement cécilien qui la porta offrent une
meilleure compréhension du catholicisme fribourgeois actuel, encore
trés marqué par les structures mises en place par le chanoine musi-
cien.

Patrice Borcard

59



© Société des Amis du Musée gruérien, CH-1630 Bulle, 1992



 CREDIT SUISSE

s

Ce cahier a été réalisé avec I’'apport du Crédit Suisse



Imprimerie Glasson SA - Bulle



	Une terre, une foi, un chant : aspects de l'oeuvre religieuse de l'abbé Joseph Bovet

