
Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau : Vierteljahresschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund

Band: 72 (1980)

Heft: 5

Artikel: Bemerkungen zum neuen Buch von Peter Dürrenmatt

Autor: Keller, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-354984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-354984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bemerkungen zum neuen Buch
von Peter Dürrenmatt
Rolf Keller

Der Beginn des neuen Jahrzehnts hat zu grundsätzlichem
Überdenken, zu Standortbestimmungen auch in der schweizerischen
Politik angeregt. In einigen Fällen schlug sich dies sogar in Buchform
nieder. Bekannt wurde Walter Wittmanns «Wohin treibt die
Schweiz?», das im Untertitel ausdrücklich den Hinweis auf «Die
Schweiz in den achtziger Jahren» trägt; aber auch Peter Dürrenmatts

«Sonderfall oder Endstation» darf zu diesen aktuellen
Standortbestimmungen gezählt werden, auch wenn hier der Untertitel
etwas allgemeiner «Die Schweiz im sozialistischen Zeitalter» lautet
(Peter Dürrenmatt: Sonderfall oder Endstation, Flamberq Verlan
Zürich 1979, 218 Seiten, Fr. 26.-.)
Der Autor, bis Ende 1979 Nationalrat, will mit seinen Überlegungen,
wie es der Klappentext ausdrückt, den Leser vor die Frage stellen,
wieviel Sozialismus eine freiheitliche Ordnung verkraften kann. Die
Ausführungen sind in drei Teile gegliedert: «Im Spektrum
Europas», «Das Bild der Schweiz», «Des Schweizers Freiheit im
sozialistischen Zeitalter».

«Im Spektrum Europas»
Im ersten Teil legt Dürrenmatt dar, dass es überall in Europa
«Bewegung und Unruhe gibt, entstanden aus den Auseinandersetzungen

mit liberalen Ideen» (Seite 13). Der Unterschied zwischen
Westen und Osten bestehe nur darin, dass sich «die Auseinandersetzungen

zwischen Liberalismus und Sozialismus» hier «offen
abspielt», während sie dort «inoffiziell vor sich geht». Die deutlich
erkennbare «innere soziale und politische Krise in den westeuropäischen

Staaten» werde so lange dauern, bis die «Relation
zwischen Sozialismus und Liberalismus» geklärt ist, «das heisst, bis
aus ihr eine schöpferische Polarität anstelle der ständig drohenden
Konfrontation entsteht» (14). Es geht, mit anderen Worten, darum,
«die Beziehungen der drei Grössen Freiheit, Gerechtigkeit und
Macht zueinander» (28) neu zu überdenken und diese Grössen neu
gegeneinander abzugrenzen. In der Folge analysiert Dürrenmatt
diese Beziehungen anhand diverser europäischer «Sonderfälle»
eigehender, vor allem mit Bezug auf Frankreich, Deutschland und
Grossbritannien, um schliesslich seine scheinbar paradox klingende
These bestätigt zu finden, dass «die zukunftweisende Kraft für
Europas Einigkeit» in seinen Sonderfällen liege, dass es kein
gesamteuropäisches Selbstverständnis geben könne ohne ein solches
der einzelnen Nationen Europas (23, 63).

143



«Das Bild der Schweiz»

Diese Erkenntnis ergibt den Ausgangspunkt zum zweiten Teil, worin
es also im wesentlichen um das - gestörte - Selbstverständnis der
Schweiz geht. Orientierungspunkt und Massstab ist das Kriterium
Freiheit: «Die spürbare innere Krise, welche die europäischen
Staaten erschüttert, dreht sich um die Zukunft der Freiheit» (79), was
für Dürrenmatt gleichbedeutend ist mit der Frage, ob sich Europa
«aus dem liberalen Erbe regenerieren lässt», obwohl es «scheinbar»

- oder ist gemeint .anscheinend'? - «eher einem sozialistischen

Zeitalter entgegengleitet» (80).
Rückblickend stellt der Historiker Dürren matt fest, dass die Schweiz
von der Gründung des Bundesstaates bis zum Ersten Weltkrieg ein
natürliches, also kaum reflektiertes Selbstverständnis besass. Die
Zeit von 1918 bis 1945 dann zwang die Eidgenossenschaft, sich ihres
Selbstverständnisses bewusst zu werden, und konkret «den
Gedanken des Widerstandes in den Mittelpunkt zu stellen» (82). Dieses
Gefühl eines Landes, das seiner Sache sicher war, hielt noch bis zu
den sechziger Jahren an. Dann aber wurde die Schweiz von ihrer
Identitätskrise überrascht. Spätestens seit der Expo 64 verlor sie
ihre innere Selbstsicherheit; Zweifel am Erfolgsrezept des
materiellen Fortschritts kamen auf. Das schweizerische Selbstverständnis,

wie es sich zuletzt in der .geistigen Landesverteidigung'
ausgeprägt hatte, löste sich auf. Das im 19. Jahrhundert entstandene
und in der Hitlerzeit verfestigte Bild der Schweiz war von der
Wirklichkeit überholt - oder, wie andere sagen, als verlogen entlarvt -
worden.
Diese Entwicklung illustriert Dürrenmatt zum Teil auch anhand von
drei Darstellungen ausländischer Beobachter der Schweiz - des
Schotten James Bryce (Publikation 1905), des Franzosen Andre
Siegfried (1948) und des Deutschen Hermann Keyserling (1928) -,
die sehr aufschlussreiche Zeugnisse des Wesens unseres Landes
abgeben. Keiner der drei habe aber, so der Schluss des konservativen

Liberalen Dürrenmatt, das Bild der Schweiz als liberale Demokratie

angezweifelt. Vielmehr gehöre dazu auch «ihr Pragmatismus,
ihr Sinn für die politische Realität, ihre Ablehnung des vornehmlich
ideologischen und theoretischen Politisierens» (113).
Nachdem der Autor weitere Mosaiksteinchen zum Bild der Schweiz
in der Vergangenheit zusammengetragen hat, kommt er zurück auf
die Frage, «wie sich die Schweizer Freiheit in der Gegenwart
ausnimmt» (125), wo er ja schon zuvor eine gestörte schweizerische
Selbstauffassung konstatiert hat. Durch einen Vergleich zwischen
der geltenden Bundesverfassung und dem Verfassungsentwurf der
Expertenkommission Furgler versucht er, den aktuellen eidgenössischen

Freiheitsbegriff herauszuarbeiten. Dabei stellt er fest, dass
die Freiheit als entscheidende Grösse nicht mehr ernst genug ge-

144



nommen werde - weil, so ist impliziert, das soziale oder sozialistischeElement ubergewichtet werde. Dies führe zu einer Beeinträchtigung
der Ausgewogenheit in der herkömmlichen Trinität derschweizerischen Freiheiten (Unabhängigkeit des Landes gegenaussen; Souveränität der Kantone; freiheitliche Lebensform für dieBurger) was für die Schweiz schliesslich nichts anderes bedeuten

willens» (uf)Chwächung und sch,,'esslich Verlust ihres Daseins-

Der (wesentliche liberale) Fragenkomplex um das Verhältnis vonFreiheit und Verantwortung sei den Menschen gleichgültig gewor-
W^;tpeLrepe.^ge^ere,, l?,n W"le mehr' <<zentra,e Be9>iffe alsWerte der Politik zu formulieren» (145). Somit kommt Dürrenmattzum -vielleicht nicht mit letzter Schärfe formulierten - Schluss,«dass die Möglichkeiten der Freiheit zwar vielseitiger» (147) aberauch unklarer geworden sind. Was unter diesen pluralistischenVoraussetzungen bleibt, ist die Forderung nach Toleranz, nach
praktischer Vernunft in der Politik, nach Zurückstellen der
parteiideologischen Unversöhnlichkeiten.

«Des Schweizers Freiheit im sozialistischen Zeitalter»
Den dritten Teil seines Buches beginnt der Autor mit einer nähernErläuterung des Untertitels (ich werde darauf zurückkommen). Darauf

folgt ein Abriss der Entwicklung des Sozialismus-zum Teil istauch die Sozialdemokratie gemeint - in Europa und der Schweizuen Beginn des sogenannten sozialistischen Zeitalters datiertDurrenmatt mit dem Ende des Ersten Weltkrieges oder, was aufsgleiche hinauskommt, der Russischen Revolution (an andern Stellen
allerdings legt er ihn etwas verwirrenderweise in die dreissiger (161)oder gar fünfziger (80) Jahre). Nach dem Weltkrieg hätten die
Völkermassen «nach Belohnung für ertragenes Leid, das heisst nachsozialer Sicherheit» (152), gerufen. Durch die Wirtschaftskrise undden Zweiten Weltkrieg gefestigt, wurde die soziale Gerechtigkeit
Hauptthema der Politik. In der Schweiz habe die Entwicklungschliesslich «das politische System der Konkordanz hervorgebracht»

(166), also eine Regierungskoalition mit Beteiligung derOpposition Darin liege die - von Dürrenmatt sehr hochgehaltene-Pragmat.k der schweizerischen Politik begründet, dass sie sich imKanmen einer Anzahl von gemeinsamen politischen Grundauf-
Tassungen abzuspielen habe. Zu Recht beklagt Dürrenmatt aber
gleichzeitig die gegenwärtige «Furcht vor der prinzipiellen
Auseinandersetzung» (167), was die gesunde Konkordanz nämlichaurchaus ertragen würde, wie er später sinngemäss schliesst.üurrenmatt beginnt seine nähere Untersuchung des Wesens undWirkens der Konkordanz mit einer Beschreibung der gegenwärtigenKoiie des Sozialismus in der Schweiz, unter den Stichwörtern

145



«intellektueller Sozialismus» und «Sammelbecken». Im ersteren sei
die «heimatlose Linke» zusammengeschlossen, die in dieser «Idee
der Zukunft» einen von «Schwärmerei» nicht freien «Glaubensersatz»

und Nahrung für ihre «antikapitalistische Sehnsucht»
finde (170 ff). Einfluss habe aber nicht dieser intellektuelle Sozialismus,

der an Ort trete, sondern allenfalls die praktische Zielstrebigkeit

der Gewerkschaften. Sodann sei der schweizerische Sozialismus

ein Sammelbecken für alle möglichen Strömungen, wobei sich
die «Pflichten einer Bundesratspartei und die Versuchungen der
Agitation» (173) mehr und mehr in die Quere kämen.
Die Konkordanz selbst, fährt der Autor fort, sei eben leider in

Gefahr, zu einem Konglomerat zu werden: Kompromisse von allem
Anfang an hätten politische Grundsatzkämpfe ersetzt, und es habe
eine Vermischung des politischen Bereichs mit der Verbandssphäre

stattgefunden. Er kritisiert beispielsweise, dass die
politischen Parteien in eidgenössische Vernehmlassungsverfahren mit
einbezogen, das heisst für die Zielsetzungen der Regierung
eingespannt werden, statt sich als freie politische Gruppierungen kritisch
mit deren Vorschlägen zu befassen. So kann er denn auch dem
Gedanken einer staatlichen Parteiensubventionierung wenig Positives
abgewinnen. Darin stetzt sich Dürrenmatt genauso in Gegensatz
zu Walter Wittmann wie mit seiner Ansicht, die Konkordanzdemokratie

sei beizubehalten (das heisst die Sozialdemokraten sollten im

Bundesrat verbleiben und nicht in die Opposition - zu einer bürgerlichen

Koalition - gehen), oder mit seinem Plädoyer gegen die
Einführung der parlamentarischen Demokratie (Wittmann befürwortet
diese zumal auf Bundesebene). Interessant ist dann Dürrenmatts
Gedanke, gelegentlich «den siebenten Sitz im Bundesrat nicht der
Volkspartei zu überlassen, sondern in freier Wahl irgendeine
Persönlichkeit aus dem Kreise der ,Wägsten und Besten' zu erküren»
(198). Leider tut ihn der Autor sogleich selber als unrealistisch ab
und diskutiert ihn nicht weiter. Ein anderer Neuerungsvorschlag -
wiederum alsbald als Wunschbild disqualifiziert, ohne dass die
Vor- und Nachteile umfassend dargestellt würden - zielt auf eine
«Politik des Bundesrates»: «Wer ihm angehört, hätte aus seiner
Partei auszutreten, seiner Parteiideologie abzuschwören und mit
den sechs anderen zum Wohle des Landes am Konzept einer .Politik
des Bundesrates' zu arbeiten». Überdies musste der Bundesrat
«eine eigene politische Kompetenz erhalten», beispielsweise das
Recht, einen Volksentscheid zu verlangen, «wann immer er mit
seinen grundsätzlichen Auffassungen und Absichten zu einem
wichtigen Problem vor den Eidgenössischen Räten nicht
durchkommt!» (202)
Scharfsinnigkeit und Aussagekraft der Schlussfolgerung, in die
Dürrenmatts Überlegungen ausmünden, lassen dann wiederum ein
wenig zu wünschen übrig: «.Ist das System falsch?' habe ich ge-

146



fragt. Es geht um die alte;Frage, wer zuerst da war, das Huhn oder
das Ei. Wir haben dieses System hervorgebracht; im objektiven Urteil

ist es weder besser noch schlechter als andere: es ist unserSystem. Von uns hängt es ab, was wir daraus machen.» (205)Die abschliessenden Seiten des Buches gelten der schweizerischen
Aussenpolitik, deren «Rang- und Dringlichkeitsordnung» der
Verfasser wie folgt sieht: «Unabhängigkeit; die Schweiz und Europa-die Schweiz und die Dritte Welt; die Schweiz und die UNO» (212)'
.Solidarität' und .Disponibilität', die ja die schweizerische
Neutralität ergänzen sollen, gelten ihm als dekorative und proklama-torische Formeln, die ähnliches bezwecken wie etwa «ein
militärisches Defilee für das Ansehen der Armee» (212)1 Seine Antwortauf die aktuelle und bedeutende Frage, wie sich die Integrationsbereitschaft

mit den nationalen Interessen vertrage (im europäischen
Rahmen zum Beispiel hinsichtlich der Ratifikation der

Sozialcharta), ist denn auch eher von eidgenössischem Musterknaben- als
von Solidaritätsdenken geprägt: «Der Sinn unseres Mitmachens in
den europäischen Institutionen ist es doch, unsere Auffassungen
darzulegen, für sie und damit für die Möglichkeiten der europäischenKleinstaaten einzustehen» (215). Und einen allfälligen UNO-Bei-
tntt bezeichnet er als eine Ermessensfrage, wobei von nachstehender

Einsicht auszugehen sei: «Was wir haben, kennen wir; was wirvielleicht bekommen, wissen wir nicht» (217)1

Leitmotiv Freiheit

Unter den Aspekten, die nach dieser kommentierten Inhaltsnachzeichnung

von Peter Dürrenmatts Buch noch genauer betrachtet
werden sollen, ist als erstes der rote Faden, der sich durch alles
hindurchzieht, zu erwähnen: das Thema Freiheit.
Es zählt zum Positivsten an seinem Buch, dass Dürrenmatt von
grundsätzlichen, staatspolitischen Überlegungen ausgeht. Zumal
in der ersten Hälfte des Buches verfolgt der Leser mit Gewinn, wie
ihm der erfahrene Historiker die grossen Entwicklungslinien'des
19. und 20. Jahrhunderts vor Augen führt. (Darin zeigt sich
übrigens auch ein Unterschied zwischen den Ansätzen Wittmanns und
Durrenmatts: während sich jener hauptsächlich auf im weiteren
Sinne ökonomische Zusammenhänge konzentriert, bemüht sichdieser um die dahinterstehenden Geisteshaltungen, um die
längerfristigen staatspolitischen Entwicklungen.) Dass es beim
Nachziehen der grossen Tendenzen oder auch Konstanten nicht ohne
Vereinfachung abgeht (zum Beispiel: «Im Gegensatz zum
Franzosen unterscheidet der Deutsche nicht zwischen Wort und Tat: ererstrebt die Einheit»), ist wohl unvermeidlich.
Immer steht für Dürrenmatt die Idee der Freiheit im Vordergrund, dieaber eben einen Gegenpol habe in der Idee der Gerechtigkeit, und

147



die beide zusätzlich vom Problem der Macht beeinflusst wurden.

Heute sei die alte, auf «das praktische Dasein des Menschen» be-
,nnlncfFrane w chtiqer denn je: «Wie lässt sich eine Gesellschafts-

SngÄrin welcher de'r Staat Gerechtigkeit bietet, ohne dass

d e
Frefheit zu kurz kommt» (13) - und umgekehrt? Etwas schlag-

wortartg ausgedrückt lautet das Problem für Dürrenmatt also, mit

welchem Mengenverhältnis an Liberalismus und an Sozialismus
Tine Gesellschaft am besten fahre; dabei interpretiert er den
Sozialismus

so dass dLer fälschlicherweise die Idee der Friert ver-

HieSdenn auch der Ansatzpunkt für eine Kritik an Dürrenmatts

Gedankenaängen. Während er im ersten Teil des Buches wie

oesaat mit scharfem Blick die grossen Stränge der ideengeschicht-

lichen E^ wtcklung herausarbeitet, scheint er die Dinge plötzlich

nicht mehr aus deT souveränen, objektiven Distanz zu sehen, wenn

e die moderneren Phänomene, die konkrete Gegenwart analy-

s ert Zur Illustration folgende Beispiele: Durrenmat konstatiert

dass es nnerhalb des sozialistischen Lagers merkwürdigerweise
afelchzeitia eine «Bewegung auf den zukunftsgerichteten Fort-

1
6 rittsg}aguben>:(172) hin9 -^"^^"rerSlhreh^0

«Genug des Fortschritts!» gebe. Dabei will er nicht «abnehmen
dass die zwei durchaus vereinbar sein können, wenn sie naml.ch
^ntiirh verschiedene Konzepte von Fortschritt meinen:

Fortsctt als usoeSrenerpoaltlve EntwIcWuno aller l^benaf^ren
fn Richtung auf den besseren Menschen, eine bessereM«
und demoeaenüber Fortschritt als einseitiges, rem materielles,
technolÄhOT und wirtschaftliches Wachstum. Oder: Durrenmatt

kann mit dem Präambelsatz des Verfassungsentwurfs, «dass
fTe nur bleibt, wer seine Freiheit gebraucht», wenig anfangen(ver-

oleiche Seite 134 ff). Er scheint ihn aber nur nicht richtig verstehen

SS weil ihm der ganze Verfassungsentwurverdechtig st

denn wenn er weiter hinten schreibt: «Im sozialistischen Zeitalter

nimm sich unsere Freiheit gegenläufig aus. Sie muss; sie ununterbrochen

bewähren» (211), so sehe ich ausser sprachigen keine

wesentlichen Unterschiede zwischen den zwei Aussagen.
oZ^Diskussion der jeweiligen Freiheitsbegriffe in der geltenden

Bundesverfassung und dem Verfassungsentwurf b.ldet einen Kern-

Dunkt in Dürrenmatts Behandlung der«Stellung der schweizerischen
FreiheU^der Gegenwart» (125). Seme Befunde wurden oben

bereits zusammengefasst, hier nur noch eme Anme kung zu diesem

Voroehen- Die Idee scheint vielversprechend, weil doch gerade in

einer Verfassungdas Selbstverständnis eines Volkes sichtbar
werdesolftefbei der Lektüre im einzelnen beginnt man sich dann aber

doch zu fraaen inwieweit Verfassungstexte dafür taugliche Objekte
Keben können: diese Texte sind Abstraktionen, ^f geben "ur

sehr beschränkt Auskunft über die konkrete, gelebte W.rkl.chkeit. In

148



diesem Fall erschwert die ,neue' Sprache des Verfassungsentwurfs
manchen Leuten offensichtlich den Zugang zu dem, was

inhaltlich gemeint ist. Das effektive Freiheitsangebot des Entwurfs
kann somit kaum mehr sachlich gewürdigt werden. Peter Dürrenmatt

kritisiert auch etwa Ausdrücke wie «die Stärke des Volkes»
oder das «Wohl der Schwachen» in der Präambel des Entwurfs, sie
seien vorwiegend deklamatorisch und «weder eindeutig noch klar»
(135). Nur vermag ich nicht einzusehen, inwiefern die Beschwörung
der «Kraft und Ehre der schweizerischen Nation» in der geltenden
Bundesverfassung weniger deklamatorisch wäre oder die Begriffe
Kraft beziehungsweise Ehre plastischer sein sollen als die obigen.
Hier macht sich also die Subjektivität von Dürrenmatts
Betrachtungsweise störend bemerkbar. Andererseits scheint mir das Buch,
verallgemeinernd gesagt, nicht zuletzt deshalb wertvoll, weil an
Dingen wie den eben aufgezeigten dem Leser deutlich wird, worin
wohl nur zu oft politische Konflikte begründet liegen: weniger in der
Sache als in der gegenseitigen, echten Unfähigkeit, über den Schatten

der eigenen Denkmuster zu springen und den andern zu
verstehen. Das beginnt im Bereich der Terminologie, wirkt sich aber
sogleich auch auf die Sache selbst aus.

Dürrenmaus Sozialismus- Verständnis

»Sozialismus' ist das zweite Element des Buches, das nebst dem
Leitmotiv .Freiheit' bzw. zusammen mit diesem eine Hauptrolle
spielt, und zuweichem hier noch einigeBemerkungen angefügt seien.
Schon auf den Untertitel des Buches, «Die Schweiz im sozialistischen

Zeitalter», reagiert der Leser nicht ohne Erstaunen. Leben wir
denn, in der Eidgenossenschaft, in einer sozialistischen Zeit? fragt
man unwillkürlich, und der boshafte Kritiker würde, in Dürrenmatts
eigener Formulierung, wohl anmerken: «Das Wort, nicht der Inhalt,
beherrscht die Szene» (145). Und der Autor schreibt ja selbst:
«Sagen wir es offen heraus: die Schweiz ist ein grundbürgerliches
Land» (175). Warum also dieser Untertitel, was versteht der
Verfasser unter «sozialistisch»?
Da muss zuerst wieder auf die oben erläuterte Beobachtung
hingewiesen werden, dass die gleichen Dinge für verschiedene Leute
auch verschiedenes bedeuten. Ist es beispielsweise tatsächlich so,
dass für einen Linken «das Wort Sozialismus ein Fluidum der Weite
und der intellektuellen Geborgenheit auszustrahlen» (171) vermag?
Bedeutet ihm Sozialismus nicht schlicht ein Rahmenziel, das in
konkreter Kleinarbeit anzustreben und auszufüllen ist, während das
Wort für den Pragmatiker möglicherweise ein irrationales
Hirngespinst bezeichnet? Dabei wären sie sich, kämen sie ins Gespräch,
in einer bestimmten Sache vielleicht weitgehend einig; anders
gesagt, des einen «Pragmatismus» und des andern «Utopismus»
brauchen sich nicht zum vornherein auszuschliessen.

149



Ebenfalls ein Missverständnis scheint es mir anzudeuten, wenn
Dürrenmatt ausführt, dass zwar in allen Parteien ihre ideologische
Vergangenheit nachwirke, dass aber Katholisch-Konservative wie
Freisinnige immer «auf die Freiheit der Schweiz» bezogen geblieben
seien, während der «schweizerische Sozialismus viel länger in
den integralen Oppositionsvorstellungen des 19. Jahrhunderts
verfangen» gewesen sei (173). Dies ist meines Erachtens ein Vergleich
auf unterschiedlichen Ebenen: .Freiheit' ist eine (mehr oder
weniger) abstrakte, staatspolitische Kategorie, .Opposition' hingegen
eine solche auf der Stufe des Systems und seines Funktionierens;
auch wenn sie .integral' gegen dieses System gerichtet ist, muss
sie deswegen noch nicht auch gegen die höhere Idee der Freiheit
gerichtet sein.
Wenn nun Dürrenmatt vom sozialistischen Zeitalter spricht, so
deswegen, weil mitdem Sozialismus, mitder«neuen,ebenso idealistisch
wie materialistisch konzipierten Idee der Gerechtigkeit» den
Freiheitsansprüchen des Liberalismus eine Herausforderung erwachsen
sei. Die neue Zeit ist in der Folge, wie wir gesehen haben, dadurch
gekennzeichnet, dass «der Fragenkomplex der sozialen Gerechtigkeit

zum Mittelpunkt aller politischen Auseinandersetzungen»
wurde (152 f). Damit ist aber die etwas provokative Formulierung des
Untertitels doch deutlich entschärft: die politischen Kämpfe nur
drehen sich um sozialistische Ideen, das System selbst ist durchaus

nicht sozialistisch! Immerhin: auch dies ist offensichtlich
Anschauungssache: «Vergleicht man etwa die Verhältnisse innerhalb
der freien Wirtschaft und den Einfluss des Staates auf sie, wie sie
sich noch vor hundert Jahren in Europa darboten, mit dem heutigen
Zustand, so kommt man zum Schluss, Europa sei bereits
sozialistisch geworden» (153).
Dürrenmatt schwankt denn auch ein bisschen, einmal nimmt er
Sozialismus ernst, sieht ihn als eine Gefährdung - der Freiheit, und
damit der Existenz unseres Landes (zum Beispiel 147) -, ein anderes
Mal tut er ihn gern und leichthin mit einem Schuss subtiler Polemik
ab als schwärmerischen Glaubensersatz für Leute, die der
Faszination einer Utopie erlegen seien (zum Beispiel 172), und dann
wieder scheint er fast ein wenig stolz auf die Errungenschaften der
schweizerischen sozialen Gesetzgebung (180).
Im Blick aufs Ganze ist die stilistische Sorgfalt, die der Verfasser auf
sein Werk verwendete, ein wohltuender Vorzug des Buches (etwa
wieder gegenüber demjenigen von Walter Wittmann). Und auch der
Leser, der mit Peter Dürrenmatts Gedankengängen in den Einzelheiten

nicht immer einig ist, und der vielleicht zugunsten der
Geradlinigkeit auf den einen oder andern Nebenzweig der Argumentation
verzichtet hätte, wird den grundsätzlichen Ansatz beim alten
Dreigestirn Freiheit, Gerechtigkeit, Macht zu würdigen wissen und
wünschen, es gäbe mehr solcher weitgreifender Standortbestimmungen.

150


	Bemerkungen zum neuen Buch von Peter Dürrenmatt

