
Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau : Vierteljahresschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund

Band: 61 (1969)

Heft: 10

Artikel: Gedanken über eine problematisch gewordene Tatwelt

Autor: Mahrer, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-354408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-354408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


endeten, die von Despoten an menschlichen Individuen und
Gesellschaftsgruppen durchgeführt wurden.

Die Begriffe Kapitalismus, Kommunismus, selbst Sozialismus
(sofern damit nicht die freiere Entfaltung der Persönlichkeit, grössere
Rechte für die verschiedenen Gesellschaftsgruppen und eine gerechtere

Güterverteilung gemeint ist) gehören früheren Epochen an. Und
der Umstand, dass Menschen aus Ost und West ihnen auch heute
noch begegnen und dass sie, allem Anschein nach, noch lange mit
ihnen werden leben müssen, ist nur damit zu erklären, dass Ideen

- wie Vampire - weiterleben, lange Zeit nachdem die Generation und
die Umstände, die sie hervorgebracht haben, zu existieren aufgehört
haben. Heute findet man diese Vampir-Ideen im geistigen Delirium
und dem Verfall von Gesellschaftsgruppen und -formen, die von
Wechsel und Verfall ergriffen sind.

Nationen, Völker, die gesamte Menschheit lebt in einer neuen
Welt, obwohl sie noch in der alten denkt: Darin liegt die Hoffnung
und das Unglück der Menschen.»

Ulrich Kägi, Zürich

Gedanken über eine problematisch gewordene Tatwelt

Wenn der deutsche Philosoph Eduard Spranger sagt, dass die
Aufsaugung des inneren Menschen durch die nach aussen gewandte
Technik die Fehlentwicklung unserer abendländischen Kultur sei,
so ist damit ein Faktum von äusserster Gewichtigkeit ausgesprochen.
Man ist versucht daran zu glauben, hier, an dieser Nahtstelle
menschlicher Selbsterkenntnis, an die uns Spranger heranführt,
musste der Zeitgenosse seinem tiefsten Zwiespalt, seinem enervie-
rendsten Leiden begegnen und endlich Entscheidendes unternehmen,

um sein von einer selbstherrlich gewordenen Technik
sinngefährdetes Leben wieder vermehrt in den Griff zu bekommen. Aber
nicht genug damit, dass nur ein geringer Prozentsatz von wachen
Menschen sich gegen diese innere Aufsaugung zur Wehr setzt; es ist
offensichtlich, dass der Zeitgenosse diese Aufsaugung seines inneren
Wesens durch die nach aussen gewandte Technik in seiner eminenten

Schicksalshaftigkeit noch keineswegs erkannt hat. Von den
technischen Errungenschaften unseres Jahrhunderts geblendet, die Sinne
von den Möglichkeiten des Weltraumfahrens in den äussern Kosmos
entführt, verschliesst er sich seinem zentralsten und beglückendsten
Sein und vergisst, dass auch in des Menschen Innern ein Kosmos
erobert sein will. Ein durch seine Konsumsituation geistig entschärfter
Mensch blickt wundergläubig und fasziniert auf den technischen
Ueberbau einer Zivilisation, den eben dieser entschärfte Menschengeist

aus sich herausgestellt hat, ohne aber zugleich die ethischen

272



Kategorien zu realisieren, deren diese Zivilisation bedarf, um den

Menschen auf dem Wege zu seiner Menschwerdung nicht zu gefährden.

Dass es uns bis anhin noch keineswegs gelungen ist, diese ethische

Kraft in unsere Tatwelt hinein zu projizieren, bestimmt die

Tragik, die unser menschliches Sein umwittert.
In seiner vorzüglichen Studie «Pädagogische Besinnung über eine

problematisch gewordene Tatwelt»1 weist Otto Schweikert unter
anderem auf diese Tragik hin, indem er den Versuch unternimmt, mit
dem «Ewig Wahren» in des Menschen Innern unsere problematisch
-ewordene Tatwelt als solche auszuweisen. Worin besteht diese

Problematik? Schweikert führt sie letztlich auf den Umstand zurück,
dass der Mensch sich in den Mitteln zur Weltbewältigung, zur
Ueberwindung von Raum und Zeit, vergriffen hat, indem er den

Wandlungsauftrag Gottes ausser acht liess, der darauf hinzielt, dass

Raum und Zeit Bedingtheiten sind, die nur auf innerliche Weise

überwunden werden können. Unterlässt es der Mensch, seinen

Innenraum auszuloten und die dabei gehobenen ethischen Kategorien
seiner Tatwelt als richtungsweisende Impulse an die Seite zu stellen,

so wird er jenes Mass nie in den Griff bekommen, mit dem er sich

die Welt Untertan machen musste, um seinem Wesen gemäss in ihr
leben zu können. Weil der Mensch seiner gottgewollten Wandlung
sein Beharrungsvermögen entgegensetzte, wurde er masslos und

übersteigerte sein Wesen und seine Tat in eine äusserliche Verweltli-

chung hinein. Schweikert verweist auf diese der menschlichen
Tatwelt von allem Anfang an innewohnende Zentrifugalkraft hin, auf

jene Schwungkraft nach aussen, die im Verlaufe der menschlichen

Entwicklung immer problematischer geworden ist, und mit der

heutigen Vertechnisierung einen Pegelstand aufweist, der deshalb so

alarmierend ist, weil er den Menschen in seiner inneren und äusseren

Ordnung ernsthaft gefährdet. Schweikert schreibt: «Tat muss

zwar sich äussern, und Handeln heisst immer in die Welt hinein
wirken; aber wenn dabei das Mass der Aeusserung überschritten, der

Zentrifugalkraft allzuviel Recht eingeräumt wird, dann wird aus

Aeusserung, die in Ordnung ist, Veräusserlichung, die die Ordnung
in Frage stellt.» Und Heidegger wird zitiert, der auf die Frage «Was

ist die moderne Technik?» geantwortet hat: «Sie ist eine Weise des

Entbergens» und Spengler, der so zusammenzieht: «Die expansive
Tendenz ist ein Verhängnis, etwas Dynamisches und Ungeheures,
das den späten Menschen des Weltstadtstadiums packt, in seinen

Dienst zwingt und verbraucht, ob er es will oder nicht, ob er es weiss

oder nicht.»
Schweikert wertet unsere gesamte Tatwelt als titanischen Versuch,

die Welt auf dem Wege nach aussen mit äussern Mitteln zu überwm-

*Otto Schweikert: «Pädagogik auf dem Wege.» Vier Vorträge. Aus der

pädagogischen Schriftenreihe «Bilden und Erziehen» des Pestalozzianums Zürich.

Morgarten-Verlag.

273



den und sieht den Menschen im Gefolge dieses Versuches mit
untauglichen Mitteln heute einem akuten Gefährdetsein durch sein

eigenes Werk ausgesetzt. Die Apparaturen und Techniken, die wir
erschufen, die Energien, die wir freisetzten, dienten von Anbeginn

an nicht jenem Imperativ, mit denen Gott den Menschen zum
Beherrscher der Welt ernannte: «Bauet! Bewahret! Füllet! Machet

euch Untertan!» In dem Masse, wie sich der Mensch von diesem

Imperativ (von seinem Innern schlechthin) emanzipierte, unterstellte

er sein Tun nurmehr den Kategorien des Erwerbs und de^

Profits, steigerte er solchermassen seine gesamte Tatwelt in eine völlige

Verweltlichung hinein. So wurde aus Bauen Verbauen (innen
und aussen), aus Bewahren Ausbeutung, aus Füllen Ueberfüllen

(Uebervölkerung) und aus Untertanmachen Macht- und
Herrschbegierde. Analog diesem Davonlaufen in die Verweltlichung hinein,

will der Mensch an dem, dem er zu dienen hätte (dem Menschen

und der Schöpfung), nur noch verdienen und profitieren, beutet er

die Erde und ihre Geschöpfe, das, was ihm zu pflegen, zu hüten und

zu schützen aufgetragen ist, blindlings und gnadenlos aus.

Es ist offenbar, dass die übermässig vorangetriebene technische

Entwicklung vom einfachen Werkzeug bis zum selbstgesteuerten
Automaten letztlich in dieser Ausbeutergesinnung des Menschen, in
dieser Verausser lichung unserer gesamten Tatwelt, ihre Motivierung
hat, und sie kann deshalb dem Menschen des 20. Jahrhunderts nicht
zum Segen gereichen, weil diese nach aussen gewandte Technik unser

immanentes moralisches Sein längst überholt und inaktiv
gemacht hat.

Entgleitet dem Menschen seine Tatwelt aus dem sinnvollen
Zusammenhang, in dem sie stehen musste, einseitig in die Dimension
nach aussen, so wird letztlich alles, was Mensch, Schöpfung und
Welt ausmachen, gestört, wird selbst die der Schöpfung innewohnende

Zeit einer verhängnisvollen Pression ausgeliefert. Dazu

Schweikert: «Beispielsweise ist die Zeit das Medium der Geschichte.

Kein Zweifel, deren Zeiträume werden immer kürzer und laufen in
immer rascherer Folge ab. Entwicklungen, die früher Jahrhunderte
in Anspruch nahmen, dauern in der Moderne nur noch Jahrhzehnte.
Und wie in der Geschichte, so auch in der Natur! In der Tatwelt
müssen alle ihre Wachstums- und Reifeprozesse sich beschleunigen,
ob es sich um Kulturpflanzen oder um Haustiere handelt. Physik,
Chemie, Biologie haben genug Mittel an der Hand, mit denen
^getrieben4, vorangetrieben werden kann, und schon wirkt sich das

äusserlich Erreichte beschleunigend auch auf das aus, was am Menschen
selbst Natur ist: auf sein Wachstum und seine Geschlechtsreife.»

Und Schweikert, der die Vernachlässigung unseres Innenraumes
beklagt, fragt nach dem, was dieses Innere enthalte und repliziert:
«Doch zweifellos mein Eigenstes und Eigentliches, das, was mein
Wesen und mein Persönliches, kurz, meine Besonderheit aus-

274



macht... Es ist kein Zweifel, dass es zum Wesen menschlichen Tuns

oehört, *eine Besonderheit durch das Mittel der Tat der Allgemeinheit

kundzutun. In dem Masse, in dem ich vom Inneren mich lose,

verfalle ich dem Prinzip, das zur Besonderheit in dialektischem

Bezug steht, dem Allgemeinen schlechtweg.» Und das unserer Wissenschaft

und Technik anhaftende Stigma dieser Verallgemeinerungstendenz

wird aufgezeigt, das den Menschen in seiner Menschlichkeit
sistierende System, das die Rationalisierung, die Automation und die

in deren Gefolge einhergehende Organisationswut um den Menschen

errichtet, ihn nur noch auf kleinste Teilfunktionen reduzierend und

nach seiner Persönlichkeit und Personverantwortung gar nicht mehr

fragt. Es war Jaspers, der diese Problematik unserer nach aussen

gewandten Tatwelt schon frühzeitig erkannte: «Das Menschsein wird
reduziert auf das Allgemeine.»

In dem Masse, wie man dem modernen Menschen weismachen

will, Wissenschaft und Technik seien dazu da, ihm das Leben erträglicher

zu machen und seinem Sein eine spezifischere Freiheit zu

geben, wird er gewahr, dass ihm diese Freiheit immer mehr abhanden

kommt. Indem die Technologie den Menschen aus seiner inneren

Geborgenheit herausriss, verstiess sie ihn gleichzeitig in das

deutungslose Gefängnis einer nurmehr zweck- und profitgerichteten
Welt. Ein asiatischer Schriftsteller schildert unser Dilemma in offenen

Worten so: «Ihr nennt eure tausend materiellen Gerate

arbeitssparende Maschinen4; trotzdem seid ihr dauernd beschäftigt4. Mit
der Vermehrung eurer Maschinen werdet ihr immer müder, gieriger,
nervöser, unbefriedigter. Wieviel ihr auch habt, ihr wollt mehr

haben, und wo ihr auch seid, ihr wollt woanders hin eure Gerate

sind weder zeitsparende noch seelenrettende Maschinen. Sie smd

scharfe Sporen, die euch anspornen, mehr Maschinen zu erfinden

und mehr Geschäfte zu machen.» Und der berühmte Henri D. Tho-

reau appostrophierte unsere Entwicklung mit dem vielsagenden

Satz: «Bessere Mittel für keinen besseren Zweck!»
Es war ebenfalls Jaspers, der früh begriff, dass der einer beschleunigten,

nach aussen gewandten Tatwelt ausgelieferte Mensch emer
Ueberorganisation und der daraus resultierenden Verzweckung seines

Daseins ausgesetzt sein würde. Schon im Jahre 1929 schrieb er:
«Organisation ruiniert, was sie sichern möchte, den Menschen als

Menschen, wenn sie nicht durch Gegenkräfte im Zaum gehalten
wird.»

Zweifellos deuten die Zeichen unserer Zeit darauf hm, dass der im
Gefolge seiner veräusserten Tatwelt der Vermassung, der Schematisierung,

der Propaganda und Reklame, der Hab- und Genusssucht,

der Gier, dem Krieg und der Zerstörung ausgelieferte Zeitgenosse

organisationsmüde geworden ist und sich um seine eigentlichste
Bestimmung betrogen fühlt. Die Frage nach diesen Gegenkräften, die

Jaspers anführt, ist deshalb - wir fühlen es alle - andrängender denn

275



je. Schweikert fragt: «Wo ist einer unter uns, der angesichts der
Leistungen unserer Technik, der Konjunktur unserer Wirtschaft, der
Pläne unserer Wissenschafter, nicht schon das Gefühl beschrieben
hätte, als seien wir eines Geschlechts mit denen, die den Turmbau zu
Babel ausführten, und als sei so etwas am Werke wie Masslosigkeit
und Hybris.» Dem in die Veräusserlichung davonlaufenden
Menschen ruft er mit Goethe nach: «Im Innern ist ein Universum auch!»
und er möchte ihm mit Schillers Wort Einhalt gebieten: «Es ist
nicht draussen, da sucht es der Tor, es ist in dir, du bringst es ewig
hervor.»

Mit seinen eigenen Worten repliziert er so: «Man wird einsehen
müssen, dass die eigentliche Problematik einer veräusserlichten
Tatwelt darin besteht, dass Aussen und Innen auseinanderfielen, weil
der Mensch sich vom Oberen emanzipierte und dass es erst mit Hilfe
dieser dritten Kraft, die aus metaphysischen Bereichen gespendet
und erbeten werden muss, möglich wird, die beiden anderen Sphären

nicht nur im Gleichgewicht, sondern auch in Wechselwirkung.
Durchdringung und Uebereinstimmung zu halten. Wo aber solches

eintritt, und also Inneres und Aeusseres vom Oberen durchwaltet,
zur Synthese kommen, da ereignet sich Inniges. Mangel an Innigkeit
im Sinne einer von oben bewirkten Synthese von Innen und Aussen
ist das, was unsere Tatwelt problematisch macht.»

Zum Schluss unserer Betrachtung sei Martin Luther King zitiert,
der diesen Mangel an Innigkeit ebenfalls beklagte und in seinem
Buch «Wohin führt unser Weg»2 die sich ergebende Konsequenz aus

unserer fehlgeleiteten Tatwelt klar aus sich herausstellt. Er schreibt:
«Die äussere Welt ist dieser Komplex von Geräten, Techniken,
Mechanismen und Mitteln, mit denen wir leben. Heute ist es unser
Problem, dass wir zugelassen haben, dass die innere Welt in der
äusseren untergegangen ist... Wir haben zugelassen, dass die Mittel,
mit deren Hilfe wir leben, die Ziele, für die wir leben, weit überholt
haben Das ist die schwierige Lage, das tiefe, beunruhigende
Problem des modernen Menschen. Das bedeutet nicht, dass wir die Uhr
des wissenschaftlichen Fortschritts zurückdrehen müssen. Niemand
kann die Wunder übersehen, die die Wissenschaft für unser Leben
erarbeitet hat.» Und dann spricht er von jenem gefährlichen
Verdikt, das uns aus der inneren Aufsaugung durch die nach aussen
gewandte Technik erwachsen ist: von jener erschreckenden Divergenz,

zwischen unserem moralischen und wissenschaftlichen
Fortschritt und seinen Folgen. Er appelliert: «Wir müssen leidenschaftlich

und unermüdlich daran arbeiten, die Kluft zwischen unserem
moralischen und wissenschaftlichen Fortschritt zu überbrücken.
Wenn die wissenschaftliche Macht die moralische Macht überholt,
haben wir schliesslich ferngelenkte Raketen und irregeleitete Men*

2 Martin Luther King: «Wohin führt unser Weg?» Buchklub Ex Libris, Zürich

276



sehen. Wenn wir törichterweise unser inneres Leben einengen und
das äussere erweitern, unterzeichnen wir den Haftbefehl für unseren
eigenen Gerichtstag. Unsere Hoffnung auf schöpferisches Leben in
diesem Weltenhaus, das wir geerbt haben, liegt in unserer Fähigkeit,
die moralischen Ziele unseres Lebens im eigenen Charakter und in
der sozialen Gerechtigkeit wieder aufzurichten. Ohne dieses
seelische und moralische Wiedererwachen werden wir uns durch den
Missbrauch unserer eigenen Werkzeuge selbst vernichten.» Es erhebt
sich die Frage, was die Gewerkschaften tun können, um diese
moralischen Ziele in unserer Gesellschaft wieder aufzurichten.

Rene Mahrer, Zürich

Politisch bewegter Britischer Gewerkschaftskongress

Für die Bedeutung, die der Gewerkschaftsbewegung im britischen
öffentlichen und politischen Leben zukommt, ist die Tatsache

bezeichnend, dass der alljährlich mit gleicher Präzision in der ersten

Septemberwoche von Montag früh bis Freitag mittag abrollende

Kongress des Britischen Gewerkschaftsbundes (TUC) immer den

Auftakt der innenpolitischen Herbstsaison nach den ruhigeren
Ferientagen darstellt und von der Presse aller Richtungen auf der

ersten Seite und mit grösster Ausführlichkeit behandelt wird. (Die
führenden Zeitungen und die Fernsehorganisationen sind mit ganzen

Gruppen von Redaktoren usw. vertreten.) Diesbezüglich hat
auch der Kongress des Jahres 1969, der in Portsmouth abgehalten
wurde, nicht enttäuscht, wenn sich auch die Berichterstattung mehr
darauf konzentriert hat, auf Gegensätze zwischen der Labourregierung

und der Gewerkschaftsbewegung hinzuweisen. Diese Gegensätze

sind zweifellos vorhanden; sie machten den Kongress zu einer
hochpolitischen Affäre. Aber in vielen wichtigen Fragen gehen

Arbeiterregierung und Gewerkschaftskongress konform, was in der
Berichterstattung der Tagespresse weniger zum Ausdruck kommt,
weil sich daraus keine sensationellen Schlagzeilen konstruieren
lassen. Es sind aber nichtsdestoweniger wesentliche Dinge.

Die Preis- und Einkommenspolitik

Der wichtigste Zankapfel war, wie in den früheren Jahren, die
Preis- und Einkommenspolitik der Regierung Wilson. Sie besteht
gegenwärtig darin, dass die Regierung Preis- und Lohnerhöhungen bis
zu einem Jahr zurückhalten kann, indem sie ein Gutachten der von
ihr geschaffenen, aber unabhängigen Preis- und Lohninstanz»
anruft, bis zu dessen Einlangen man warten muss. Die gesetzliche Er-

277


	Gedanken über eine problematisch gewordene Tatwelt

