Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau : Vierteljahresschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund
Band: 61 (1969)

Heft: 6

Artikel: Gedanken uber die Autoritatskrise
Autor: Mabhrer, René

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-354391

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-354391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gedanken iiber die Autoritatskrise

«Seht ihr’s nicht, Menschen, fiihlt ihr’s nicht, S6hne der Erde, wie eure oberen Stéinde
in ihrer Bildung ihre innern Krifte verlieren? Siehst du’s nicht, Menschheit, wie
ihre Abweichung von der weisen Ordnung der Natur leeren und oden Unsegen unter
sie und von ihnen hinab ins Volk bringt ?... Es ist dringend, dass wir uns einmal
iiber die Quellen der biirgerlichen und gesellschafthchen Verirrungen erheben und
einmal in der Veredelung unserer Natur selber die Mittel gegen alle die Leiden und
all das Elend suchen. Lasst uns Menschen werden, damit wir wieder Biirger, damit
wir wieder Staaten werden konnen!» Pestalozzi

Der weltweite Aufstand der Jugend, das Ziingeln der Kriegsflamme
an allen Ecken der Welt, der Schrei millionen Verhungernder und die
Lebensunlust, die den modernen Menschen wie eine unheilbare Krank-
heit beschleicht, zeugen von der permanenten Krise, die unser Jahr-
hundert erschiittert. Ein wesentliches Stigma dieser Krise ist die
Autoritéitskrise. Auch in unserem Land ist sie evident geworden. Von
den Hochschulen ausgehend ergrelft sie immer weitere Kreise und
zwingt die Offentlichkeit, sich mit dieser Erscheinung auseinanderzu-
setzen. Je ehrlicher wir uns einer Gewissensforschung unterziehen (auf
eine solche muss es jedenfalls hinauskommen!), desto grosser ist die
Chance, dass wir das Ubel an der Wurzel erfassen.

Es wird im Folgenden versucht, diese Autorititskrise in einem
Kausalzusammenhang aufzuzeigen, sie im Lichte einer Neubewertung
der Begriffe «Dienen» und «Verdienen» anzugehen. Es wird darauf
hingewiesen, dass die Autorititskrise eng verkniipft ist mit dem ge-
fihrlichsten Gegenspieler menschlichen Geistes: Dem Mammonismus.
Dass auch in unserem Land eine gewisse politische und wirtschaftliche
Fiithrungsschicht eine tiefer lotende, echte Gemeinschaft fordernde
menschliche Potenz noch immer vermissen lidsst und mehr denn je
dem zersetzenden Hang nach hohen und hochsten Einkommen frént,
muss nicht erst bewiesen werden. Es ist offenbar. Dass aber die Auto-
ritidtskrise eine Folge dieses Mammonismus, und beide zusammen letzt-
lich Kinder einer geistig (im Sinne des Christentums) noch nicht miin-
dig gewordenen Fiihrungsschicht sind, soll aufgezeigt werden.

Wenn ich mich unterfange, in einem Gewerkschaftsorgan meinen
Uberlegungen ein Bibelzitat voranzustellen, ja geradezu davon aus-
zugehen, so aus zwei Griinden. Erstens mochte ich damit auf das
Faktum hinweisen, wie sehr die Bibel ein Bundesgenosse der Entrech-
teten und Unterdriickten ist, und wie das Mass, mit dem sie das Kri-
terium eines Menschenlebens misst, dazu angetan wire, unsere biirger-
liche Gesellschaft zu entlarven, das heisst, wie sehr dieses Mass aufzu-
zeigen vermiochte, wie abseits einer gerechten Einkommensordnung
deren Denkgepflogenheiten sich bewegen. Zweitens, um die Frage auf-
zuwerfen, warum wir diesen Massstab (den zuleugnen unsere christliche
Gesellschaft kaum den Mut haben diirfte) nicht vermehrt heranziehen,
um unsere Forderungen als gerechte zu untermauern, das heisst, als

160



auf der Linie dieses Menschenmasses liegende auszuweisen. Die an-
visierte Bibelstelle lautet:

«Als Jesus ihnen nun die Fiisse gewaschen und seine Kleider genommen und sich
wieder zu Tisch gesetzt hatte, sprach er zu ihnen: Versteht ihr, was ich euch getan
habe ? Ihr nennt mich Meister und Herr, und ihr sagt es mit Recht; denn ich bin es.
Wenn nun ich, der Herr und Meister, euch die Fiisse gewaschen habe, ist es auch
eure Pflicht, einander die Fiisse zu waschen. Denn ein Vorbild habe ich euch gege-
ben, damit auch ihr tut, wie ich euch getan habe.»

Damit nicht die Meinung aufkomme, es sei abseitig, ein gesell-
schaftspolitisches Problem wie es eingangs angegangen wird, anhand
dieses Bibelwortes zu messen, sei dessen Sinn in ein Zitat iibertragen,
das jedem Schweizer eingéingiger und in der Zielsetzung verstindlicher
sein wird —: « Wir wollen sein ein einzig Volk von Briidern.»

Es steht ausser Frage, dass dieser Schillersche Satz aus dem Wil-
helm Tell von unserem Volk lingst als etwas ihm gemisses adoptiert
worden ist. Es muss gefiihlt haben, dass darin jene Verhaltensweise
beschlossen ist, wie sie auch Jesus in dem angefiihrten Beispiel seinen
Jiingern anheimstellt. Welches ist diese Verhaltensweise und was ist
daraus abzuleiten ? Sie ist die Aufforderung an jeden Menschen, den
Sinn und die Erfiillung seines Erdenlebens darin zu erblicken, einer
menschlichen Gemeinschaft zu dienen, einer Gemeinschaft, deren
hochstes Ideal es ist, ein einzig Volk von Briidern zu werden. Darin
liegt beschlossen, dass dieses Dienen den Begriff Lohn primér als
Freude und inneres Erfiilltsein begreilt, mit seinem Sein und den
erworbenen Fihigkeiten einer menschlichen Gemeinschaft niitzlich
sein zu konnen. Der materielle Ertrag, der einem Menschen aus seiner
dienenden Arbeitsleistung zukommt, damit er sich kleiden und er-
nihren kann, soll nicht der Sinn und die Erfillung — der Zweck —
eines menschlichen Daseins ausmachen. Es liegt aber noch mehr
darin beschlossen. Je grosser Begabung und Fahigkeiten sind, die
ein Mensch mitbekommen hat, je hoher die Rangordnung ist, in die
ibn die Gesellschaft einstuft (Jesus ist der Meister und Herr), je mehr
ist er dazu verpflichtet, ein Vorbild dieses dienenden Daseins zu sein.
Es ist also vornehmste Pflicht des Menschen — nein, mehr, es liegt im
Wesen des Menschen beschlossen! — dass er seinen eigentlichsten
Lohn in der Freude und Genugtuung finden soll, dass er dazu bei-
tragen kann, dass dieses «einzige Volk von Briidern » zustande kommt.

Es liegt auf der Hand, dass der Mensch die ihm aus der Gebérde
des Dienens erwachsende innere Erfiillung aber nur dann als primaren
Lohn empfinden kann, wenn dieses Dienen wirklich auf eine gerechte
Gemeinschaftlichkeit hinzielt, auf eine Volksgemeinschaft, in der die
Lasten, die Bildungsmoglichkeiten, die gemeinsam erschaffenen Giiter
und Ertrige gerecht verteilt sind. Weichen wir vom Primat des
Dienenwollens (vom Christenmenschen also) ab, beginnen wir einem
zweckentfremdeten Ziel (einem egoistischen) zu dienen, so tritt an
die Stelle des Dienens das Ver-dienen. Damit aber haben wir jenen

161



Irrweg (den Mammonismus) betreten, der uns dahin fiithrt, wo wir
heute stehen: In die Ausweglosigkeit; weltweit gesehen an den &dus-
sersten Rand menschlicher Gefihrdung! Wo sich in einer Gemein-
schaft die Gewichte und Motive unseres Handelns radikal auf das
Verdienen hin verschieben, da stirbt der Sinn fiir jedes briiderliche
Zusammengehorigkeitsgefiihl ab. Der nackte Egoismus, dessen Wirt-
schaftsideal primir der Profit ist (nicht der Mensch), schligt auf die
Gemeinschaft zuriick: Wir verlieren die Fahigkeit, die Probleme
unseres Zusammenlebens zum Wohle eines menschlichen Vollwesens
zu lésen. Eine durch agressives Geld- und Machtdenken fehl geleitete
Tatwelt prisentiert uns laufend menschliche Wechsel, die wir nicht
mehr einzulésen vermégen, ohne den Menschen in seiner Menschlich-
keit immer mehr zu beschneiden, zu verplanen, zu verorganisieren,
und nach sogenannten Sachzwingen umzufunktionieren.

Diese vom Motor des Mammonismus fehlgeleitete Tatwelt, die des
Menschen Innenraum verkiimmern lisst, ist eine wesentliche Kausa-
litit unserer Autorititskrise. Diese Kausalitit steht in direktem Zu-
sammenhang mit jener biblischen Aussage, wonach wir nicht Gott
(einer gerechten Ordnung, einem menschlichen Vollwesen) und dem
Mammon dienen kénnen. Die beunruhigte autoritiitsfeindliche Jugend
ist letzlich Manifest dieses biblischen Geistes, ist Auflehnung jenes
noch nicht in unser Gelddenker-System integrierten jungen Menschen,
der sich gegen eine Gesellschaft zur Wehr setzt, die ihn vorsitzlich zu
einem Ver-diener und idealen Verbraucher umfunktionieren will. Die
Autorititskrise ist von einer Gesellschaftsordnung gezeugt worden,
die den zum Dienst an der Gemeinschaft aufgerufenen Menschen
durch jenen ersetzt hat, der das Mehr-Begabtsem, das Uber-mehr-
Gesetztsein als Vorrecht versteht, sich auch im materiellen Einkom-
mensbereich hoch iiber das Volk zu erheben.

Es wire selbstredend naiv, anzunehmen, eine menschliche Gesell-
schaft konnte ohne Einkommensabstufungen auskommen. Wo aber
das Einkommen der Fithrungsschicht im politischen und wirtschaft-
lichen Bereich so hoch geworden ist, dass es den Geist infiziert und
dieser dadurch der Fahigkeit verlustlg geht, vom Herzen aus natiir-
licherweise auf dieses «einzige Volk von Briidern» hin regieren zu
wollen, da ist nicht nur ein Volk, sondern menschliches Existieren
auf dieser Erde auf die Dauer aufs dusserste gefihrdet. Die Ver-
trauenskrise, das vieldiskutierte helvetische Malaise, wie sie zwischen
Fithrungsschicht und Volk seit langem besteht, hat darin ihren
Ursprung, dass jedermann fiihlt, dass die fithrenden und besitzenden
Schichten unseres Landes ihr Beispiel — entgegen der christlichen
Anweisung — nicht aufs Dienen, sondern auf das Ver-dienen angelegt
haben.

Wollen wir die Fakten, die der Autorititskrise zu Grunde liegen,
von der Wurzel her einer Gesundung entgegenfiihren, so meine ich, es
sei die eingangs zitierte Weisung an den Menschen die, dass die drin-

162



gend notwendige Korrektur von jenen Leuten vorzunehmen wire,
die sich « Meister und Herr» wihnen, hochste Einkommen beziehen
und dabei ihre Menschenpflicht vergessen, dem Begriff « Meister und
Herr» jene beispielgebende Kraft des Dienens zu geben, die unser
Volk so dringend nétig hitte.

Dringend nétig hétte — ja! Denn die Tragik ist offenbar: Durch das
Versagen unserer Fithrungsschicht wurde die Arbeitnehmerschaft
dazu gezwungen und verfiihrt, auch ihrerseits den Kampf um das
Verdienen zur primiren gesellschaftlichen Bewusstseinslage zu ma-
chen. Damit ist auch sie der moralischen Kraft verlustig gegangen,
unser Volk zu jener Substanz zuriickzurufen, die wir einst durch
Miznner wie Heinrich Pestalozzi und Henri Dunant der Welt anheim-
gestellt haben und die einer totkranken Welt erneut anheimzustellen
einer der hochsten sittlichen Aufgaben unseres Kleinstaates wire.

Es bleibt die Frage, ob die Autoritéitskrise, die wir als Symptom
der Krisis menschlichen Geistes in einer durch Mammonismus fehl-

eleiteten Gesellschaft gesehen haben, uns aus der geféhrlichen Unver-
bindlichkeit mit der wir diesem Geist begegnen, herauszulésen ver-
mag. Dariiber wird nicht zuletzt die Frage entscheiden, ob die fiihren-
den und besitzenden Schichten unseres Landes fiir ein Beispielgeben
reifer gemacht werden konnen, wie es im Christentum von ihnen
gefordert wird. René Mahrer, Ziirich

163



	Gedanken über die Autoritätskrise

