
Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau : Vierteljahresschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund

Band: 61 (1969)

Heft: 6

Artikel: Gedanken über die Autoritätskrise

Autor: Mahrer, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-354391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-354391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken über die Autoritätskrise

« Seht ihr's nicht, Menschen, fühlt ihr's nicht, Söhne der Erde, wie eure oberen Stände
in ihrer Bildung ihre innern Kräfte verlieren? Siehst du's nicht, Menschheit, wie
ihre Abweichung von der weisen Ordnung der Natur leeren und öden Unsegen unter
sie und von ihnen hinab ins Volk bringt Es ist dringend, dass wir uns einmal
über die Quellen der bürgerlichen und gesellschaftlichen Verirrungen erheben und
einmal in der Veredelung unserer Natur selber die Mittel gegen alle die Leiden und
all das Elend suchen. Lasst uns Menschen werden, damit wir wieder Bürger, damit
wir wieder Staaten werden können!» Pestalozzi

Der weltweite Aufstand der Jugend, das Züngeln der Kriegsflamme
an aUen Ecken der Welt, der Schrei mülionen Verhungernder und die
Lebensunlust, die den modernen Menschen wie eine unheilbare Krankheit

beschleicht, zeugen von der permanenten Krise, die unser
Jahrhundert erschüttert. Ein wesentliches Stigma dieser Krise ist die
Autoritätskrise. Auch in unserem Land ist sie evident geworden. Von
den Hochschulen ausgehend ergreift sie immer weitere Kreise und
zwingt die Öffentlichkeit, sich mit dieser Erscheinung auseinanderzusetzen.

Je ehrlicher wir uns einer Gewissensforschung unterziehen (auf
eine solche muss es jedenfalls hinauskommen!), desto grösser ist die
Chance, dass wir das Übel an der Wurzel erfassen.

Es wird im Folgenden versucht, diese Autoritätskrise in einem
Kausalzusammenhang aufzuzeigen, sie im Lichte einer Neubewertung
der Begriffe «Dienen» und «Verdienen» anzugehen. Es wird darauf
hingewiesen, dass die Autoritätskrise eng verknüpft ist mit dem
gefährlichsten Gegenspieler menschlichen Geistes: Dem Mammonismus.
Dass auch in unserem Land eine gewisse politische und wirtschaftliche
Führungsschicht eine tiefer lotende, echte Gemeinschaft fördernde
menschliche Potenz noch immer vermissen lässt und mehr denn je
dem zersetzenden Hang nach hohen und höchsten Einkommen frönt,
muss nicht erst bewiesen werden. Es ist offenbar. Dass aber die
Autoritätskrise eine Folge dieses Mammonismus, und beide zusammen letztlich

Kinder einer geistig (im Sinne des Christentums) noch nicht mündig

gewordenen Führungsschicht sind, soll aufgezeigt werden.
Wenn ich mich unterfange, in einem Gewerkschaftsorgan meinen

Überlegungen ein Bibelzitat voranzustellen, ja geradezu davon
auszugehen, so aus zwei Gründen. Erstens möchte ich damit auf das
Faktum hinweisen, wie sehr die Bibel ein Bundesgenosse der Entrechteten

und Unterdrückten ist, und wie das Mass, mit dem sie das
Kriterium eines Menschenlebens misst, dazu angetan wäre, unsere bürgerliche

Gesellschaft zu entlarven, das heisst, wie sehr dieses Mass aufzuzeigen

vermöchte, wie abseits einer gerechten Einkommensordnung
deren Denkgepflogenheiten sich bewegen. Zweitens, um die Frage
aufzuwerfen, warum wir diesen Massstab (den zu leugnen unsere christliche
GeseUschaft kaum den Mut haben dürfte) nicht vermehrt heranziehen,
um unsere Forderungen als gerechte zu untermauern, das heisst, als

160



auf der Linie dieses Menschenmasses liegende auszuweisen. Die

anvisierte BibelsteUe lautet:

«Als Tesus ihnen nun die Füsse gewaschen und seine Kleider genommen und sich
wieder zu Tkch gesetzt hatte, sprach er zu ihnen: Versteht ihr, was ich euch getan

habe Ihr nennt mich Meister und Herr, und ihr sagt es mit Recht; denn ich bin es

Wenn nun ich, der Herr und Meister, euch die Füsse gewaschen habe ist es auch

eure Pflicht, einander die Füsse zu waschen. Denn ein Vorbild habe ich euch gegeben,

damit auch ihr tut, wie ich euch getan habe.»

Damit nicht die Meinung aufkomme, es sei abseitig, ein

gesellschaftspolitisches Problem wie es eingangs angegangen wird, anhand

dieses Bibelwortes zu messen, sei dessen Sinn in em Zitat übertragen,
das jedem Schweizer eingängiger und in der Zielsetzung verständlicher

sein wird -: «Wir wollen sein ein einzig Volk von Brüdern.»
Es steht ausser Frage, dass dieser SchiUersche Satz aus dem

Wilhelm TeU von unserem Volk längst als etwas ihm gemässes adoptiert
worden ist. Es muss gefühlt haben, dass darin jene Verhaltensweise

beschlossen ist, wie sie auch Jesus in dem angeführten Beispiel seinen

Jüngern anheimstellt. Welches ist diese Verhaltensweise und was ist
daraus abzuleiten? Sie ist die Aufforderung an jeden Menschen, den

Sinn und die ErfüUung seines Erdenlebens darin zu erblicken, einer

menschlichen Gemeinschaft zu dienen, einer Gemeinschaft, deren

höchstes Ideal es ist, ein einzig Volk von Brüdern zu werden. Darin

liegt beschlossen, dass dieses Dienen den Begriff Lohn primär als

Freude und inneres Erfülltsein begren!:, mit seinem Sein und den

erworbenen Fähigkeiten einer menschlichen Gemeinschaft nützlich
sein zu können. Der materieUe Ertrag, der einem Menschen aus seiner

dienenden Arbeitsleistung zukommt, damit er sich kleiden und
ernähren kann, soll nicht der Sinn und die Erfüllung - der Zweckeines

menschlichen Daseins ausmachen. Es liegt aber noch mehr

darin beschlossen. Je grösser Begabung und Fähigkeiten smd, die

ein Mensch mitbekommen hat, je höher die Rangordnung ist, m die

ihn die GeseUschaft einstuft (Jesus ist der Meister und Herr), je mehr

ist er dazu verpflichtet, ein Vorbild dieses dienenden Daseins zu sem.

Es ist also vornehmste Pflicht des Menschen - nein, mehr, es liegt im
Wesen des Menschen beschlossen! - dass er semen eigentlichsten

Lohn in der Freude und Genugtuung finden soll, dass er dazu

beitragen kann, dass dieses «einzige Volk von Brüdern» zustande kommt.

Es Uegt auf der Hand, dass der Mensch die ihm aus der Gebärde

des Dienens erwachsende innere Erfüllung aber nur dann als primären
Lohn empfinden kann, wenn dieses Dienen wirklich auf eine gerechte

Gemeinschaftlichkeit hinzielt, auf eine Volksgemeinschaft, m der die

Lasten, die Bildungsmöglichkeiten, die gemeinsam erschaffenen Guter

und Erträge gerecht verteilt sind. Weichen wir vom Primat des

DienenwoUens (vom Christenmenschen also) ab, beginnen wir einem

zweckentfremdeten Ziel (einem egoistischen) zu dienen, so tritt an

die SteUe des Dienens das Ver-dienen. Damit aber haben wir jenen

161



Irrweg (den Mammonismus) betreten, der uns dahin führt, wo wir
heute stehen: In die Ausweglosigkeit; weltweit gesehen an den
äussersten Rand menschlicher Gefährdung! Wo sich in einer Gemeinschaft

die Gewichte und Motive unseres Handelns radikal auf das
Verdienen hin verschieben, da stirbt der Sinn für jedes brüderliche
Zusammengehörigkeitsgefühl ab. Der nackte Egoismus, dessen
Wirtschaftsideal primär der Profit ist (nicht der Mensch), schlägt auf die
Gemeinschaft zurück: Wir verlieren die Fähigkeit, die Probleme
unseres Zusammenlebens zum Wohle eines menschlichen Vollwesens
zu lösen. Eine durch agressives Geld- und Machtdenken fehl geleitete
Tatwelt präsentiert uns laufend menschliche Wechsel, die wir nicht
mehr einzulösen vermögen, ohne den Menschen in seiner Menschlichkeit

immer mehr zu beschneiden, zu verplanen, zu verorganisieren,
und nach sogenannten Sachzwängen umzufunktionieren.

Diese vom Motor des Mammonismus fehlgeleitete Tatwelt, die des
Menschen Innenraum verkümmern lässt, ist eine wesentliche Kausalität

unserer Autoritätskrise. Diese Kausalität steht in direktem
Zusammenhang mit jener biblischen Aussage, wonach wir nicht Gott
(einer gerechten Ordnung, einem menschlichen Vollwesen) und dem
Mammon dienen können. Die beunruhigte autoritätsfeindliche Jugend
ist letzlich Manifest dieses biblischen Geistes, ist Auflehnung jenes
noch nicht in unser Gelddenker-System integrierten jungen Menschen,
der sich gegen eine Gesellschaft zur Wehr setzt, die ihn vorsätzlich zu
einem Ver-diener und idealen Verbraucher umfunktionieren will. Die
Autoritätskrise ist von einer Gesellschaftsordnung gezeugt worden,
die den zum Dienst an der Gemeinschaft aufgerufenen Menschen
durch jenen ersetzt hat, der das Mehr-Begabtsein, das Über-mehr-
Gesetztsein als Vorrecht versteht, sich auch im materiellen
Einkommensbereich hoch über das Volk zu erheben.

Es wäre selbstredend naiv, anzunehmen, eine menschliche Gesellschaft

könnte ohne Einkommensabstufungen auskommen. Wo aber
das Einkommen der Führungsschicht im politischen und wirtschaftlichen

Bereich so hoch geworden ist, dass es den Geist infiziert und
dieser dadurch der Fähigkeit verlustig geht, vom Herzen aus
natürlicherweise auf dieses «einzige Volk von Brüdern» hin regieren zu
woUen, da ist nicht nur ein Volk, sondern menschliches Existieren
auf dieser Erde auf die Dauer aufs äusserste gefährdet. Die
Vertrauenskrise, das vieldiskutierte helvetische Malaise, wie sie zwischen
Führungsschicht und Volk seit langem besteht, hat darin ihren
Ursprung, dass jedermann fühlt, dass die führenden und besitzenden
Schichten unseres Landes ihr Beispiel - entgegen der christlichen
Anweisung — nicht aufs Dienen, sondern auf das Ver-dienen angelegt
haben.

Wollen wir die Fakten, die der Autoritätskrise zu Grunde liegen,
von der Wurzel her einer Gesundung entgegenführen, so meine ich, es
sei die eingangs zitierte Weisung an den Menschen die, dass die drin-

162



gend notwendige Korrektur von jenen Leuten vorzunehmen wäre,
die sich «Meister und Herr» wähnen, höchste Einkommen beziehen

und dabei ihre Menschenpflicht vergessen, dem Begriff «Meister und
Herr» jene beispielgebende Kraft des Dienens zu geben, die unser
Volk so dringend nötig hätte.

Dringend nötig hätte - ja! Denn die Tragik ist offenbar: Durch das

Versagen unserer Führungsschicht wurde die Arbeitnehmerschaft
dazu gezwungen und verführt, auch ihrerseits den Kampf um das

Verdienen zur primären gesellschaftlichen Bewusstseinslage zu
machen. Damit ist auch sie der moralischen Kraft verlustig gegangen,
unser Volk zu jener Substanz zurückzurufen, die wir einst durch
Männer wie Heinrich Pestalozzi und Henri Dunant der Welt anheimgestellt

haben und die einer totkranken Welt erneut anheimzustellen
einer der höchsten sittlichen Aufgaben unseres Kleinstaates wäre.

Es bleibt die Frage, ob die Autoritätskrise, die wir als Symptom
der Krisis menschlichen Geistes in einer durch Mammonismus
fehlgeleiteten Gesellschaft gesehen haben, uns aus der gefährlichen Unver-
bindlichkeit mit der wir diesem Geist begegnen, herauszulösen

vermag. Darüber wird nicht zuletzt die Frage entscheiden, ob die führenden

und besitzenden Schichten unseres Landes für ein Beispielgeben
reifer gemacht werden können, wie es im Christentum von ihnen

gefordert wird. R*nS Mahrer, Zürich

163


	Gedanken über die Autoritätskrise

