Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau : Vierteljahresschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund
Band: 60 (1968)

Heft: 10

Artikel: Der Aufstand der Priester

Autor: Mabhrer, René

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-354352

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-354352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Aufstand der Priester

«Unsere Irrtiimer miissen uns bewuf3t
werden, und die Irrtiimer der Kirche
sind grofl. Lange Zeit hat selbst die
Kirche soziale Pflichten nicht erfiillt
und das Volk iiber seine sozialen
Rechte und Pflichten nicht unter-
richtet. Die Religion darf nicht Opium
fiir das Volk sein, sondern muf} dazu
dienen, den Menschen zur Freiheit zu
fiihren. »

Dom Helder Camara, Erzbischof

Wir heutigen Christen wissen um eine lange Zeit, in der das Chri-
stentum zu Gunsten der Besitzenden versagte. Die Botschaft des
Neuen Testamentes, die im Wesentlichen von der Liebe Gottes zu
seinem Geschopf spricht und denselben erklirt, dafl ein Zusammen-
leben im Sinne seiner Bestimmung nur moglich werde, wenn jeder
seinen Nichsten liebe wie sich selbst, diese Botschaft wurde von den
christlichen Kirchen jahrhundertelang nicht auf den wirtschaftlichen
Lebensbereich iibertragen. Die MiBBachtung dieser Liebesbotschaft in
bezug auf diesen Bereich zwang die ausgebeutete Arbeiterklasse und
deren Fiihrer, auf der Hohe ihres Elends zur Selbsthilfe zu greifen,
und mit Walter Dirks darf mit Recht gesagt werden: « Der revolutio-
nire Atheismus der Geburtsstunde der Arbeiterbewegung ist unmittel-
bar durch die Absenz Gottes, nimlich durch die Abwesenheit der
Christen verursacht. Sie verrieten Christus, als sie die Bediirftigsten
in ihrer spezifischen Bediirftigkeit nicht zu entdecken vermochten.»!

Seit jener fundamentalen Erfahrung ist das Christentum und deren
Vertreter fiir einen grolen Teil der Arbeiterschaft suspekt geblieben
und noch heute keine reale Kraft, mit der in der weltweiten Ausein-
andersetzung um die Etablierung einer gerechten Ordnung zu rechnen
wire. Heute, da sich die Michte des Geldes, des Managements und der
brutalen Gewalt immer mehr zusammenballen, um die Welt unter das
eiserne Joch ihres Egoismus zu zwingen, erweist sich dieses Mif3trauen
als fataler Umstand. Es ist ein solcher Umstand deshalb, weil immer
brennender offenbar wird, daf unsere todkranke Welt dringend darauf
angewiesen ist, daf} alle Krifte, die aus Liebe zum Ndchsten auf eine
grundlegende Anderung der heutigen Gesellschaftsstruktur hinten-
dieren, sich enger zusammenschliefen.

Wenn mit diesem Aufsatz versucht wird, am Beispiel Lateiname-
rikas den Sozialisten, Marxisten und Gewerkschaftern die Haltung
revolutionérer Christen in der sikularisierten Welt von heute aufzu-

1Walter Dirks in «Bittere Frucht — Der Bolschewismus und die Geschichte des
Christentums» (« Frankfurter Hefte», 8/1964).

282



zeigen, so geschieht dies aus zwei Griinden. Erstens mochte ein Beitrag
dazu geleistet werden, daf} das oben erwihnte MiBitrauen abgebaut
werden kann und zweitens aus dem Wunsch heraus, dafl da und dort
eingesehen werden maochte, dal das Hauptirgernis des iiberzeugten
Sozialisten von heute nicht mehr der engagierte Christ ist, sondern
(wer wiite nicht um diese Misere) der bildungsunwillige, wohlstands-
gesittigte Arbeiter.

Es wird im Folgenden dargelegt, wie christliche Priester angesichts
des sozialen Elendes in Lateinamerika aus ihrem Glauben heraus eine
neue, unerschrockene Sprache sprechen. Es ist eine revolutionire
Sprache; es ist die Sprache der Liebe, die alles sprengen, alles neu
machen will. Es ist eine Sprache, die Tabus angeht, die auf Taten
dringt (selig seid ihr, so ihr’s tut!) und die es nicht mehr ertragt, dafl
eine christliche Scheinordnung, die Verdun, Auschwitz und Vietnam
gezeugt hat, weiterhin fortfihrt, unter dem Siegel des Christentums
und der Freiheit Boses zu zeugen. Daf} ein Priester (Camilo Torres)
und ein Marxist (Che Guevara) in ihrem revolutioniren Anliegen zu
gleichen Schliissen kommen, mag aufzeigen, wie sehr die Liebe zum
miBBbrauchten Mitmenschen — damit sie endlich zu ihrem Recht
komme! — erstarrte Dogmen und Ideologien zu iiberspringen vermag.
Die dem Artikel zu Grunde liegenden Fakten stiitzen sich auf einen
Aufsatz von Galo Martinez aus Montevideo/Uruguay.?

Situation in Latetnamerika

Die breite Volksschicht in Lateinamerika lebt auf einem unter-
menschlichen Niveau. Permanenter Hunger, Arbeitslosigkeit und hohe
Sterblichkeit stoBen auf eine Lebenshaltung der herrschenden Kreise,
die von ausgesuchtem Komfort und kaum vorstellbarem Pomp ge-
zeichnet ist. Auf Grund der wirtschaftlichen Regression wichst das
Elend der Massen mit jedem Tag. Die Produktion hilt mit dem Zu-
wachs der Bevolkerung nicht Schritt. Die herrschende Klasse ihrer-
seits klammert sich an ihren Besitz und ihre Privilegien und es ist
nicht zu hoffen, daB sie freiwillig darauf verzichtet. Diese Gegensitze
zeugen immer groflere soziale Konflikte und mehren das Verlangen
nach Befreiung von diesen unertréglichen Zusténden durch eine Revo-
lution. Diese miilte eine radikale Erneuerung der Gesellschafts-
struktur bringen.

Christliche Gliaubige, Bischéfe und Priester, die tiglich ihr Gewissen
mit diesen beingstigenden Ungerechtigkeiten belastet sehen, haben
es sich zur Pflicht gemacht, die soziale Liige zu entlarven und den
verschiedenen Formen der Gewalt ihre scharfen und unmif}verstiand-
lichen Proteste gegeniiberzustellen. Der verschleierten Gewaltherr-
schaft des Unrechts, dem Leben von Millionen ohne Wiirde und ohne

?«Orientierung» Nr. 8, 30. April 1968

283



Ziel, dem langsamen Sterben unzihliger Menschen wird im Namen
Christi der Kampf angesagt. Die Erlaubtheit der Gewaltanwendung
(aus Notwehr gewissermalen) wird immer hiufiger Thema moral-
theologischer Uberlegungen. Galo Martinez kommt in seinem Aufsatz
zum SchluB, daB «angesichts der Notwendigkeit, eine bestehende
soziale Ordnung von Grund auf zu #ndern, sich der Christ vor die
Entscheidung gestellt sehe, zwischen zwei Wegen zu wihlen. Entweder
glaubt er, auf dem Weg einer fortschreitenden Umwandlung zu einem
hiheren Lebensniveau der Vilker zu gelangen, oder er gibt die Hoff-
nung auf eine friedliche Losung auf und entscheidet sich fiir den Weg
der Gewalt, der die Etappen einer langsamen Entwicklung iiberspringt.
Dies ist das harte Dilemma, das iiber alle personlichen Interessen
hinweg das Gewissen vieler ernster Christen quilt.»

Die Kirche in Lateinamerika hat nun begonnen, auf Privilegien der
weltlichen Macht zu verzichten, um sich mit den Armen und Ent-
rechteten zu identifizieren. Die politische Macht — und mit ihr viele
Christen (!) — sind bestrebt, die aufrithrerischen Priester und Bischofe
zum Schweigen zu bringen. Diese werden beschimpft, der Subversion
bezichtigt und als Marxisten und Kommunisten gebrandmarkt. Im
Folgenden sei kurz von drei Dokumenten die Rede, welche die Haltung
dieser Priester und Bischife niher beleuchtet.

Drei Dokumente

« Manifest der Bischife der Dritten Welt» heiBt das erste bedeutende
Dokument und ist unterschrieben von 18 Bischéfen, neun von ihnen
stammen aus Brasilien. Unter ihnen steht an erster Stelle Dom Helder
Camara, der «rote Bischof», der von den schrecklichen sozialen Pro-
blemen seiner Diozese zutiefst beunruhigt ist. Das Manifest kommt zur
unabinderlichen Einsicht, daB3 viele Vilker der Dritten Welt einen
Strukturwandel herbeifithren miissen. Die Bischofe sind der Ansicht:
«Die Kirche ist mit keinem System unlésbar verbunden, am wenigsten
mit dem internationalen Imperialismus des Geldes. In dem Moment,
in dem ein System zugunsten von Privatinteressen einzelner das
Allgemeinwohl nicht mehr garantiert, mufl die Kirche diese Unge-
rechtigkeit nicht nur anklagen, sondern sie muf sich von diesem Sy-
stem trennen und mit einem anderen, besseren und gerechteren System
zusammenarbeiten.» In diesem Sinne fordern sie Handlungsfreiheit,
um die Treue gegeniiber den Armen dieser Welt verwirklichen zu
konnen. Sie sind der Meinung, daB die Kirche die Reform nicht zu
fiirchten brauche, auch wenn sie mit Gewalt vollzogen wird, weil
schon das herrschende System auf Gewalt gebaut ist und sich nur mit
Gewalt erhilt.

Das zweite Dokument betrifft einen « Brief von 300 brasilianischen
Priestern an ihre Bischife». Darin bekunden sie ihre ernsten Gewis-
sensbedenken und Sorgen angesichts der hohen Kindersterblichkeit

284



und des Hungers eines vom internationalen Kapital ausgeraubten
Volkes. Sie dringen auf ein stirkeres Engagement der Kirche, die
Loslosung vom paternalistischen System, das nur dazu diene, das
satte Biirgertum vom Gefiihl der Schuld zu befreien, ohne daf} die
Wurzeln der Misere bekampft werden, weil «die Kirche in der Praxis
zur brutalen Ausbeutung des Volkes schweigt.» Im weitern verlangen
diese Priester, die das Volk aus der Nihe kennen, von ihrer Hierarchie:
daB SchluB gemacht werde mit dem Paternalismus, der kommerziel-
len Ausbeutung von gewissen Volksandachten, mit einer unwiirdigen,
mit dem Geld verfilzten Sakramentenspendung. Sie fragen: « Kann
von religioser Unterweisung die Rede sein, wenn nichts gesagt wird
von der Theologie der Arbeit, vom Mysterium der sozialen Erlosung,
von den moralischen Forderungen der Gerechtigkeit in den unter-
entwickelten Volkern ?»

Das dritte Dokument ist der Hirtenbrief von Msgr. Parteli, des
Erzbischofs von Montevideo. Er sagt darin dem kleinen Léndchen
Uruguay, es sei die Stunde gekommen, die Wahrheit zu erfahren,
«das heiBt, sich so unterentwickelt zu wissen, wie die iibrigen Lénder
dieses Kontinents.» Er geiBelt aufs schérfste den Imperalismus des
Geldes : « Dieses verwerflicheund versklavende System ist nicht mensch-
lich und daher auch nicht christlich.» AnschlieBend wird die Kor-
ruption des Systems analysiert und gesagt, daB es noch leitende Leute
gebe, «die noch nicht in entsprechender Weise die Notwendigkeit
von griindlichen strukturellen Reformen, die die Not der Stunde
verlangt, wahrnehmen.» Im weitern wird gefordert, da die Gesit-
tigten sich iiberlegen sollten, welches MaB von Gewalt die Lage fiir
jene bedeute, die leiden. Angesichts einer derart belastenden Situation
sei es Siinde, wenn die Christen sich nicht mit grofftem Einsatz
bemiihten, diese Zustinde zu dndern. Wandlungen miiten kommen
_ denn «die Geschichte sei unumkehrbar», und den Christen falle die
Aufgabe zu, diesen ProzeB zu beschleunigen, anstatt zu versuchen,
ihn zu verhindern. Jene, die sich fest an eine bestimmte soziale Ordnung
klammern und jede Gewalt und jeden Wechsel als eine marxistische
Inspiration ablehnen, werden gefragt: « Welche soziale Klasse wollen
Sie verteidigen, oder sind Thnen die Ungerechtigkeiten, die die be-
stehende Ordnung impliziert, nicht bekannt ?» SchluBendlich wird
gefolgert : « Die Kirche als Institution muB sich von jeder Verbindung
mit irgend einer offentlichen, wirtschaftlichen oder sozialen Gewalt
loslosen, selbst wenn ihr Gefahr droht, verfolgt und kritisiert oder
finanzieller Hilfe beraubt zu werden. Wie Christus muf} sie bereit
sein, jenen, die leiden, zu dienen.»

Die Priester, die in diesen Brennpunkten der Auseinandersetzungen
leben, spiiren richtigerweise, «daf} sie nicht weiter in einer Hamlet-
Haltung verharren und nur Worte und wieder Worte predigen diirfen,
wiithrend ihre Briider eine unmenschliche Situation erdulden, die schon
durch sich selbst ein Unrecht gegen den Schopferist.» (Galo Martinez).

285



In dem Gewissens-Dilemma zwischen friedlicher und gewaltsamer
Revolution hat sich der erwihnte Erzbischof Dom Helder Camara
vorlaufig fiir die friedliche entschieden. Er betrachtet es als seine
Berufung, der besitzenden Klasse den Spiegel der Wahrheit vorzu-
halten und gleichzeitig das BewuBtsein der Massen wachzuriitteln.
Aber er respektiert auch die Berufung des Priester-Revolutionirs
Camilo Torres und des Marxisten Che Guevara, und er verhei3t den
Herrschenden die gewaltsame Revolution, wenn sie nicht einem ra-
schen, den Riickstand von 400 Jahren Versklavung und Kolonialismus
aufholenden Strukturwandel zustimmen.

Camilo Torres und Che Guevara

Der Glaube, es gebe keinen besseren Beweis fiir die Liebe zu seinem
Nichsten, als sich bis zur Aufopferung des Lebens in dessen Dienst
zu stellen, bewog den Priester Camilo Torres, sich fiir die gewaltsame
Revolution zu entscheiden. Bevor er untertauchte und mit den Gueril-
leros im Norden Kolumbiens kimpfte, wo ihn am 15.Februar 1966
die todliche Kugel eines Regierungssoldaten traf, schrieb er an Kardi-
nal Concha in einem langen Brief unter anderem: « Wir Christen kon-
nen und miissen gegen die Tyrannei kimpfen. Die gegenwirtige Re-
gierung ist tyrannisch, denn nur 20 Prozent der Wihler unterstiitzen
sie, und ihre Entscheidungen gehen von einer bevorrechteten Minder-
heit aus. — Ich habe auf die Einkiinfte und Vorrechte des Klerus
verzichtet, aber ich habe nicht aufgehort, Priester zu sein. Ich glaube,
daB ich mir der Revolution, das heif3t der Liebe zum Néchsten hingege-
ben habe. Ich habe aufgehort, die Messe zu feiern, um diese Nachsten-
liebe im zeitlichen, wirtschaftlichen und sozialen Bereich verwirklichen
zu konnen. — Wenn mein Nichster nichts mehr gegen mich hat, wenn
die Revolution verwirklicht wurde, dann willich wieder die Messefeiern,
wenn es Gott erlaubt. Ich glaube, daf} ich auf diese Weise dem Gebot
Christi folge: « Wenn du opfernd zum Altare kommst und dich er-
innerst, daB dein Bruder etwas gegen dich hat, so la} dein Opfer am
Altare liegen und gehe, verséhne dich erst mit deinem Bruder und
komme zuriick und bringe dein Opfer dar.»

Vielleicht mag es paradox erscheinen (ist es aber beileibe nicht!),
daB der Marxist Che Guevara, der diese Entscheidung ebenfalls traf
und gleichermaBen dabei sein Leben liel, in seinem Tatmotiv mit
dem Priester Camilo Torres iibereinstimmt. Aber auch er begriindet
seine revolutionire Haltung mit der Liebe zum Niachsten. Nachfolgend
ein Wort von «Che», das er im Jahre 1965 in einer uruguayischen
Wochenzeitung schrieb: « Lassen Sie mich sagen, auch auf die Gefahr
hin, lacherlich zu erscheinen, da} der genuine Revolutionir sich von
den groBen Gefiihlen der Liebe leiten 146t. Es gibt keinen authentischen
Revolutionir, ohne diese Eigenschaft. .. Unsere Revolutionéire miis-
sen diese Liebe zu den Volkern als Pioniere verwirklichen. Das Mal}

286



der gewohnlichen, tiglichen Liebe ist nicht geniigend. .. Alle Tage
muB man kiampfen, damit diese Liebe zu den Menschen in konkreten
Taten sich ausdriicke, in Akten, die als Beispiel und als Mobilisierung
wirken kénnen.» Und im Jahre 1961 sprach er mit sehr besonnenen
Worten in der Aula der Universitit zu den Studenten Uruguays von
der «ultimo ratio», die den Rekurs zur Anwendung der Gewalt als
notwendig erscheinen lasse. «Die Gewalt ist der letzte Ausweg, der
einem Volke schlieBlich verbleibt. Niemals kann ein Volk auf diesen
Rekurs verzichten, aber zu diesem letzten Mittel darf man nur grei-
fen, um gegen jene zu kiampfen, die selbst die Gewalt, und zwar in
verbrecherischer Weise, ausitben. Wenn wir so sprechen — und das,
was ich Ihnen sage, mag Thnen befremdend erscheinen —, wir beschrit-
ten den traurigen und schmerzlichen Weg des bewafineten Kampfes,
der den Tod iiber das ganze Land site, erst, als wir nicht mehr anders
handeln konnten.» Guevara beschloB seine Rede an die uruguayischen
Studenten mit der Forderung, «alle Moglichkeiten eines demokra-
tischen Vorgehens auszuschépfen... ohne Blut zu vergieflen, ohne
daB sich Ahnliches ereigne wie in Kuba; denn» —fiigte er hinzu —«man
weiB wohl, wann der erste Schuf fallt, aber man weil nie, wann der
letzte. Wenn das Streben eines Volkes nach Wohlstand auf fried-
lichem Weg erreicht werden kann, ist dies das Ideal, fiir das man
zu kampfen hat.»

Wer unsere Weltsituation nicht nur politisch und mit dem Kopf
erfahrt, sondern das UbermaB an schlimmen Nachrichten, das taglich
auf uns einhimmert, noch immer mit einem intakten Gewissen ver-
arbeitet, der wird dankbar sein um diese Stimmen, die sich solcher-
maBen manifestieren. Er wird in dieser Weltstunde der Not weniger
nach Dogmen und Ideologien Ausschau halten, als vielmehr nach
dem Map der Niichstenliebe, das diese den notleidenden Menschen und
Volkern in der Tat anheimzustellen vermogen. Es ist an jedem ein-
zelnen von uns, das unsere dazu beizutragen, daBl diese Tat nicht
durch alten Streit und Hader verzdgert wird.

René Mabhrer, Ziirich

287



	Der Aufstand der Priester

