
Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau : Vierteljahresschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund

Band: 60 (1968)

Heft: 10

Artikel: Der Aufstand der Priester

Autor: Mahrer, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-354352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-354352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Aufstand der Priester

« Unsere Irrtümer müssen uns bewuß t
werden, und die Irrtümer der Kirche
sind groß. Lange Zeit hat selbst die
Kirche soziale Pflichten nicht erfüllt
und das Volk über seine sozialen
Rechte und Pflichten nicht
unterrichtet. Die Religion darf nicht Opium
für das Volk sein, sondern muß dazu
dienen, den Menschen zur Freiheit zu
führen.»

Dom Helder Camara, Erzbischof

Wir heutigen Christen wissen um eine lange Zeit, in der das
Christentum zu Gunsten der Besitzenden versagte. Die Botschaft des
Neuen Testamentes, die im Wesentlichen von der Liebe Gottes zu
seinem Geschöpf spricht und denselben erklärt, daß ein Zusammenleben

im Sinne seiner Bestimmung nur möglich werde, wenn jeder
seinen Nächsten liebe wie sich selbst, diese Botschaft wurde von den
christlichen Kirchen jahrhundertelang nicht auf den wirtschaftlichen
Lebensbereich übertragen. Die Mißachtung dieser Liebesbotschaft in
bezug auf diesen Bereich zwang die ausgebeutete Arbeiterklasse und
deren Führer, auf der Höhe ihres Elends zur Selbsthüfe zu greifen,
und mit Walter Dirks darf mit Recht gesagt werden: «Der revolutionäre

Atheismus der Geburtsstunde der Arbeiterbewegung ist unmittelbar
durch die Absenz Gottes, nämlich durch die Abwesenheit der

Christen verursacht. Sie verrieten Christus, als sie die Bedürftigsten
in ihrer spezifischen Bedürftigkeit nicht zu entdecken vermochten. »*

Seit jener fundamentalen Erfahrung ist das Christentum und deren
Vertreter für einen großen Teü der Arbeiterschaft suspekt gebUeben
und noch heute keine reale Kraft, mit der in der weltweiten
Auseinandersetzung um die Etablierung einer gerechten Ordnung zu rechnen
wäre. Heute, da sich die Mächte des Geldes, des Managements und der
brutalen Gewalt immer mehr zusammenbaUen, um die Welt unter das
eiserne Joch ihres Egoismus zu zwingen, erweist sich dieses Mißtrauen
als fataler Umstand. Es ist ein solcher Umstand deshalb, weil immer
brennender offenbar wird, daß unsere todkranke Welt dringend darauf
angewiesen ist, daß alle Kräfte, die aus Liebe zum Nächsten auf eine
grundlegende Änderung der heutigen Gesellschaftsstruktur hintendieren,

sich enger zusammenschließen.
Wenn mit diesem Aufsatz versucht wird, am Beispiel Lateinamerikas

den Soziaüsten, Marxisten und Gewerkschaftern die Haltung
revolutionärer Christen in der säkularisierten Welt von heute aufzu-

1 Walter Dirks in «Bittere Frucht — Der Bolschewismus und die Geschichte des
Christentums» («Frankfurter Hefte», 8/1964).

282



zeigen, so geschieht dies aus zwei Gründen. Erstens möchte ein Beitrag
dazu geleistet werden, daß das oben erwähnte Mißtrauen abgebaut
werden kann und zweitens aus dem Wunsch heraus, daß da und dort
eingesehen werden möchte, daß das Hauptärgernis des überzeugten
Sozialisten von heute nicht mehr der engagierte Christ ist, sondern
(wer wüßte nicht um diese Misere) der büdungsunwülige, wohlstandsgesättigte

Arbeiter.
Es wird im Folgenden dargelegt, wie christUche Priester angesichts

des sozialen Elendes in Lateinamerika aus ihrem Glauben heraus eine

neue, unerschrockene Sprache sprechen. Es ist eine revolutionäre
Sprache; es ist die Sprache der Liebe, die alles sprengen, alles neu
machen will. Es ist eine Sprache, die Tabus angeht, die auf Taten
dringt (seUg seid ihr, so ihr's tut!) und die es nicht mehr erträgt, daß
eine christliche Scheinordnung, die Verdun, Auschwitz und Vietnam
gezeugt hat, weiterhin fortfährt, unter dem Siegel des Christentums
und der Freiheit Böses zu zeugen. Daß ein Priester (Camilo Torres)
und ein Marxist (Che Guevara) in ihrem revolutionären Anliegen zu
gleichen Schlüssen kommen, mag aufzeigen, wie sehr die Liebe zum
mißbrauchten Mitmenschen - damit sie endlich zu ihrem Recht
komme! - erstarrte Dogmen und Ideologien zu überspringen vermag.
Die dem Artikel zu Grunde liegenden Fakten stützen sich auf einen
Aufsatz von Galo Martinez aus Montevideo/Uruguay.2

Situation in Lateinamerika

Die breite Volksschicht in Lateinamerika lebt auf einem unter-
menschUchen Niveau. Permanenter Hunger, Arbeitslosigkeit und hohe
Sterblichkeit stoßen auf eine Lebenshaltung der herrschenden Kreise,
die von ausgesuchtem Komfort und kaum vorsteUbarem Pomp
gezeichnet ist. Auf Grund der wirtschaftUchen Regression wächst das
Elend der Massen mit jedem Tag. Die Produktion hält mit dem
Zuwachs der Bevölkerung nicht Schritt. D:e herrschende Klasse ihrerseits

klammert sich an ihren Besitz und ihre Privilegien und es ist
nicht zu hoffen, daß sie freiwillig darauf verzichtet. Diese Gegensätze
zeugen immer größere soziale Konflikte und mehren das Verlangen
nach Befreiung von diesen unerträglichen Zuständen durch eine
Revolution. Diese müßte eine radikale Erneuerung der Gesellschaftsstruktur

bringen.
ChristUche Gläubige, Bischöfe und Priester, die tägUch ihr Gewissen

mit diesen beängstigenden Ungerechtigkeiten belastet sehen, haben
es sich zur Pflicht gemacht, die soziale Lüge zu entlarven und den
verschiedenen Formen der Gewalt ihre scharfen und unmißverständlichen

Proteste gegenüberzustellen. Der verschleierten Gewaltherrschaft

des Unrechts, dem Leben von Millionen ohne Würde und ohne

2«Orientierung» Nr. 8, 30. April 1968

283



Ziel, dem langsamen Sterben unzähliger Menschen wird im Namen

Christi der Kampf angesagt. Die Erlaubtheit der Gewaltanwendung

(aus Notwehr gewissermaßen) wird immer häufiger Thema

moraltheologischer Überlegungen. Galo Martinez kommt in seinem Aufsatz

zum Schluß, daß «angesichts der Notwendigkeit, eine bestehende

soziale Ordnung von Grund auf zu ändern, sich der Christ vor die

Entscheidung gestellt sehe, zwischen zwei Wegen zu wählen. Entweder

glaubt er, auf dem Weg einer fortschreitenden Umwandlung zu einem

höheren Lebensniveau der Völker zu gelangen, oder er gibt die Hoffnung

auf eine friedliche Lösung auf und entscheidet sich für den Weg

der Gewalt, der die Etappen einer langsamen Entwicklung überspringt.
Dies ist das harte Dilemma, das über alle persönlichen Interessen

hinweg das Gewissen vieler ernster Christen quält.»
Die Kirche in Lateinamerika hat nun begonnen, auf Privilegien der

weltlichen Macht zu verzichten, um sich mit den Armen und
Entrechteten zu identifizieren. Die politische Macht - und mit ihr viele

Christen - sind bestrebt, die aufrührerischen Priester und Bischole

zum Schweigen zu bringen. Diese werden beschimpft, der Subversion

bezichtigt und als Marxisten und Kommunisten gebrandmarkt. Im
Folgenden sei kurz von drei Dokumenten die Rede, welche die Haltung
dieser Priester und Bischöfe näher beleuchtet.

Drei Dokumente

«Manifest der Bischöfe der Dritten Welt» heißt das erste bedeutende

Dokument und ist unterschrieben von 18 Bischöfen, neun von ihnen

stammen aus Brasilien. Unter ihnen steht an erster Stelle Dom Helder

Camara, der «rote Bischof», der von den schrecklichen sozialen

Problemen seiner Diözese zutiefst beunruhigt ist. Das Manifest kommt zur
unabänderlichen Einsicht, daß viele Völker der Dritten Welt einen
Strukturwandel herbeiführen müssen. Die Bischöfe sind der Ansicht:
«Die Kirche ist mit keinem System unlösbar verbunden, am wenigsten
mit dem internationalen Imperialismus des Geldes. In dem Moment,
in dem ein System zugunsten von Privatinteressen einzelner das

Allgemeinwohl nicht mehr garantiert, muß die Kirche diese

Ungerechtigkeit nicht nur anklagen, sondern sie muß sich von diesem

System trennen und mit einem anderen, besseren und gerechteren System
zusammenarbeiten.» In diesem Sinne fordern sie Handlungsfreiheit,
um die Treue gegenüber den Armen dieser Welt verwirklichen zu

können. Sie sind der Meinung, daß die Kirche die Reform nicht zu

fürchten brauche, auch wenn sie mit Gewalt vollzogen wird, weil
schon das herrschende System auf Gewalt gebaut ist und sich nur mit
Gewalt erhält.

Das zweite Dokument betrifft einen «Brief von 300 brasilianischen
Priestern an ihre Bischöfe». Darin bekunden sie ihre ernsten
Gewissensbedenken und Sorgen angesichts der hohen KindersterbUchkeit

284



und des Hungers eines vom internationalen Kapital ausgeraubten

Volkes. Sie drängen auf ein stärkeres Engagement der Kirche, die

Loslösung vom paternalistischen System, das nur dazu diene, das

satte Bürgertum vom Gefühl der Schuld zu befreien, ohne daß die

Wurzeln der Misere bekämpft werden, weil «die Kirche in der Praxis

zur brutalen Ausbeutung des Volkes schweigt.» Im weitern verlangen
diese Priester, die das Volk aus der Nähe kennen, von ihrer Hierarchie:
daß Schluß gemacht werde mit dem Paternalismus, der kommerziellen

Ausbeutung von gewissen Volksandachten, mit einer unwürdigen,

mit dem Geld verfilzten Sakramentenspendung. Sie fragen: «Kann

von religiöser Unterweisung die Rede sein, wenn nichts gesagt wird

von der Theologie der Arbeit, vom Mysterium der sozialen Erlösung,

von den moralischen Forderungen der Gerechtigkeit in den

unterentwickelten Völkern »
Das dritte Dokument ist der Hirtenbrief von Msgr. Parteli, des

Erzbischofs von Montevideo. Er sagt darin dem kleinen Ländchen

Uruguay, es sei die Stunde gekommen, die Wahrheit zu erfahren,

«das heißt, sich so unterentwickelt zu wissen, wie die übrigen Länder

dieses Kontinents.» Er geißelt aufs schärfste den Imperahsmus des

Geldes:« Dieses verwerflicheundversklavende System istnicht menschlich

und daher auch nicht christlich.» Anschließend wird die

Korruption des Systems analysiert und gesagt, daß es noch leitende Leute

gebe, «die noch nicht in entsprechender Weise die Notwendigkeit

von gründlichen strukturellen Reformen, die die Not der Stunde

verlangt, wahrnehmen.» Im weitern wird gefordert, daß die Gesättigten

sich überlegen sollten, welches Maß von Gewalt die Lage für
jene bedeute, die leiden. Angesichts einer derart belastenden Situation
sei es Sünde, wenn die Christen sich nicht mit größtem Einsatz

bemühten, diese Zustände zu ändern. Wandlungen müßten kommen

- denn «die Geschichte sei unumkehrbar», und den Christen falle die

Aufgabe zu, diesen Prozeß zu beschleunigen, anstatt zu versuchen,

ihn zu verhindern. Jene, die sich fest an eine bestimmte soziale Ordnung
klammern und jede Gewalt und jeden Wechsel als eine marxistische

Inspiration ablehnen, werden gefragt: «Welche soziale Klasse wollen

Sie verteidigen, oder sind Ihnen die Ungerechtigkeiten, die die

bestehende Ordnung impliziert, nicht bekannt?» Schlußendlich wird

gefolgert: «Die Kirche als Institution muß sich von jeder Verbindung
mit irgend einer öffentlichen, wirtschaftlichen oder sozialen Gewalt

loslösen, selbst wenn ihr Gefahr droht, verfolgt und kritisiert oder

finanzieller Hilfe beraubt zu werden. Wie Christus muß sie bereit

sein, jenen, die leiden, zu dienen.»
Die Priester, die in diesen Brennpunkten der Auseinandersetzungen

leben, spüren richtigerweise, «daß sie nicht weiter in einer Hamlet-

Haltung verharren und nur Worte und wieder Worte predigen durten,
während ihre Brüder eine unmenschliche Situation erdulden, die schon

durch sich selbst ein Unrecht gegen den Schöpferist.» (Galo Martmez).

285



In dem Gewissens-Dilemma zwischen friedlicher und gewaltsamer
Revolution hat sich der erwähnte Erzbischof Dom Helder Camara

vorläufig für die friedliche entschieden. Er betrachtet es als seine

Berufung, der besitzenden Klasse den Spiegel der Wahrheit vorzuhalten

und gleichzeitig das Bewußtsein der Massen wachzurütteln.
Aber er respektiert auch die Berufung des Priester-Revolutionärs
Camilo Torres und des Marxisten Che Guevara, und er verheißt den
Herrschenden die gewaltsame Revolution, wenn sie nicht einem
raschen, den Rückstand von 400 Jahren Versklavung und Kolonialismus
aufholenden Strukturwandel zustimmen.

Camilo Torres und Che Guevara

Der Glaube, es gebe keinen besseren Beweis für die Liebe zu seinem

Nächsten, als sich bis zur Aufopferung des Lebens in dessen Dienst
zu stellen, bewog den Priester Camüo Torres, sich für die gewaltsame
Revolution zu entscheiden. Bevor er untertauchte und mit den Gueril-
leros im Norden Kolumbiens kämpfte, wo ihn am 15. Februar 1966

die tödliche Kugel eines Regierungssoldaten traf, schrieb er an Kardinal

Concha in einem langen Brief unter anderem: «Wir Christen können

und müssen gegen die Tyrannei kämpfen. Die gegenwärtige
Regierung ist tyrannisch, denn nur 20 Prozent der Wähler unterstützen
sie, und ihre Entscheidungen gehen von einer bevorrechteten Minderheit

aus. - Ich habe auf die Einkünfte und Vorrechte des Klerus
verzichtet, aber ich habe nicht aufgehört, Priester zu sein. Ich glaube,
daß ich mir der Revolution, das heißt der Liebe zum Nächsten hingegeben

habe. Ich habe aufgehört, die Messe zu feiern, um diese Nächstenliebe

im zeitUchen, wirtschaftlichen und sozialen Bereich verwirklichen
zu können. - Wenn mein Nächster nichts mehr gegen mich hat, wenn
die RevolutionverwirkUcht wurde, dannwillichwieder die Messefeiern,
wenn es Gott erlaubt. Ich glaube, daß ich auf diese Weise dem Gebot
Christi folge: «Wenn du opfernd zum Altare kommst und dich
erinnerst, daß dein Bruder etwas gegen dich hat, so laß dein Opfer am
Altare liegen und gehe, versöhne dich erst mit deinem Bruder und
komme zurück und bringe dein Opfer dar.»

Vielleicht mag es paradox erscheinen (ist es aber beüeibe nicht!),
daß der Marxist Che Guevara, der diese Entscheidung ebenfalls traf
und gleichermaßen dabei sein Leben ließ, in seinem Tatmotiv mit
dem Priester Camilo Torres übereinstimmt. Aber auch er begründet
seine revolutionäre Haltung mit der Liebe zum Nächsten. Nachfolgend
ein Wort von «Che», das er im Jahre 1965 in einer uruguayischen
Wochenzeitung schrieb: «Lassen Sie mich sagen, auch auf die Gefahr
hin, lächerUch zu erscheinen, daß der genuine Revolutionär sich von
den großen Gefühlen der Liebe leiten läßt. Es gibt keinen authentischen
Revolutionär, ohne diese Eigenschaft... Unsere Revolutionäre müssen

diese Liebe zu den Völkern als Pioniere verwirklichen. Das Maß

286



der gewöhnlichen, täglichen Liebe ist nicht genügend... Alle Tage
muß man kämpfen, damit diese Liebe zu den Menschen in konkreten
Taten sich ausdrücke, in Akten, die als Beispiel und als Mobüisierung
wirken können.» Und im Jahre 1961 sprach er mit sehr besonnenen

Worten in der Aula der Universität zu den Studenten Uruguays von
der «ultimo ratio», die den Rekurs zur Anwendung der Gewalt als

notwendig erscheinen lasse. «Die Gewalt ist der letzte Ausweg, der
einem Volke schUeßUch verbleibt. Niemals kann ein Volk auf diesen

Rekurs verzichten, aber zu diesem letzten Mittel darf man nur greifen,

um gegen jene zu kämpfen, die selbst die Gewalt, und zwar in
verbrecherischer Weise, ausüben. Wenn wir so sprechen - und das,

was ich Ihnen sage, mag Ihnen befremdend erscheinen -, wir beschritten

den traurigen und schmerzlichen Weg des bewaffneten Kampfes,
der den Tod über das ganze Land säte, erst, als wir nicht mehr anders

handeln konnten.» Guevara beschloß seine Rede an die uruguayischen
Studenten mit der Forderung, «alle Möglichkeiten eines demokratischen

Vorgehens auszuschöpfen... ohne Blut zu vergießen, ohne

daß sich ÄhnUches ereigne wie in Kuba; denn» -fügte er hinzu-«man
weiß wohl, wann der erste Schuß fällt, aber man weiß nie, wann der

letzte. Wenn das Streben eines Volkes nach Wohlstand auf
friedlichem Weg erreicht werden kann, ist dies das Ideal, für das man
zu kämpfen hat.»

Wer unsere Weltsituation nicht nur politisch und mit dem Kopf
erfährt, sondern das Übermaß an schlimmen Nachrichten, das tägUch
auf uns einhämmert, noch immer mit einem intakten Gewissen

verarbeitet, der wird dankbar sein um diese Stimmen, die sich solchermaßen

manifestieren. Er wird in dieser Weltstunde der Not weniger
nach Dogmen und Ideologien Ausschau halten, als vielmehr nach

dem Maß der Nächstenliebe, das diese den notleidenden Menschen und
Völkern in der Tat anheimzustellen vermögen. Es ist an jedem
einzelnen von uns, das unsere dazu beizutragen, daß diese Tat nicht
durch alten Streit und Hader verzögert wird.

Rene Mahrer, Zürich

2S1


	Der Aufstand der Priester

