
Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau : Vierteljahresschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund

Band: 59 (1967)

Heft: 3

Artikel: Kirche, Arbeit, Kapital

Autor: Müller, Oscar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-354272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-354272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEWERKSCHAFTLICHE
RUNDSCHAU

MONATSSCHRIFT DES SCHWEIZERISCHEN GEWERKSCHAFTSBUNDES
ZWEIMONATLICHE BEILAGEN: «BILDUNGSARBEIT» UND «GESETZ UND RECHT»

HEFT 3 - MÄRZ 1967 - 59. JAHRGANG

Kirche, Arbeit, Kapital

Wie beurteilt die katholische Kirche das Verhältnis zwischen Arbeit
und Kapital Auf diese Frage geben die Jesuiten L. de Witte und
O. v. NeU-Breuning in ihrem Buch «Kirche, Arbeit, Kapital»
eingehend Antwort. Das genannte Buch von 374 Seiten ist 1966 im Verlag

Büchergilde Gutenberg, Zürich, erschienen. Die Autoren behandeln

unter anderem die Themen: Die menschliche Person in der
Gemeinschaft - Kirche und Eigentum - Der Arbeiter im Unternehmen
(Mitbestimmungsrecht) - Kapitalismus - Wirtschaftsdemokratie -Die gewerkschaftliche Lage heute - Automatisierung - Wohlfahrtsfunktion

des Staates.
Warum weisen wir ausdrücklich auf dieses Buch hin Es zeigt, daß

heute zwischen Katholizismus und modernem gemäßigtem Sozialismus

viel mehr Gemeinsames besteht, als man sich im allgemeinen in
Arbeiterkreisen vorsteUt. «Kirche, Arbeit, Kapital» baut Brücken
zwischen Katholizismus und SoziaUsmus, zwischen freien und christ-
Uchen Gewerkschaften und fördert somit etwas, was je länger je
dringender wird: gut organisierte Zusammenarbeit der verschiedenen
Richtungen und Gruppen in der Arbeitnehmerschaft.

Um einen EinbUck in «Kirche, Arbeit, Kapital» zu vermitteln und
zu seinem Studium aufzumuntern, versuchen wir nun, die uns am
wichtigsten erscheinenden Partien dieses Buches zusammenfassend
zu skizzieren und zu kommentieren.

Ethik, soziale Frage und Wissenschaften

Nach der Auflassung der katholischen Kirche ist die soziale Frage
in ihrem innersten Kern eine sittUche Frage. Soziale Mißstände sind
letztlich die Folge sittlicher Mißstände. Die Kirche verwirft deshalb
jenes Schlagwort, das lange die sozialistische Arbeiterbewegung
beherrscht hat und lautet: «Zuerst das Fressen, dann die Moral.» Auch
die liberale Behauptung, es bestehe kein Zusammenhang zwischen
Wirtschaftsgesetzen und Sittengesetz und der persönUche Eigennutz
sei der einzige und beste Antrieb des wirtschaftlichen Schaffens, lehnt

65



die Kirche rundweg ab. Sie verwirft das liberale Schlagwort, mit
Bibelsprüchen baue man keine Eisenbahnen und Fabriken. Die Kirche

bleibt aber trotzdem realistisch und lebensnah. Sie vertritt keinen
verstiegenen Idealismus. Sie verkennt nicht die technische und
praktische Seite der Wirtschaft. Sie beurteilt das Verhältnis zwischen
Wirtschaft und Moral folgendermaßen: Richtungweisend für den
Aufbau der Wirtschaft ist gewiß eine Anzahl wirtschaftlicher
Erwägungen, aber auch ein sittliches Urteil. Denn, was immer die
Menschen tun oder lassen, muß von einer sittlichen Grundlage her gelenkt
werden, vor allem, wo es um die Beziehungen der Menschen
untereinander geht. Deshalb gehört es auch zur Aufgabe der Kirche, das
menschliche Gewissen in Hinsicht des sozialen und wirtschaftUchen
Lebens zu schulen und zu erleuchten, wirtschaftliche und soziale Theorien,

Praktiken und Zustände zu beurteilen.
Entschieden verwirft die Kirche die Überschätzung der Natur-,

Sozial- und Wirtschaftswissenschaften und den Glauben, die
Wissenschaften genügten zur Lösung der sozialen Probleme. Wissenschaft
bleibt immer Stückwerk und darf nicht für das Absolute gehalten
werden. Die Wirtschaft darf sich nie von den sittUchen, sozialen und
religiösen Werten trennen. Primär ist der Mensch mit seiner sittlichen
und mitmenschlichen Verantwortung. Eine Haltung, die weder Gott
noch Menschlichkeit als Wert anerkennt, zersetzt jede gesellschaftliche

und staatliche Ordnung und kennt keine Verantwortung. Es ist
falsch zu glauben, die Naturwissenschaften, die Wirtschafts- und
Sozialwissenschaften allein für sich, also ohne Sozialethik, vermöchten
die bestehenden und kommenden sozialen Probleme zu bewältigen.
Es genügt nicht, von den Wissenschaften Wissen, Arbeitsmethoden
und Technik vermittelt zu bekommen. Wir brauchen die Verbindung
der Wissenschaften mit der Sozialethik. Die Hochschulen haben nicht
nur Wissen, sondern auch Charakter und die gültigen Maßstäbe für
ihre Wissenschaften zu vermitteln. Die Studenten haben an der
Hochschule auch etwas zu lernen über die Maßstäbe des Lebens und über
die Ziele der Wissenschaften. Wenn auch für den Wissenschafter die
Wahrheitsfrage eine zentrale Frage ist, so ist doch die zentralste
Frage die Frage nach dem Sinn, nach dem Woher, Wohin und Wozu
aller Wissenschaften und aller Dinge sowie die Verwendung und
Verwertung der Wissenschaften für den Menschen. Ohne allgemeine
Ethik und Sozialethik haben die Wissenschaften letztlich kein
Zentrum und keinen Sinn. Der Grundsatz, Wissenschaft nur um des
Wissens willen, genügt nicht. Die WaL/neit muß zum Guten und
Schönen hinführen, muß den Menschen versittlichen. Die Sozial- und
Wirtschaftswissenschaften müssen letztlich zur gerechten Ordnung
von GeseUschaft, Staat und Wirtschaft führen. «Wo weder Verstand
noch Liebe, weder Religion noch Kraft ist, da ist der Mensch geschlagen

und ohne Hoffnung weder für die Erde noch für den Himmel»,
sagt Gotthelf; und Pestalozzi: «Alle zufälligen Genießungen des

66



Glücks ohne Liebe Gottes und des Nächsten befördern nicht die

menschliche Glückseligkeit, sondern hindern sie.»

Der Mensch in der Gemeinschaft

Für die Kirche ist Ausgangspunkt, Mittelpunkt und Wesensziel

von Staat, Gesellschaft und Wirtschaft der Mensch, die menschliche

Persönlichkeit. Der Mensch ist das Ebenbild Gottes und die Krone
der Schöpfung. Auf den Menschen, auf sein Glück, auf seine beste,

allseitige und vollständige Entfaltung ist alles Irdische hingeordnet.
Das letzte Ziel des Menschen ist aber Gott, die Vereinigung mit Gott
in einem ewigen unendUch glückUchen Leben, das all unsere diesseitigen

Vorstellungen weit übersteigt.
Von diesem Menschenbild her fordert die Kirche Raum für das

selbstverantwortliche und freie Handeln des Menschen. Der Mensch

ist als Ebenbild des Schöpfergottes an erster SteUe für sein Leben,
sein Glück und seinen Lebensunterhalt verantwortlich. Er ist von
Natur aus ein freies Wesen und auf selbstverantwortliches Handeln

angelegt. Er hat von Natur aus das Recht auf die Entfaltung, die

Entwicklung seines körperUchen, geistigen und sittlichen Lebens. Er
hat das Recht auf freie Berufswahl und das Recht auf die Nutzung
der Güter der Erde und deshalb auch das Recht auf Privateigentum.
Die Kirche steht deshalb in unversönlichem Gegensatz zu jeder Art
KoUektivismus, die den Menschen zu einem rechtlosen Rädchen im
Getriebe eines totalen Staates und einer total verstaatlichten
Wirtschaft erniedrigen will.

Der Mensch ist von der Schöpfung her auf ein Leben in der Gemeinschaft

hingeordnet und mit seinem Mitmenschen wesenhaft verbunden.

Nicht nur persönliche Selbständigkeit, sondern ebenso

Mitmenschlichkeit gehört zu seinem innersten Wesen. Nur in der

gegenseitigen Wechselbeziehung und Ergänzung, in einer ununterbrochenen

gegenseitigen Beeinflussung verwirklichen die Menschen sich
selber. Empfangen und geben muß der Mensch, wenn er wahrhaft
Mensch sein will. Der Mensch ist also ein soziales Wesen, das nur in
der Gemeinschaft und im Umgang mit seinesgleichen sich verwirklichen

kann. Zusammenarbeiten und Zusammenleben mit den
Mitmenschen sind die Grundlage und Bedingung für die Personwerdung
des Menschen.

Der Mensch in Staat und Wirtschaft

Ohne Gemeinschaft geht der Mensch zugrunde. Aber nur eine vom
Gemeinwohl her geordnete und aufgebaute Gemeinschaft wird dem

Menschen wahrhaft dienen; nur eine solche Gemeinschaft wird ihm

ermöglichen, sein Lebensglück aus eigener Verantwortung und
Initiative aufzubauen. Den Aufbau und die Ordnung der Gemeinschaft

vom Gemeinwohl her sicherzustellen gegen alle asozialen und egoisti-

,- ~1
()<



sehen Tendenzen, das ist die Aufgabe des Staates. «Den unantastbaren

Lebenskreis der Pflichten und Rechte der menschlichen
Persönlichkeit zu schützen und seine Verwirklichung zu erleichtern, ist
wesentliche Aufgabe der öffentlichen Gewalt», sagt Pius XII. Nach
der Aussage des gleichen Papstes obliegt auch dem Staate die Pflicht,
«jene Gleichgewichtsstörungen im Wirtschaftsleben zu verhüten, die
sich aus der Vielfältigkeit widerstrebender Sonderinteressen der
einzelnen und der Körperschaften ergeben». In «Mater et Magistra»
von Johannes XXIII. lesen wir: «Es ist wahr, die Fortschritte der
wirtschaftlichen Erkenntnis und Produktionstechnik geben
augenscheinlich der staatlichen Führung heute in umfassenderem Maß als
früher Möglichkeiten an die Hand, Spannungen zwischen den
verschiedenen Wirtschaftszweigen, zwischen den verschiedenen Gebieten
ein und derselben Nation wie zwischen den verschiedenen Nationen
auf Weltebene zu mildern; die aus den Schwankungen der
Wirtschaft sich ergebenden Störungen zu begrenzen und durch vorbeugende

Maßnahmen den Eintritt von Massenarbeitslosigkeit wirksam
zu verhindern. Darum ist von der staatlichen Führung, die für die
Gemeinschaft verantwortlich ist, immer wieder zu fordern, daß sie

sich in vielfältiger Weise, umfassender und planmäßiger als früher,
wirtschaftspolitisch betätigt.» - Es hat also der Staat nicht nur
Rechtsstaat, sondern auch Wohlfahrtsstaat zu sein und in dem Maß
und in der Art in das Wirtschaftsleben einzugreifen, «wie es die Wahrung

des rechtverstandenen Gemeinwohles verlangt».
Schon diese wenigen Andeutungen genügen, um zu erkennen, wie

grundlegend sich die katholisch-kirchliche Haltung vom liberalen
Staatsminimalismus unterscheidet, aber auch vom Kollektivismus,
der alles Heil vom Staatsmaximalismus erwartet.

Kirche und Eigentum

Man hat der katholischen Kirche oft eine Überbetonung des

Privateigentums vorgeworfen. Man sah in Arbeiterkreisen nur das
entschiedene Nein der Kirche gegen eine sozialistische Auffassung, nach
welcher die Vergesellschaftung des Sondereigentums alle sozialen
Mißstände beseitigen würde und das Privateigentum die Ursache
aller Übel sei. In der Tat beherrscht aber seit Leo XIII. bis heute alle
päpstlichen Ausführungen und Rundschreiben über soziale Probleme
die fundamentale Lehre, daß das Eigentumsrecht nicht das primäre
Recht des Menschen ist. Nach katholischer Soziallehre ist das erste
Recht des Menschen sein Recht auf ein menschenwürdiges Leben.
Und aus diesem primären Lebensrecht ergibt sich das Recht auf den
Gebrauch und die Nutzung all jener Güter, die für ein menschenwürdiges

Leben nötig sind. Das genannte Lebensrecht und
allgemeine Gebrauchs- und Nutzungsrecht gehen dem Privateigentumsrecht

vor!

68



In seiner Pfingstbotschaft 1941 hat Pius XII. ausdrückhch erklärt:
«In der Tat hat jeder Mensch als vernunftbegabtes Lebewesen von
Natur grundsätzlich das Recht der Nutzung an den materiellen
Gütern der Erde, wenn es auch den Bemühungen der Menschen und den

Rechtsformen der Völker überlassen bleibt, die Verwirklichung dieses

Rechtes näher zu regeln. Dieses grundsätzliche individuelle Nutzungsrecht

kann durch nichts, auch nicht durch andere unbezweifelbare
und anerkannte Rechte auf die äußeren Güter aufgehoben werden.

Denn zweifellos fordert zwar die gottgegebene Naturordnung das

Privateigentum und den freien zwischenmenschlichen Güterverkehr
durch Tausch und Schenken, sowie die Ordnungsbefugnisse der öffentUchen

Gewalt über diese beiden Einrichtungen. Trotz ^Uedeni aber

bleibt doch dies alles dem natürlichen Zweck der Erdengüter unter-
steUt und darf keineswegs von jenem ursprünglichen Nutzungsrecht
aUer losgelöst werden. Es hat vielmehr dazu zu dienen, eine

zweckentsprechende Verwirklichung dieses Rechtes zu ermöglichen.»
Deshalb fordern auch die Päpste unermüdlich eine breite Streuung

des Eigentums, auch des Eigentums an den Produktionsmitteln, die

Entproletarisierung der Massen durch Vermögensbüdung in Arbeiterhand.

Der Staat hat das Recht und die Pflicht, die Rechtssprechung
über das Sondereigentum so zu ordnen, daß sie auf die Erfordernisse
des Gemeinwohles abgestimmt ist und dem sozialen Frieden dient
sowie eine breite Streuung des Eigentums sicherstellt. Die
Rechtsordnung und die Privateigentumsordnung sind also nicht dazu da,

«die Reichen und Plutokraten gegenüber den Armen und
Habenichtsen zu schützen», sondern um zu verhindern, daß der arbeitende
Mensch «einer wirtschaftlichen Abhängigkeit und Unfreiheit ver-
fäUt, die mit seinen Persönlichkeitsrechten unvereinbar ist» (Pius XII.,
September-Botschaft 1944, Weihnachtsbotschaft 1942). Deshalb hat
auch der Staat das Recht, private Industrien und Unternehmen zu
verstaatlichen, wenn die mit ihnen verbundeneübergroße Macht das öffentUche

Wohl gefährden würde (Pius XI. in « Quadragesimo anno»).
Im Rahmen des Gemeinwohles aber fordert die Kirche unbeugsam

das Privateigentum für alle, denn es ist in breiter Streuung eine

unentbehrliche Voraussetzung für das Gemeinwohl und eine gesunde

Gesellschaftsordnung. Johannes XXIII. sagt in «Mater et Magistra»:
«Sowohl die Erfahrung wie die geschichtliche Wirklichkeit bestätigen
es: wo das politische Regime dem einzelnen das Privateigentum auch

an Produktionsmitteln nicht gestattet, dort wird auch die mensch-

Uche Freiheit in wesentlichen Dingen eingeschränkt oder ganz
aufgehoben.» Der Kommunismus bestätigt diese päpstliche Aussage voll
und ganz. Nach katholischer Auffassung ist das Privateigentum ein

natürlicher und unentbehrlicher Anreiz für die persönliche
wirtschaftliche Regsamkeit. Dem Privateigentum kommt grundlegende
Bedeutung zu, «um in der Wirtschaft die Entschlußkraft zu
selbständigem Handeln zu wecken und die Verantwortungsbereiche klar

69



zu umschreiben» (Pius XII.). In «Mater et Magistra» sagt Johannes

XXIII. vom Privateigentum: «Es schützt in wirksamer Weise
die Würde der menschlichen Persönlichkeit und erleichtert die
Ausübung der beruflichen Verantwortung in allen Lebensbereichen. Es
fördert die Ruhe und Beständigkeit des menschlichen Zusammenlebens

in der Famüie und fördert den inneren Frieden und die Wohlfahrt

des Landes.» - All diese kirchlichen Äußerungen über das

Privateigentum haben aber keinen Sinn und werden mißverstanden,
wenn man vergißt, daß die Kirche eine breite Eigentumsstreuung
fordert und das Privateigentumsrecht in den Dienst des primären
und fundamentalen Rechtes des Menschen auf ein menschenwürdiges
Leben und auf die Nutzung der Erdengüter gestellt wissen will.

Kirche und Arbeitslohn

Nach, der Auffassung der Kirche stammt der Wohlstand der Völker
zur Hauptsache aus der Arbeit der Werktätigen. Leo XIII. sagt, die
Arbeit der Werktätigen sei die Quelle des Reichtums der Staaten
(Rerum novarum). Für die Kirche ist die Arbeit eine Äußerung der
menschlichen Person - und der Mensch keine Kaufware. Deshalb gelten

für die Entlohnung der menschlichen Arbeit nicht in erster Linie
Angebot und Nachfrage. Ist die Arbeit die primäre Quelle des
Wohlstandes der Völker, dann hat die Arbeit dem Arbeitnehmer mehr
abzuwerfen, als was er zum Leben unbedingt braucht, also mehr als das
Existenzminimum. Der Arbeiter hat durch seine Arbeit ein
wohlerworbenes Recht, am steigenden Wohlstand teilzunehmen. Er hat das
Recht auf einen Lohn, der ihm ermöglicht, seine Familienlasten zu
tragen, ohne dadurch in Armut abzusinken und auf die Teilnahme
am kulturellen Leben zu verzichten. - Noch mehr: die Arbeit ist auch
die Quelle der Kapitalbildung, wenn auch nicht die alleinige. Arbeit
und Kapital wirken zusammen im Produktionsprozeß. Deshalb
fordert die Kirche, daß der Arbeitnehmer in den Mitbesitz der
Produktionsmittel hineinwachse, das Eigentum breit gestreut sei und der
Lohn zur Bildung von persönlichem Vermögen ausreiche. Sie
verlangt eine Lohnpolitik, welche die Vermögensbildung breitester Kreise
ermöglicht und allen den Weg freilegt für eine Anteilnahme am
Kulturleben. Der Kirche ist die gerechte Verteilung des Volkseinkommens

und Sozialproduktes ebenso wichtig wie ein stetiges Wirtschaftswachstum.

Der Wohlstand eines Volkes bemißt sich nicht nur nach
der FüUe der wirtschaftlichen Güter, sondern auch nach ihrer gerechten

Verteilung. Dies erklärt Johannes XXIII. ausdrücklich in «Mater
et Magistra» im Anschluß an Äußerungen von Pius XII. Ja, er
schätzt die gerechte Verteüung des Sozialproduktes höher ein als die
Güterfülle an sich. AUe sollen vom Sozialprodukt ihren gerechten
Anteil erhalten für die Entfaltung und Vervollkommnung ihrer
Persönlichkeit, denn das ist das Ziel, auf das die Volkswirtschaft ihrer

70



Natur nach hingeordnet ist (Abschnitt 74 des Rundschreibens MM).
Die konkrete Lohnfestsetzung in Franken und Rappen kann sich

aber nach der Auffassung der Kirche nicht im luftleeren Raum
vollziehen: «Um den Entgelt für die Arbeit gerecht zu bemessen, smd

zu berücksichtigen an erster Stelle die produktive Leistung, sodann

die wirtschaftliche Lage des Beschäftigung gebenden Unternehmens,

weiter die Erfordernisse des volkswirtschaftlichen Gemeinwohles,

besonders im Hinblick auf die Vollbeschäftigung, endhch des

weltwirtschaftlichen Gemeinwohles, das heißt des Ineinandergreifens einer

Vielzahl in ihrer Struktur und in ihrer Größe sehr verschieden gearteter

Volkswirtschaften», sagt Johannes XXIII. in «Mater et

Magistra». Eine gesunde Lohnpolitik verlangt deshalb sowohl das

Beachten der sitthchen Normen für die Lohnfestsetzung als auch das

kluge und realistische Beachten der wirtschaftlichen, kulturellen und

sozialen Verhältnisse, innerhalb derer sich die Lohnfestsetzung
vollziehen muß. iiiiUnsere Darstellung der kirchlichen Auffassung vom Arbeitslohn

wäre einseitig und unvollständig ohne ein Wort über die Einstellung
der Kirche zum Zins, zur Unternehmerleistung und zur Abstufung
der Löhne untereinander. In «Quadragesimo anno» hat Pius XI.
ausdrücklich festgehalten, daß weder die Arbeit noch das Kapital
allein die Ursache des Wirtschaftsertrages sei. Deshalb hat auch das

Kapital Anspruch auf angemessene Verzinsung. Wäre das Eigentum
breit gestreut, wie es die Kirche ausdrücklich fordert, dann wäre

auch kein vernünftiger Arbeitnehmer gegen den Zins - und es gäbe

kein Zinsproblem. Anderseits anerkennt die Kirche die Berechtigung
des Leistungslohnes und lehnt es nur ab, den Lohn allem nach der

Leistung zu bemessen. Sie befürwortet keine stumpfsinnige
Gleichmacherei. Besonders fleißige und qualifizierte Arbeit soll auch

entsprechend bezahlt werden. Gleichmacherei lähmt den Leistungswillen

und schädigt deshalb die aUgemeine Wohlfahrt. Es ist auch

gerecht, daß besonders qualifizierte Unternehmerleistung durch entsprechendes

Einkommen honoriert wird. Wer einen besonders qualifizierten

und großen Beitrag an das Sozialprodukt leistet, hat Anspruch

auf eine gehobenere Lebenshaltung, aber nicht auf unsinnigen Luxus.

Auch die Unternehmerarbeit ist ihres Lohnes wert und ist eine Quelle

des Wohlstandes und des Gemeinwohles. Größten Schaden wurde

man dem Gemeinwohl zufügen, wollte man qualifizierter Unternehmerarbeit

die gerechte Honorierung absprechen aus Neid und

kurzsichtiger Gleichmacherei.

Mitbestimmungsrecht - Stellung des Arbeitnehmers
im Betrieb und Unternehmen

Obwohl der Arbeitnehmer den größten Teil seines wachen Lebens

im Unternehmen verbringt und ihm seine besten Kräfte widmet, ist
seine Stellung im Unternehmen höchst befremdend. Er ist der Wei-

71



sungsbefugnis des Unternehmers unterstellt. Der Arbeitnehmer ist
bloßer Befehlsempfänger und hat zu allen Entscheidungen im
Unternehmen nichts zu sagen. Er wirkt an der Kapitalbildung im Unternehmen

mit, hat aber keinen Anteil an diesem Kapital und dessen Ertrag.Der Arbeitnehmer wird mit bloßem Lohn abgefunden. Je länger, jemehr wird diese Stellung des Arbeitnehmers im Unternehmen als
überholt und menschenunwürdig empfunden. Deshalb empfahl schon
Pius XI. in seinem bekannten Rundschreiben « Quadragesimo anno»
eine gewisse Annäherung des Lohnarbeitsverhältnisses an ein GeseUschaft

sVerhältnis. Der Arbeitnehmer sollte auf diese Weise zu einer
Art Mitverwaltung, Mitbesitz und GewinnbeteUigung kommen.
Pius XI. schreibt: «Für den heutigen Stand der gesellschaftlichen
Wirtschaft mag immerhin eine gewisse Annäherung des Lohnarbeits-
yerhältnisses an ein Gesellschaftsverhältnis nach Maßgabe des
Tunlichen empfehlen. Arbeiter und Angestellte gelangen auf diese
Weise zu Mitbesitz oder Mitverwaltung oder zu irgendeiner Art
Gewinnbeteiligung. »

Als in Deutschland nach dem zweiten Weltkrieg die heftigen
Auseinandersetzungen um das Mitbestimmungsrecht einsetzten, zeigte
sich Pius XII. zunächst zurückhaltend gegenüber dem
Mitbestimmungsrecht. Er wies darauf hin, daß das Mitbestimmungsrecht weder
aus der Natur der Unternehmung noch aus dem Lohnarbeitsvertrag
abgeleitet werden könne. Aber in seiner Weihnachtsansprache im
Jahre 1942 prägte er den bedeutungsvollen Satz: «Als notwendigesMittel zu jener von Gott zu seiner Ehre gewollten Beherrschung der
Welt besitzt jede Arbeit ihre unantastbare Würde und ist zugleich
zuinnerst verknüpft mit der Entfaltung der Persönlichkeit.»

Damit ist etwas ganz Entscheidendes gesagt: Die Arbeit ist nicht
nur Mittel zum Erwerb des Lebensunterhaltes, sondern hat im Leben
des Men sehen noch eine andere sehr wesentliche Aufgabe zu erfüllen:
der Entfaltung der Persönlichkeit des arbeitenden Menschen zu
dienen. Wie soll das aber geschehen, wenn der Arbeitnehmer im Betrieb
nur Befehlsempfänger und Untertan ist, wenn ihm jedes
Mitbestimmungsrecht und Entscheidungsrecht verwehrt wird - Solange ein
Mensch nur zu gehorchen hat, wird er weder wirklich ernst genommennoch seine Menschenwürde geachtet; und solange ein Mensch auch
in seinem Berufsleben nicht gelernt hat, Entscheidungen und
Dispositionen zu treffen und dafür die volle Verantwortung zu übernehmen,

ist er auch nicht wirkhch als Charakter reif und erwachsen.
Hier hakt nun Papst Johannes XXIII. ein und schreibt in seinem

Rundschreiben «Mater et Magistra»: «Nicht nur die Verteilung des
Wirtschaftsertrages muß den Forderungen der Gerechtigkeit
entsprechen, sondern auch der gesamte Wirtschaftsvollzug. In der
menschUchen Natur selbst ist das Bedürfnis angelegt, daß, wer
produktive Arbeit tut, auch in der Lage sei, den Gang der Dinge
mitzubestimmen und durch seine Arbeit zur Entfaltung seiner Persönlich-

72



keit zu gelangen. Wenn darum in der Gütererzeugung eine Betriebsordnung

gilt und Verfahren zur Anwendung kommen, die der Würde
des arbeitenden Menschen zu nahe treten, sein Verantwortungsgefühl
abstumpfen oder seine schöpferischen Kräfte lahmlegen, so
widerspricht eine solche Art des Wirtschaftens doch wohl der Gerechtigkeit

; das gilt selbst dann, wenn der Güterausstoß sehr hoch liegt und
die Verteilung nach Recht und Billigkeit erfolgt.»

Mit hohem Güterausstoß und einer gerechten Verteilung des

Sozialproduktes ist also das Ziel der Volkswirtschaft noch nicht erreicht und
herrscht noch keine volle Gerechtigkeit. Die Menschen müssen in
ihrer wirtschaftlichen Betätigung zugleich ihre Selbstbetätigung und
SelbstVerwirklichung finden, zu echter Bewährung und Entfaltung
ihrer PersÖDlichkeit gelangen. Und das ist nur der Fall, wenn nicht
nur die Unternehmer, sondern auch alle Arbeitnehmer verantwortlich
und mitentscheidend im Unternehmen tätig sind. Verantwortungsbewußtsein

und Entscheidungsbefugnis sind die Kennzeichen des

freien und erwachsenen Menschen.
Aus all dem Gesagten ergeben sich die Schlußfolgerungen: Heute

können die Unternehmensverfassung und die Leitungsbefugnis im
Unternehmen nicht mehr allein vom Eigentum her aufgebaut werden.
Die Zeit des reinen Lohnarbeitsverhältnisses ist endgültig vorbei. Die
ganze Entwicklung drängt auf eine Unternehmungsverfassung hin,
durch welche die Arbeitnehmer das Recht erhalten, in voller
Gleichberechtigung mit den Eigentümern über den Gang des Produktionsprozesses

und der Geschicke einer Unternehmung zu entscheiden.
Johannes XXIII. schreibt in «Mater et Magistra»: «Die weitergehende

Verantwortung, die heute in verschiedenen Wirtschaftsunternehmen

den Arbeitern übertragen werden soll, entspricht durchaus
der menschhchen Natur; sie liegt aber auch im Sinn der geschichtlichen

Entwicklung von heute in Wirtschaft, Staat und Gesellschaft.»
Nach der Auffassung der katholischen Kirche ist also nicht nur das

Eigentum, sondern ebensosehr die Arbeit moraUsch berechtigt, die
Geschicke einer Unternehmung zu bestimmen, «denn die Arbeit ist
unmittelbarer Ausfluß der menschlichen Natur und deshalb
wertvoller als Reichtum an äußeren Gütern, denen ihrer Natur nach nur
der Wert eines Mittels zukommt» («Mater et Magistra»). Man
schätzt deshalb auch nach dem Urteil von Johannes XXIII. mit voller

Berechtigung das Einkommen, das auf Arbeitsleistung beruht,
höher als das Einkommen aus Kapitalbesitz. «Das entspricht voU-
kommen dem eigenthchen Wesen der Arbeit. Diese Entwicklung
ist deshalb ein echter Ausdruck menschhchen Fortschritts.» (Vgl.
«Mater et Magistra», Abschnitte 106-108.)

Kirche, Kapitalismus, Sozialismus

Der Liberalkapitalismus hat den Feudalismus und das verknöcherte

Zunftwesen abgelöst. Er hat eine unhaltbar gewordene Feudal-

73



Ordnung überwunden und einer demokratischen Staats- und
Gesellschaftsordnung zum Durchbruch verholfen. Ferner verdanken wir
ihm eine ungeheure Steigerung der Güterproduktion. Viel zahlreicher
sind aber seine negativen Auswirkungen. Viele Bedürfnisse und
Produktivkräfte hat er fehlgeleitet. Er orientiert sich nicht zuerst an den
lebenswichtigen und wertechten Bedürfnissen des Menschen, sondern
vor allem an dem, was am meisten Geld einbringt. Er hat wohl der
Technik und der materiellen Zivilisation machtvolle Impulse gegeben,

gleichzeitig aber zu einer bedenkhchen kulturellen und sittUchen
Verflachung geführt. Denken wir zum Beispiel an den seichten Lesestoff,

die Massenillustrierten, die oberflächliche Vergnügungsindustrie,
an die Flut von Schlagerplatten und wertlosen Filmen, die sich

über die Massen ergießen und auf das Konto des Liberalkapitalismus
zu buchen sind. Bedenklich ist die Uberalkapitalistische Wirtschaftsmoral:

Vergötzung von Geld, Eigentum und Besitz, hemmungslose
Erwerbsgier, die ganz im Diesseits und Materiellen aufgeht, Trennung

der Sozialethik vou den Sozial- und Wirtschaftswissenschaften,
sogenannte wertfreie Nationalökonomie, Ausbeutung der Arbeitnehmer

und Konsumenten. Das Werk des Kapitalismus ist ferner die
Klassengesellschaft, der Zerfall von Gesellschaft und Staat in organisierte

Interessenhaufen, welche die staatliche Willensbildung,
Verwaltung und Rechtssetzung in ihrem eigennützigen Interesse zu
beeinflussen suchen. Die Verteilung des Sozialproduktes vollzieht sich in
der kapitaUstischen Wirtschaft ganz einseitig zugunsten der
Unternehmerschicht, bei der sich wirtschaftUche Macht und der Reichtum
vor allem zusammenballen.

In der heutigen liberalkapitalistischen Wirtschaft liegt die Leitung
der Privatunternehmen noch ausschließlich bei den Unternehmern.
Und diese führen ihre Betriebe vor allem in ihrem persönlichen Interesse

und im Interesse ihrer Gesellschaftsschicht. Die praktisch
eigentumslosen Arbeitnehmer sind darauf angewiesen, durch Arbeit an
fremden Produktionsmitteln nach fremder Unternehmerweisung und
primär im Dienste fremder Unternehmerinteressen ihr Brot zu
verdienen, ohne wesentlichen Einfluß auf die Leitung der Unternehmen
zu haben. Die Arbeitnehmer haben nicht mitzubestimmen, was und
wie produziert wird. So liegt die Leitung des Produktionsprozesses
und die Lenkung des Absatzes weitgehend in den Händen einer
gesellschaftlichen Minderheit, welche in erster Linie die ganze Wirtschaft
von der Kapitalseite und deren Interessen aufbaut und lenkt. Die
Unternehmer sindin der kapitalistischen Wirtschaft Subjekt der
Volkswirtschaft, die große breite Schicht der Arbeitnehmer und
Konsumenten sind nur das Anhängsel der Wirtschaft. Man braucht ja oft
genug den Ausdruck «Wirtschaft» in dem Sinne, daß man damit die
Unternehmer und Kapitalgeber allein meint. Man spricht in einer
Art und Weise, wie wenn die Konsumenten und Arbeitnehmer nicht
zur Wirtschaft gehörten. Dabei ist die möglichst gute Deckung

74



des Bedarfes des ganzen Volkes die erste Aufgabe der Volkswirtschaft.

Heute wird nun niemand, der die katholische Soziallehre kennt,
behaupten wollen, die kathohsche Kirche billige die Uberalkapitali-
stische Wirtschaft. Aber man kann sich fragen: Wie erklärt es sich,
daß die Kirche nicht schon bei der Entstehung des Kapitalismus die
UberalkapitaUstische Wirtschaft scharf verurteilt und ihr eine klare
und gutausgebaute christliche Soziallehre entgegengestellt hat

Es herrschte und herrscht auch heute noch in gewissen kirchlichen
Kreisen ein falscher religiöser Individualismus. Man versteht das
Erlösungswerk Christi nur auf den einzelnen bezogen und vergißt,
daß vor allem das Menschengeschlecht als ein Ganzes durch Christus
erlöst worden ist. Eine falsche Theologie zeitigte also auch eine falsche
soziale Theorie und Praxis.

Dann sagten manche Katholiken, Christus sei kein Sozialreformer
gewesen und das Evangelium enthalte kein Sozialprogramm.
Jahrzehntelang nach der Französischen Revolution nahmen deshalb viele
kirchUche Kreise die Mißstände der kapitalistischen Wirtschaft
einfach hin und wollten sich mit christlicher Wohltätigkeit und kirchlicher

Caritasarbeit begnügen. Diese kurzsichtigen kirchlichen Kreise
verkannten die Notwendigkeit einer starken Gewerkschaftsbewegung

und von wirtschafts- und sozialpolitischen Reformen. Und sie

waren blind für die bestehende Klassengesellschaft und die vorhandenen

Klassengegensätze, blind für die gesellschafthche und staatliche

Macht des Kapitalbesitzes. Teilweise Ueßen sie sich auch vom
LiberaUsmus beeinflussen, der damals jede Staatsintervention und
das Recht der Arbeiterschaft zur Bildung von Gewerkschaften heftig
bekämpfte.

Viele kirchliche Kreise bUeben auch einem autoritär-feudalen
Denken verhaftet und konnten sich das Zusammenwirken von Arbeit
und Kapital im Unternehmen nur so vorstellen, daß die Arbeitnehmer

in einem, wenn auch human gestalteten Unterwerfungsverhältnis
stehen. Das erklärt sich teilweise dadurch, daß in manchen Ländern
der hohe Klerus seiner Herkunft nach der obersten Gesellschaftsschicht

angehörte.
Weitere Erklärungsgründe sind: Jahrzehnte hindurch konnte die

kathohsche Moraltheologie mit den sozialen Problemen, der Berechtigung

gewerkschaftUcher Organisationen, gewerkschaftUcher Kampf-
maßnahmen, Streiks usw. nicht fertigwerden. Auch die christhche
Arbeiter- und Gewerkschaftsbewegung hat lange hart kämpfen müssen

um ihre Existenz in manchen kirchhchen Kreisen. Besonders
konservativ eingestellte kirchUche Kreise glaubten, der LiberalkapitaUs-
mus könne überwunden werden durch eine Rückkehr zu alten patriar-
chaUschen, feudalen oder feudaloiden Verhältnissen. Es brauchte also
Jahrzehnte schwerer und heftiger innerer kirchlicher Auseinandersetzungen,

bis endlich eine klare katholische Sozialethik entstand und

75



bis die Kirche bewußt und offiziell gegen den Liberalkapitalismus
Stellung bezog.

Allzulange haben also viele kirchUche Kreise die Zeichen der Zeit
nicht verstanden und gezögert, den Kapitalismus entschlossen zu
bekämpfen. Diese Tatsache erklärt teilweise und entschuldigt
teilweise das Aufkommen des atheistisch-materialistischen Marxismus,
die Kirchen- und ReUgionsfeindUchkeit des älteren Sozialismus, die
heutige religiöse Gleichgültigkeit vieler Arbeiterkreise. Man darf zwei
gewichtige Umstände nicht übersehen: 1. Bis weit ins 19. und 20.
Jahrhundert hinein hatte das Feudalsystem in machen Ländern
zahlreiche Anhänger in kirchlichen Kreisen, und es gab deshalb auch noch
zahlreiche kirchliche Gegner der Demokratie. 2. Die Verflechtung von
Kirche und Feudalismus: Am Ende der Feudalzeit waren die meisten
Bischofsstühle und Domkapitel mit AdeUgen besetzt. Feudalstaat
und Kirche waren eng, ineinander verflochten. Viele Kleriker amteten
als Grundbesitzer, Zehntherren und Administratoren des Feudalstaates.

Und so traf die berechtigte Kritik des 19. Jahrhunderts am
Feudalismus Feudalherren, Kirche und Christentum in gleicher Weise.
Diese zwei Umstände förderten gewaltig in der vom LiberalkapitaUs-
mus ausgebeuteten und nach Demokratie, Freiheit und gesellschaft-
Ucher Anerkennung strebenden Arbeiterschaft die Meinung, Christentum,

ReUgion und Kirche seien vornehmhch Mittel der Herrschaft.
Diese zwei Umstände begünstigten verhängnisvoll in der Arbeiterschaft

die Abneigung gegen Kirche und Christentum und die Abkehr
von ihnen.

So hatten die Verflechtung von FeudaUsmus und Kirche und das
Verhalten vieler kirchUcher Kreise überaus tragische Folgen. Sie
verleiteten die Arbeiterschaft zu falschen Schlüssen und bereiteten dem
Marxismus den Boden. Dabei ist das Christentum der mächtigste
Bundesgenosse des Arbeiters und wird es bleiben. Die große Kluft
zwischen Theorie und Praxis im Leben vieler gesellschafthch hochgestellter

Christen hat so die soziahstische Arbeiterschaft dazu verleitet,
das Kind mit dem Bade auszuschütten und auf weiten Strecken die
seichte Aufklärungsphilosophie des Bürgertums zu übernehmen. Wären

die Arbeiter nicht nur kämpferische AntikapitaUsten gewesen,
sondern auch entschiedene Christen geblieben, wären sie in Scharen
in die Kirche hineingegangen und hätten sie in der Kirche ihren Einfluß

machtvoll geltend gemacht, viel schneller wäre eine christliche
Sozialethik entstanden. Viel schneUer wäre die Kirche gezwungen
worden, die Menschenrechte gegen den KapitaUsmus zu verteidigen
und durchgreifende Reformen vorzuschlagen. Die Überwindung des
KapitaUsmus wäre sehr wahrscheinhch geglückt. So hat das wohl
verständliche, aber falsche Reagieren der Arbeiterschaft auf Mißstände
und Fehler in der Kirche die Stellungnahme der Kirche gegen den
Kapitalismus sehr erschwert und die Kirche in einen Zweifrontenkrieg
getrieben: die Kirche mußte nicht nur gegen den Liberalismus und

76



KapitaUsmus, sondern auch gegen den atheistisch-materiahstischen
Marxismus kämpfen. Wertvolle soziale kirchUche und christhche
Kräfte wurden durch diesen Zweifrontenkampf lahmgelegt und
aufgerieben.

Bildungsaufgaben der Gewerkschaften

Eine der allerwichtigsten Aufgaben der Gewerkschaften ist heute,
ihre Mitglieder einzuführen in das Verständnis der modernen
Wirtschaft. Nicht vom Wunschdenken, sondern den wirtschaftswissenschaftlichen

Kenntnissen der Gewerkschafter und der Gewerkschaftsführer

hängt zum großen Teil der Erfolg der Gewerkschaftspohtik ab.
Wollen die Gewerkschaften eine erfolgreiche Lohnpolitik betreiben,
dann müssen sie zuerst über eine wirkhch fundierte nationalökonomische

Lohn- und Verteilungstheorie verfügen. Eine gute und erfolgreiche

Praxis läßt sich nur aufbauen auf einer guten und stichhaltigen
Theorie. Insbesondere muß die Gewerkschaftspresse die Arbeitnehmer
mit den wirklichen Zusammenhängen im wirtschaftUchen und
gesellschaftlichen Leben vertraut machen. In jeder Frage müssen die
Gründe für und die Gründe wider klar vor den Lesern ausgebreitet
werden. Der Leser der Gewerkschaftspresse sollte alle Seiten eines
sozialen und wirtschaftlichen Problems vor Augen gestellt bekommen.

Er sollte dazu erzogen werden, selbständig über die Dinge
nachzudenken.

A utomatisierung

Es heißt, die Augen offen zu halten und zu beobachten, welche
Richtung die Entwicklung der Automation einschlägt, und wo sich
Gelegenheit bietet oder die Notwendigkeit herausstellt, berichtigend
einzugreifen. Zum mindesten sollte es gelingen, vermeidbare schmerzliche

Begleiterscheinungen frühzeitig zu erkennen und durch
rechtzeitiges Eingreifen abzufangen. Staat und Verbände werden sich zu
bemühen haben, die Entwicklung nicht einfach laufen zu lassen,
sondern in die Hand zu bekommen, sie zu lenken oder zu regeln.

Einkommenspolitik und Vermögensbildung in Arbeitnehmerhand —

«Sparen ohne Konsumverzicht»

Die Unternehmer behaupten meistens, vermehrtes Sparen in
Arbeitnehmerkreisen genüge, um eine bessere Einkommens- und
Vermögensverteilung zu erreichen. Wie ist diese Unternehmerthese zu
beurteilen Es ist auf folgende Tatsachen hinzuweisen:

Die von den breiten Massen bezogenen Einkommen sind gleich der
Konsumgütermenge, die wir erhalten, wenn wir von der gesamten
Konsumgütermenge des Sozialproduktes den Staats- und
Unternehmerverbrauch abziehen. Die Einkommen der breiten Bevölkerungsschichten

werden - bis auf eine minimale Sparquote - für den
Lebensunterhalt verbraucht, gehen also im Konsum auf. Praktisch ist in

77



der Buchhaltung und Statistik des Volkseinkommens und des
Sozialprodukts die Konsumquote der Arbeitnehmerschaft gleich ihrem
Einkommen. Erhöhten nun die Arbeitnehmer ihre Ersparnisse massiv,
senkten sie ihre Lebenshaltung und ihre Konsumnachfrage stark, so
würden viele Konsumgüter und damit auch viele Investitionen
überflüssig werden. Ein Verzicht auf Konsumgüter, die für den Verbrauch
hergestellt wurden und zum Verbrauch bereithegen, kann also nur
zu Arbeitslosigkeit und zu einer Deflationskrise führen. Der von den
Unternehmern vorgeschlagene Weg zu einer besseren Vermögens- und
Einkommensverteilung ist also ungangbar und schädigt schwer die
ganze Volkswirtschaft. Vermehrtes Sparen und größerer Konsumverzicht

der Arbeitnehmer führen zu keiner gerechteren Verteilung des
Sozialproduktes.

Was ist nun vorzukehren zu einer besseren Verteilung des
Sozialproduktes und Volkseinkommens Lohnerhöhungen zu Lasten des
Unternehmereinkornmens, aber unter einem sehr wichtigen Vorbehalt

: diese Lohnerhöhungen dürfen nicht für den Konsum verwendet
werden, sondern müssen gespart und investiert werden.

Warum dieser Vorbehalt? 1. Wir haben bereits gesehen: die von
den breiten Bevölkerungsmassen bezogenen Einkommen sind heute
praktisch gleich der ihnen für den Konsum zur Verfügung stehenden
Konsumgütermenge. Die Verwendung der Lohnerhöhungen für den
Konsum müßten also notwendigerweise zur Verdampfung der
Lohnerhöhungen in Preissteigerungen führen. 2. Was neben dem Massenkonsum

vom Sozialprodukt noch übrigbleibt, sind der Unternehmerund
Staatsverbrauch sowie die Investitionen.

Aus diesen zwei Sachverhalten folgt ganz logisch, daß Lohnerhöhungen,

die über die den breiten Bevölkerungsmassen zur Verfügung
stehende Konsumgütermenge hinausgehen, gespart werden müssen
und für den Erwerb von Anteilen (Eigentümerrechten) an den
Investitionsgütern in Form von Sparguthaben oder Wertpapieren (Aktien,
ObUgationen, Anteilscheinen) zu verwenden sind. Ist dies nicht der
Fall, so ergeben Lohnerhöhungen nur einen Nachfrageüberhang, der
es den Unternehmern erlaubt, alle Lohnerhöhungen auf die Preise
abzuwälzen.

Es ist allerdings folgende Einschränkung zu machen: Unternehmen
mit einer besonders starken monopolistischen Stellung am Markt wird
es auch dann gelingen, Lohnerhöhungen abzuwälzen, wenn die
Arbeitnehmer und Konsumenten Lohnerhöhungen diszipliniert sparen. Aber
diese Preiserhöhungen werden zu entsprechenden Konsumverzichten
und Nachfragerückgang auf andern Märkten führen, und so wird es
der Gesamtunternehmerschaft nicht mögUch sein, die gesparten
Lohnerhöhungen auf die Preise abzuwälzen.

Eine bessere Verteilung des Sozialproduktes verlangt also: 1.
Lohnerhöhungen auf Kosten des Unternehmereinkommens. 2. Erhöhung
des Arbeitnehmersparens auf Kosten des Unternehmersparens, also

78



«Sparen ohne Konsumverzicht». 3. Sparen und Investieren der
Lohnerhöhungen. 4. Erhöhung des Arbeitnehmerkonsums nur proportional
zur Produktivitätssteigerung der Wirtschaft. 5. Eine gewerkschaftUche

Lohnpolitik, die gleichzeitig verbunden ist mit einer Erziehung
der Arbeitnehmer zu vernünftigem Sparen und zu Disziplin im
Konsumieren, sonst ist die gewerkschaftliche Lohnpolitik nur Nominallohn-

und InflationspoUtik. Die Gewerkschaftsführer müssen
Arbeitnehmern und Konsumenten klarmachen, daß es nicht nur auf die

Lohnhöhe, sondern ebensosehr auf die Lohnverwendung ankommt.
LohnpoUtik ohne gleichzeitige Sparpolitik ist eine Zange, der die eine

Backe fehlt und die deshalb nie zupacken kann.

Staat und Wirtschaft

Das Schlußkapitel von «Kirche, Arbeit, Kapital» beschäftigt sich

mit der Wohlfahrtsfunktion des Staates in der heutigen industriellen
GeseUschaft. Es wendet sich sowohl gegen den liberalen Staatsmini-
maUsmus als auch gegen den kollektivistischen Versorgungsstaat.

Die Wirtschaft funktioniert nicht gesund ohne staathche
WirtschaftspoUtik, auch dann nicht, wenn die einzelnen das ihnen Mög-
Uche tun. Eine gewisse staatliche Lenkung und Einflußnahme auf die

Wirtschaft ist unerläßlich. Es geht nicht ohne konsequente und
systematische Wirtschaftspolitik. Auch punktuelle Interventionen reichen
nicht aus. Es bedarf der ordnungspolitischen Grundsatzentscheidung
und darauf aufgebauter systemgerechter Maßnahmen mit dem Ziel,
der Wirtschaft Gestalt zu geben.

Diese staathche Wirtschaftspolitik darf aber nicht so weit gehen,
daß der Staat sich total und allmächtig an die Stelle der privaten
Wirtschaft setzt und alle Entscheide des privaten Unternehmers und
der Sozialpartner, Gewerkschaften, Konsumenten und Wirtschaftsverbände

an sich zieht. Gesunde staathche WirtschaftspoUtik ist Hilfe
zur Selbsthilfe. Sie schafft den Rahmen, die Voraussetzungen und
Schranken, durch welche die privatwirtschafthche Initiative sich

entfalten kann, aber auch auf das Gemeinwohl ausgerichtet wird.
Verdient soll werden durch Dienst am Volk.

Gesunde staatliche SozialpoUtik ist auch nicht eine Politik auf den

Versorgungsstaat hin. Die staatliche SozialpoUtik darf nicht jede per-
sönUche Anstrengung und Vorsorge und jede private betriebUche

Sozialpolitik, jede gewerkschaftliche Selbsthilfe, Kranken- und Alterskasse,

jede persönliche Unfallversicherung überflüssig machen. Jeder
hat di Pflicht, soweit als möglich aus eigenen Kräften für sich selber

zu sorgen. Es soll deshalb zum Beispiel ein minimaler Selbstbehalt
in der Unfall- und Krankenversicherung beibehalten werden.

Damit ist noch nicht behauptet, daß die heutige staathche
Sozialpolitik nicht mehr ausbaubedürftig sei. Denken wir zum Beispiel an
die Mutterschaftsversicherung, die Kinderzulagen, FamiUenschutz,

79



an die Hilfe für Invahde und Chronischkranke, an heilpädagogische
Maßnahmen für geistig und körperhch behinderte Kinder, an Studienhilfe

an begabte junge Leute aus der Arbeiterschaft.
Nicht zu vergessen sind die internationalen sozialen Verpflichtungen

der modernen Staaten, besonders der westUchen. Aus
ethischhumanitären Gründen wie aus Gründen der Selbsterhaltung haben
sich die westUchen Staaten um die unterentwickelten Länder zu kümmern

und ihnen Entwicklungshilfe zu leisten. Wird der Unterschied
zwischen der Wohlfahrt der westlichen Industriestaaten und dem
Elend der unterentwickelten Länder immer größer, dann wird es
einmal zu einem internationalen Konflikt kommen, indem sich die
unterentwickelten Völker aus Verzweiflung mit Gewalt gegen die reichen
westUchen Staaten wenden. Die Pflicht der modernen westUchen
Industriestaaten zur Sozialpolitik ist deshalb weltweit geworden.Wir sind am Ende unserer Darstellung und Kommentierung des
Werkes «Kirche, Arbeit, Kapital» angelangt. Wir hoffen dadurch
gezeigt zu haben, daß zwischen der katholischen Sozialethik und den
Auffassungen in den freien Gewerkschaften viele Berührungspunkteund Gemeinsamkeiten bestehen und deshalb heute die Voraussetzungen

gegeben sind für ein fruchtbares Gespräch zwischen den
Sozialisten und freien Gewerkschaften einerseits und den Katholiken
und christlichen Gewerkschaften anderseits. Möge auch mancher
Gewerkschafter «Kirche, Arbeit, Kapital» eingehend studieren und
dadurch neue Impulse schöpfen für seine politische und gewerkschaftliche

Tätigkeit. 0scar Müller, Zürich

Ein Briefwechsel zum Mithestimmungsgespräch

Sehr geehrter Herr Bernasconi,
mit großem Interesse habe ich den Artikel von Oscar Müller

«Über das Mitbestimmungsrecht» in der «Gewerkschaftlichen
Rundschau»1 gelesen. Ich fände es für sehr verdienstlich, wenn Sie dieses
Problem zur Diskussion stellen wollten, obwohl es sich dabei, worüberich mir ganz im klaren bin, um ein heißes Eisen handelt.

Leider kann ich Ihnen aber nicht verhehlen, daß ich Ihre redak-
tioneUe Vorbemerkung zum Artikel Oscar Müllers wenig fair finde
Sie apostrophieren darin «religiöse und kirchliche Kreise», indem
Sie ihnen gegenüber den Vorwurf erheben, daß sie der «Idealisierung
der Menschennatur verfallen». Ich weiß nicht, wen Sie dabei genaS
n* mn

haben* Der LeSer muß Ihre Bemerkung natürlich auf
O. v. Nell-Breuning und dann vor allem auf mich gemünzt sehen,

1 «Gewerkschaftliche Rundschau», Heft 1/1967, Seite 1.

80


	Kirche, Arbeit, Kapital

