
Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau : Vierteljahresschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund

Band: 57 (1965)

Heft: 4

Artikel: Die Freiheit der Freizeit : Musse, paradoxe Frucht der industriellen
Arbeitswelt

Autor: Borch, Herbert von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-354174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-354174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Freiheit der Freizeit

Muße, paradoxe Frucht der industriellen Arbeitswelt

Nehmen wir die Ueberflußgesellschaft der Vereinigten Staaten
als Modell, dem sich die Industrienationen der Welt immer mehr
nähern, und das müssen wir wohl, dann steht die neuartige Erfahrung

der Muße als Massenphänomen für uns alle hoch in der
Rangordnung der zu bewältigenden Probleme. Von der Art, wie diese

ümkehrung der Werte, der Ersetzung des Arbeitswerts durch das

Mußeideal oder zumindest durch die Faktizität der Muße als von
Verdienstarbeit befreiter Zeit bewältigt wird, kann die Qualität der
Zukunftsgesellschaft abhängen. Für den einzelnen werden mit dem

unfreiwilligen Einströmen freier Zeit in sein Leben Probleme
aufgeworfen, auf die ihn die letzten Jahrhunderte unvorbereitet gelassen
haben. Denn Muße ist die paradoxe Frucht der industriellen
Revolution des frühen 19. Jahrhunderts, die wiederum eine Frucht
protestantischen Arbeitsethos' ist; sie stellt also einen Umschlag ins

Gegenteil vor. Arbeitsethos führt durch die Zwangsläufigkeit der
Technologie, durch Mechanisierung und Automation, zur Muße als

Massenphänomen. Aber Arbeitsethos in seiner psychologischen Rolle
hört im Menschen nicht ebenso automatisch auf, wie ein Elektronengehirn

rechnet, dem unter anderem er das Danaergeschenk der Muße
verdankt. Also schleicht es sich in den Gebrauch der Muße ein,
pervertiert sie vielleicht.

Aber um einen solchen Satz zu rechtfertigen, müssen wir uns klar
sein, was eigentlich «Muße» ist; und wenn wir dies zu tun versuchen,
gelangen wir von der Muße als individuellem oder (addiert)
Massenphänomen zu der Muße als gesellschaftlichem Phänomen. Dann stellt
sich die Frage, ob Muße eine verwandelnde Kraft für die gesamte
Gesellschaftsstruktur gewinnen könnte, wie ja die Gesellschaft des

antiken Griechenland, in der das klassische Mußeideal verwirklicht
war, strukturell anders war als unsere. Und wenn sie diese Kraft
nicht gewinnt, ist sie dann nicht dazu verurteilt, pervertiert zu werden,

unvereinbar wie sie mit der industriellen Zivilisation zu sein
scheint, deren paradoxe Frucht sie ist?

Der Umschlag von Arbeitsethos in sein Gegenteil, nennen wir es

Muße oder deren Erfüllung mit Lebensgenuß und Glücksstreben,
ist keine neue Erfahrung. Max Weber zitiert in seinen Untersuchungen

über kalvinistische Prädestinationslehre und Kapitalismus John
Wesley: «Die Methodisten werken überall fleißig und sparsam, folglich

vermehrt sich ihr Güterbesitz. Daher wachsen sie entsprechend
an Stolz, Leidenschaft, an fleischlichen und weltlichen Gelüsten
und Lebenshochmut. » Neu ist, daß das, was hier mit puritanischer
Entrüstung beschrieben wird, nicht mehr Folge kapitalistischen
Einzelerfolges ist, der Zustand einer Oberklasse als «Mußeklasse» (um

101



Veblens Ausdruck «Leisure Class» anzuwenden), sondern Zustand
der Massen, und dies ohne ihr individuelles Zutun. Die Mußeoberklasse

verbreitet sich selbsttätig (wenn man von dem sozialen Druck
der Gewerkschaften auf kürzere Arbeitszeit, um die Folgen der
Automation abzufangen, einmal absieht) zur Mußegesellschaft.

Der Mensch steht erst ganz am Anfang der Anstrengung, diesen

ungeheuerlichen Zustand zu durchdenken. Aber in Amerika, wo
das tatsächliche Phänomen am fortgeschrittensten ist, wächst
darüber entsprechend auch die Literatur, Universitäten haben «Studienzentren

über Muße» eingerichtet, Zeitschriften führen ständige
Rubriken für «Leisure», und der Jahresband 1963 der «Encyclo-
paedia Britannica» (amerikanische Ausgabe) hat zum ersten Male
das Stichwort Muße aufgenommen.

Muße - dieser Begriff zunächst unkritisch verwendet - zeigt in
ihrer Tatsächlichkeit folgendes Bild in den USA: 1962 haben
Gewerkschaften zum ersten Male die Viertagewoche oder 32-Stunden-
Woche zu ihrem Ziel erhoben. Einige Lohnkonflikte sind schon sehr
nahe diesem Ziel beigelegt worden. So der New Yorker Zeitungsstreik
Anfang 1963. Seine Erreichung wird bedeuten, daß sich in hundert
Jahren die Arbeitszeit der Massen praktisch halbiert hat, von
durchschnittlich 66 auf 32 Stunden in der Woche.

Nun heißt dies nicht, daß die arbeitenden Massen mit der
Arbeitszeitverkürzung auch mathematisch genau die gleiche Menge von
arbeitsfreier Zeit gewonnen (oder aufgezwungen bekommen) haben.
Millionen benutzen sie für eine zweite Arbeitsstelle. Die gleiche
Produktivitätssteigerung, die die Muße hervorbringt, verlangt hohen
Konsum, auch wenn dieser künstlich angestachelt werden muß; oft
werden Stunden täglich im Auto zwischen Heim und Arbeitsplatz
verbracht; das Maschinenzeitalter hat die Dienste des Handwerks
verkümmern lassen, so daß die Hausreparaturen gewonnene Freizeit
(des Mannes) wieder auffressen. Aber es bleibt doch eine Bilanz
zugunsten arbeitsfreier Zeit, die tief in die Struktur des amerikanischen

Lebens eingreift. Dies gilt für jene Muße, die die
Nabelschnur zum Konsum nicht zerschnitten hat. Wenn man Ferienreisen
einschließt, wird der «Mußemarkt» Amerikas auf die finanzielle
Größenordnung von 40 Mia Dollar geschätzt, das heißt gleichwertig

mit dem gesamten Wohnungsbau oder, um eine noch eindrucksvollere

Zahl zu nennen, auf 80 Prozent des gigantischen Rüstungsetats

der USA. An der Spitze der Mußeindustrien liegt das Motorboot,

dessen größte Baufirma, «Autdoor Marine», in den letzten zehn
Jahren ihre Herstellung um 1192 Prozent steigern konnte.

Wie nicht verwunderlich, ist die Mußezeit zunächst vom Drang
nach physischer Betätigung aufgesogen worden; Oberklassensports,
wie Jagen, Fischen, Reiten, Golf, der Besitz von MotorJachten,
Hausbooten oder wenigstens Außenbordmotoren, privater Schwimmbassins

(verhundertfacht in den letzten 15 Jahren), Tiefsee-Expeditionen,

102



Unterwasserphotographie, sind Aktivitäten der breiten Masse geworden,

ohne dank der Weiträumigkeit des amerikanischen Kontinents
schon als Vermassung sichtbar zu werden.

Muße fördert den Spieltrieb. Auf je 30 bis 40 Millionen werden die

Spieler von Schach und Bridge geschätzt; um Kegelbahnen
gruppieren sich Schlittschuhbahnen, Billardtische, Schwimmbassins.
Bekannt ist die «Do-it-yourself»-Bewegung, für die eine Industrie von
6 Mia Dollar im Jahre die Rohstoffe und Werkzeuge liefert: Tischlern,

Tapezieren, Malen, Gärtnern, Ziegel und Kacheln legen, Wohnraum

anbauen, diese Amateurleistungen sind dem Zwillingsantrieb
der Handwerklosigkeit und der Freizeitbeschäftigung entsprungen.
Die Kurve reicht vom sportlichen Aktivismus bis zur Passivität des

Fernsehens, bei weitem dem mächtigsten Gebieter über die freie
Zeit, am bloßen Umfang gemessen.

Aber fast alle Mußeausfüllung ist «familienzentriert», wie es die
amerikanische Gesellschaft überhaupt nach dem Zweiten Weltkrieg
geworden ist. Die Ethnologin Margaret Mead sagt über die Eingeborenen

ihres eigenes Landes: «Wie es einst als falsch galt, sich so

stark dem Spiel hinzugeben, daß es der Arbeit schadet, so ist es

jetzt falsch, so hart zu arbeiten, daß es dem Familienleben schadet.»

Die puritanische Ueberlieferung, das protestantische Arbeitsethos
scheint auf den Kopf gestellt zu sein. Aber ist es wirklich so?

Die Wertepyramide mag umgekehrt worden sein, der fanatische
Wille zum Erfolg, zum Aufstieg innerhalb der großen
Wirtschaftsbürokratien, der kalvinistische Gedanke, Gott spreche durch den

Gewinn zum Menschen, ist nur noch in wenigen wirksam. Die meisten

sehen das Ideal im «abgerundeten Leben», zentriert in der
Familie und daher vielfach in Mußebeschäftigungen. Sinnvolle
Befriedigung nur in der Arbeit zu finden, ist die Ausnahme, nicht die

Regel. Arbeit erscheint nur noch sinnvoll an der Spitze, das heißt
also für wenige. Aber auch diese von der Technologie bewirkte
Umkehrung der Werte hat doch, um mit Hegel zu reden, den «Volksgeist»

der Amerikaner nicht - noch nicht - verwandelt. Muße darf
nicht Müßigkeit sein. Auch nicht - Kontemplation. Auch nicht nur
die Kunst der guten Konservation. In der Art, wie bisher Muße
gehandhabt wird, steckt noch immer das puritanische Leistungsdenken.

Leistung, nicht bloßes sein, ist das Kriterium auch für
Muße geblieben. Daher ist die Kochkunst als Muße erlaubt, denn
ein Gourmet ist nicht eigentlich müßig. Aber verfehlt dies nicht
den Kern dessen, was Muße sein kann? Wie steht es, wenn Bildung
und Erziehung ihr Inhalt werden? Ist das die Antwort?

Die außerordentliche Fähigkeit der Amerikaner, immer neu zu
lernen, nie «fertig» zu sein, welches Alter man auch erreicht haben

mag, hat sich gleichfalls der Muße bemächtigt. Leitende Angestellte
großer Firmen machen von erhöhter Freizeit Gebrauch, indem sie
das Studium der «Humanities», geisteswissenschaftlicher Fächer

103



oder der Kunst aufnehmen. Die «Zurück-zur-Schule»-Bewegung für
Erwachsene wird auch von Gewerkschaften, den Stiftungen und
natürlich den Universitäten gefördert. Dies alles entspringt subli-
miertem Fortschrittsdenken. Aber entspricht es dem Wesen der
Muße?

Muße mit geistigem Inhalt zu füllen, will der Sorge begegnen, so
wie der französische Soziologe Georges Friedmann es ausdrückt:
«Was wird aus diesen Massen werden, deren Gravitationszentrum
und Gelegenheiten für persönliche Erfüllung nicht mehr in der
Arbeit liegen, sondern außerhalb ihrer. Kann ,Muße4 die Arbeit als
Mittelpunkt des seelischen Gleichgewichts ersetzen? Die Fragestellung

bleibt noch innerhalb der Muße als individuelles Problem.
Sie scheint auch noch nicht die unerbittliche Zwangsläufigkeit der
Bewegung auf immer mehr freie Zeit (eine Forschungsstudie sagt
voraus, daß 1970 nur noch drei von vier Wochen gearbeitet wird)
in Rechnung zu stellen, die mehr verlangt als eine gewissermaßen
psychotherapeutische Betrachtungsweise. (Freud erteilte sinnerfüllter

Arbeit eine seelisch heilende Aufgabe zu.)
Auch der Glaube an die Organisierbarkeit aller Dinge verfehlt

das Wesen der Muße. Diesen Glauben hat ein Direktor des «Nationalen

Verbands für Erholung», Willard Sutherland, in schönem
Selbstvertrauen auf seine eigene Rolle formuliert: «Da der
Durchschnittsbürger unfähig ist, neue Verwendungen seiner Muße zu
erfinden, teilt eine sachverständige Elite eine schwere Verantwortung

für die Entdeckung von Kriterien für die Verwendung von
Mußezeit und dafür, Begeisterung für gemeinsame Zwecke innerhalb

der moralischen Grenzen der Gemeinschaft zu schaffen.» Hier
wird angedeutet, daß Muße auch zu kriminellen oder sexuell
unmoralischen Betätigungsarten führen kann. Das ist ein gewiß berechtigter

Verdacht, aber die Antwort bleibt konventionell. Leistungsethos

verhüllt sich in «Freizeitgestaltung». Oder, anders gesagt, es
handelt sich um einen Austausch von Beschäftigungen, denn, nach
Ansicht von Rüssel Lynes und der vieler anderer Kulturkritiker,
«ist, einfach gefaßt, das Hauptproblem der Muße, Langeweile zu
vermeiden». Dies kann dann, je nach Niveau, auf geistige oder
ungeistige Art geschehen. Doch stellt die technologische Herauf-
kunft eines Ueberflusses an «freier» Zeit für die Massen radikalere
Fragen, und einige Denker haben sich auch an sie herangewagt. Die
radikale Frage lautet: Widerspricht nicht diese paradoxe Frucht
der industriellen Arbeitswelt allen Werten, auf denen die egalitäre,
demokratische Ueberflußgesllschaft wesentlich beruht?

Eine neue Schule amerikanischer Sozialforscher sucht die unkritische

Haltung zum Mußeproblem zu überwinden, indem sie sich
an dem Idealtyp der Muße orientiert, an dem klassischen Ideal der
Mittelmeerantike. Muße, so verstanden, wird dann zu einem
Anspruch an die moderne Gesellschaft, sich zu wandeln. Die Athener

104



unterschieden sprachlich zwischen «ernsthafter Muße», die den
freien Mann und durch ihn die Polis formt, und Muße als Spiel,
als Erholung sowohl von Arbeit wie von Muße im ersteren Sinn.
Ernsthafte Muße war vital wichtig, politisch und religiös, für die
Polis wie den freien Einzelnen; sie bestand aus dem Theater, den
reinigenden Tragödien, der öffentlichen Konversation auf dem
Marktplatz, den athletischen Wettkämpfen, Kunst und Meditation.
Sie stand an der Spitze des Wertsystems, beruhte auf einem bewußten
Sichabfinden mit einem niedrigen Lebensstandard und auf der sozialen

Einrichtung des Sklaventums. Auch wenn man annimmt, daß
sich die moderne Ueberflußgesellschaft der antiken annähert, indem
sie die Aufgabe der Sklaven den Maschinen überträgt, sind die
beiden anderen Voraussetzungen in der heraufkommenden
Mußegesellschaft keineswegs gegeben, und es ist fraglich, wie unter diesen
Umständen Muße anders als in pervertierter Form - gemessen am
klassischen Ideal — die leere Zeit füllen soll.

Paul Goodmann, ein gesellschaftskritischer Erziehungswissenschaf
ter (sein Hauptwerk: «Growing up Absurd», 1960), vertritt

die Anschauung, daß der Stil seines wirtschaftlichen Lebens es
Amerika verbietet, Muße ernsthaft und als vital wichtig für die Nation
zu betreiben. Dies gilt, in abgeschwächtem Maße, für alle westlichen
Industriegesellschaften. Denn was in jener «ernsthaften», nicht
konsumgebundenen Mußeausfüllung vorhanden sein muß, ist nach den
Begriffen von Geld und Profit umsonst, also unwesentlich, wenn
nicht geradezu störend für einen hohen Lebensstandard. Goodmann
schreibt (im «Esquire», Juli 1959):

«Ich beziehe mich auf die peinliche Wahrheit, daß die besten
Dinge im Leben frei sind. Ich glaube, eine ehrliche Selbstprüfung
ergibt für die meisten Menschen, daß ihre fesselndsten und
zufriedenstellendsten Stunden ausgefüllt sind mit Sachen wie freundlichem

sportlichem Wettbewerb, Glücksspielen, Liebe und
Geschlecht, Betrachtung der Natur und des Kosmos, einsamem Lesen,
künstlerischer Arbeit und Religion. Nun, keine dieser Dinge erfordert

den Gebrauch von vielen Gütern, ja umständliche Vorkehrungen
und Ausrüstungen nehmen ihnen ihre Lebendigkeit... Auf der

anderen Seite ist es notwendig, für eine gewinnbringende Wirtschaft
mit Vollbeschäftigung und Wachstum durch neue Investitionen
die Zahl der verbrauchten Güter zu steigern und daher die tieferen
Befriedigungen des Lebens zu verhindern, zu beeinträchtigen oder
zu erniedrigen. In unserer gegenwärtigen politischen und wirtschaftlichen

Ordnung kann eine fortgeschrittene Technologie nicht human
sein. Die Moral der Geschichte ist, die Ordnung zu ändern.»

Sebastian de Grazia und August Heckscher, die beiden
bedeutendsten gegenwärtigen Theoretiker der Muße in Amerika, treiben
die gesellschaftliche Kritik nicht so weit, aber sie stimmen gewiß
dem letzten Satz zu. Auch ihre «Moral» ist, daß das Phänomen der

105



Muße die Gesellschaft, nicht nur den einzelnen, ändern muß, wenn
es positiv und nicht zerstörend wirken soll. Aber sie denken nicht
so sehr an die Aenderung von sozialen Einrichtungen. Der materielle
Erfolg der Ueberflußgesellschaft ist ja die Voraussetzung, daß es
ein positives Problem der Muße überhaupt gibt. Sie denken an eine
Wandlung der Werte und Einstellungen, die sich äußerlich -
zivilisatorisch manifestiert. Sie denken in den Begriffen des «Oeffentlichen

Glücks», wie der Titel des jüngsten Buches von Heckscher
heißt. Public Happines ist die Form, in der das klassische Mußeideal
im Amerika der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts wiederauferstanden

ist, wenn auch erst bei einigen, jedoch einflußreichen Denkern.
Freizeit und Muße sind, wie gesagt, nicht identisch. Die Freiheit

in der Freizeit ist, von ihr im Sinn echter Muße Gebrauch zu machen.
Aber dies verlangt Opfer, so merkwürdig dies klingen mag. Das Opfer
mag sehr wohl unsere Form der egalitären Demokratie und des
warenspeienden Industriesystems betreffen. Die Unvereinbarkeit von
«Demokratie» und Muße im klassischen Sinn (dem einzigen Sinn, in
dem eine Lösung liegt) ist das Grundthema von Sebastian de Gra-
zias großem Werk «Of Time, Work and Leisure», das 1962 als
Forschungsarbeit der Stiftung «Twentieth Century Fund» erschienen
ist. Die Tatsache allein, daß ein solches Werk verfaßt und gefördert
wurde, verweist auf die Bedeutung, die dem Mußeproblem im
amerikanischen Denken zugewachsen ist. Professor de Grazia ist, obwohl
er darauf verzichtet hat, den italienischen Namen seiner Vorfahren
zu anglisieren, nicht etwa ein europäischer Neueinwanderer, ebensowenig

wie August Heckscher, dessen Vorfahren vor mehreren
Generationen aus Deutschland nach Amerika kamen. Es ist dies wichtig,
weil es sich um eine originär amerikanische Denkschule handelt,
nicht um geistigen Import. In dieser «politischen Philosophie der
Muße», wie de Grazia seine Studie nennt, wird die Reichweite des
Problems durch die folgenden Feststellungen, die unversöhnlich
erscheinen, abgesteckt: «Frieden und Wohlstand sind gefährlich,
wenn ein Land nicht weiß, was es mit seiner Muße anfangen soll.»
Und: «Muße bezieht sich auf eine menschliche Zuständlichkeit, die
wenige wünschen und noch wenigere erreichen.»

Muße im klassischen Sinn (Aristoteles' schole) ist Freiheit von
der Notwendigkeit (beschäftigt zu sein). Für Plato, Sokrates, Aristoteles,

Epikur gibt es Glück nur in der Muße, und Muße ist nicht
Spiel und Erholung, die Stärkung für neue Arbeit sind («Recre-
ation», wie es das englische Wort besser ausdrückt), sondern sie wird
um ihrer selbst geübt. Ihre höchsten Formen sind Musik, stellvertretend

für die Herrschaft der Musen, und Kontemplation, Anwendung

der spekulativen Fähigkeit, wie es im Symposion geschah.
Muße, Kontemplation, Glück und Freiheit sind Facetten des
Gleichen. Sie sind auch Staatszwecke, da sie der Polis zugute kommen;
Muße ist gemäß Aristoteles «das einzig mögliche Leben für einen

106



Griechen». Im antiken Rom nahm nur Seneca das griechische Mußeideal

auf, während sonst für die Erbauer des Imperiums der Gegensatz

von otium-negotium galt, der die Muße der Aktion unterordnete.
Aber für Seneca waren die otiosi die Männer, die Zeit für
Philosophie haben, und «nur sie leben wirklich».

Das antike Ideal hat bis in die moderne englische Erziehung
ausgestrahlt, mit der Stellung der «liberal arts», und es hat noch den
Charakter der Amerikaner in der Generation der Gründer (Jeffer-
son) beeinflußt. Doch ist das Leben der Muße überdeckt und
verdrängt seit Renaissance und Reformation; der Westen folgt der
neuen Doktrin, daß die Welt bestehe, damit sie umgeformt werde
(die Florentiner, Leonardo, Giordano Bruno), und Luther heiligte
die Arbeit. Der Schotte Adam Smith errichtete im 18. Jahrhundert
vollends die Wertpyramide, die noch heute herrscht, wenn auch ihre
Grundlage im Sachlichen bedroht ist. Die wirklichen Schöpfer
sind die Arbeiter; der Müßige produziert nicht. Kapitalismus und
Marxismus wurden sich in der Auffassung gleich: daß nur Arbeit
produktiv sei (im Gegensatz zu dem frühen Marx in der «Deutschen
Ideologie», in der er sich für das klassische Mußeideal empfänglich
zeigt).

Wie de Grazias beschreibt, erreichte die Heiligung der Arbeit
ihren Höhepunkt in Amerika:

«Vielleicht ist die Verbindung von Gott und Arbeit nicht mehr
so klar wie früher, aber die Schatten der großen Reformatoren fielen
über die Idee der Arbeit in Amerika Der Amerikaner ohne Arbeit,
oder der Deutsche oder Engländer, ist eine verdammte Seele... Die
moderne Doktrin der Arbeit beeinflußt alle Länder, die ihre
Probleme durch Industrialisierung zu lösen suchen. Sie ist nach
Rußland, nach China, nach Indien gewandert...»

Diese derart vom Arbeitsethos durchtränkte Industriegesellschaft
sieht heute im Westen dank ihrer eigenen Ergebnisse - immer weniger

Spezialisten werden benötigt, um die Hebel der automatisierten
Produktion zu stellen - dem gesellschaftlichen Phänomen der
Massenmuße entgegen. Wie will sie diesen Widerspruch lösen?

Bisher hat sie es in der beschriebenen Weise getan: durch
Ausbruch in die physische Dimension von Spiel und Sport und durch
das, was de Grazia die «Augen- und Bilderbetätigung» nennt, die
«nichtdenkende» Freizeitausfüllung in Fernsehen, Film und
illustrierten Magazinen (mehr als im Lesen, das über das Wort und
damit das Denken geht). Der Maßstab bleibt die Zeit, die abgemessene

Zeit, die mit Arbeit oder ihrem Gegenteil ausgefüllt wird. Aber
nach dem klassischen Ideal «steht in der Muße die Zeit stiU». Diese
Muße, die der «Kultivierung des Geistigen» gilt - und sei es in der
spielerischen Form des Symposiums, der guten Konversation -, ist
eine aristokratische Angelegenheit.

107



TT?aT o
Tr1be,1 dem KemPunk* der Muße in der industriellen

Ueberflußgesellschaft angelangt: Das Problem der freien Zeit istzu einem solchen der Massendemokratie geworden. Aber Demokratie
und Muße sind unvereinbar. De Grazia nimmt es auf sich,diese unpopuläre Meinung auszusprechen. Demokratie und Mußesind unvereinbar, weil etwa eine Ideologie, die nicht auf Zeit undArbeit beruht, untragbar für ein industrielles System ist. Oder:Muße als «Freiheit von Notwendigkeit» steht im Widerspruch zumoptimistischen Fortschrittsglauben, in dem angespanntes Arbeitsethos

sozialen Aufstieg gewährleistet. Auch ist Muße bedürfnislos
im sinne der Güterherstellung.

In einer Zirkulation der Eliten, wie sie selbst Pareto nicht
vorausgesetzt hat, steigt für diesen Denker eine neue Elite herauf, dienichts mehr mit Geld, Machtposition oder Geburt zu tun hat. Da diewahre Muße jenseits der Möglichkeiten der meisten liegt, zerfälltdie Gesellschaft in zwei Klassen: die Minderheit der Mußeklasse,deren Mitglieder, ob reich oder nicht, Liebhaber von Ideen sind,Imaginationen haben, ihr Leben vom gedanklichen Spiel beherrschen

lassen; und die Mehrheit, die dies nicht vermag. Dies ist, wennman davon ausgeht, wie es doch de Grazia tut, daß Unverständnisfür wirkliche Muße einer Ueberflußgesellschaft gefährlich werdenmuß, eine pessimistische Diagnose. Sie besagt eigentlich, daß die
hochgezüchteten Industriegesellschaften schließlich durch die ihnen
technologisch zugefallene Muße korrumpiert werden.

Aber es könnte auch anders kommen, indem sich die Merkmaleder Gesellschaft andern, die unvereinbar mit der Muße sind. Nochgilt in der Gegenwart ein Leben der Muße (immer klassisch verstanden),
wie de Grazia sagt, «als undemokratisch, antisozial, gegenOrganisation und Arbeit gerichtet und gegen die meisten Dinge, fürdie die Menschen arbeiten als gleichgültig gegen Heim, Mutter undvielleicht sogar das Volk. Man sieht, warum der Mensch der Mußeem seltener Vogel ist.» Aber nun entwickelt der Verfasser behutsamdie durchaus unubliche Theorie, daß Demokratie und das

Industriesystem von heute nicht ewig zu bestehen brauchen. Für ihnwar Muße ja m der Polis mit Staat, Politik, Religion verbunden;das Phänomen ist nie allein. Möglicherweise wird sich die politischeSituation wandeln, es kann eine Gesellschaft entstehen, die eher
geeignet ist, Muße als tragendes Element in sich aufzunehmen. DerProfessor denkt hier gelegentlich etwas spenglerisch - der kulturelleGlanz als Spiegelung nachlassender kollektiver Machtimpulse, alsodes «Abstiegs» von Nationen - oder hegelisch im Sinne der Euleder Minerva die nur in der Dämmerung fliegt. Aber es ist doch faszi-merend, daß solche Gedanken führenden amerikanischen Intellektuellen

auf der Hohe der Macht ihres Landes gedacht werden.Auch ist es nicht ohne geschichtliche Logik, sich politische Par-allelerschemungen zum Verfall des Arbeitsethos vorzustellen. Wenn
108



die Massen nicht mehr in Fabriken und Armeen gebraucht werden,
werden Politiker vielleicht auch ein schwächeres Interesse an ihnen
als Wähler haben. Von der Muße her gesehen, ist ein «guter Staat»
nicht der gegenwärtige, in dem das klassische Ideal sogar als
subversiv empfunden werden kann. Ein Staat, in dem die Haltung der
Muße gedeiht, wird eine unmilitant-friedliche Politik treiben, Toleranz

bis zum Verzicht auf große nationale Anstrengungen üben,
konservativ und stabil bis zur Bejahung erblicher Regierungs- und
Besitzformen sein. Auch wenn de Grazia nicht annimmt, daß sich
die amerikanische Demokratie in allen diesen Richtungen entwickelt,kann er sich doch einen Wandel in den Werten denken, die Amerika

dem klassischen Ideal zugänglicher macht. Idole, wie die
Vergötterung des Konsums, der immer wachsenden Produktion, zu denen
das Arbeitsethos geführt hat, können fallen. «Efficiency» in einer
automatisierten Gesellschaft brauchte dann kein Tyrann mehr zu sein.

De Grazia weiß natürlich, daß eine hochindustrialisierte
Massengesellschaft nicht zu dem griechischen Modell zurückkehren kann.
Aber Muße ist nicht apolitisch für ihn; er sieht schöpferische
Einflüsse von einer noch machtlosen «Mußeminderheit» ausgehen. Ein
«Leben guter Qualität» kann schließlich kommen, ein «guter Staat»,
der versuchen wird, «einige der Maximen des Lebens der Muße indie Alltagswelt einzubauen». Das Leben der Muße bleibt für eine
Minderheit reserviert, für die Denker, Künstler, Musiker, für
diejenigen, die Wahrheit in distanzierter, objektiver Weise finden.
Eine «Religion der Wahrheit» ist de Grazias metaphysischer
Hintergrund. Aber die Gesellschaftsstruktur kann sich so ändern, daß
jene Mußeminderheit «einen Hunger im ganzen Land befriedigt»,daß sie nicht mehr vereinzelt ist. Das klassische Ideal der Muße
wird «eines Tages in Amerika möglich sein», wenn auch nicht für
alle. De Grazia nennt nur einen konkreten Anwendungsfall, den
Bau schönerer, organischer Städte, aber er denkt auch an das Leben,
das in ihnen geführt wird, wenn die Stadt von morgen «ein Ort
wird, der auch ein bißchen verrückt ist, wo man flaniert, von vielen
Dingen spricht, gut ißt und trinkt, wo man Schönheit und Licht
überall um sich herum sieht». Ein «menschlicher» Ort.

Und dies ist es wohl, worum es in Wirklichkeit bei der ganzenwissenschaftlichen und publizistischen Debatte geht, was Muße sei,
wie man sie den Massen geben könne, bevor sie aus Langeweile die
Welt m die Luft sprengen: Kann die Industriegesellschaft wieder
vermenschlicht werden? Ist Muße der wenigen und Freizeit der vielen- beeinflußt von den wenigen - die Chance, dies zu vollbringen?

August Heckscher teilt die Ideenwelt de Grazias, aber er ist eher
bereit, sie ganz nahe an die soziale und staatliche Gegenwart
heranzufuhren, zu versuchen, beide zu versöhnen, nicht erst zu warten,bis vieUeicht im 21. Jahrhundert eine neue, der klassischen Muße
genehmere Gesellschaft verwirkUcht ist. Er kann dies um so mehr

109



ja er muß es, weil in seiner Person die Voraussage des Dichters
Robert Frost bei der Amtsübernahme des neuen Präsidenten John
F.Kennedy im Januar 1961, daß ein «goldenes Zeitalter von Poesie

und Macht, ein neues augusteisches Zeitalter» anbrechen werde,
eine erste Gestalt angenommen hat. August Heckscher ist der «Besondere

Berater des Weißen Hauses für die Künste», mit einem
neugeschaffenen Amt betraut.

Eine schmächtige Figur mit buschigem grauem Haar über einem
sanften Poetengesicht, von keinem bürokratischen Apparat sichtbar
umgeben, wirkt Heckscher in seinen gewaltigen Amtsräumen, von
denen man auf das Weiße Haus blickt, so verloren wie sein
Amtsbereich in der hochentwickelten Industriegesellschaft. Aber der

Augenschein trügt. Er ist ungezwungen, liebenswürdig, selbstsicher,
ebenso im Hinblick auf seine Person wie sein Amt. Er glaubt an
die RoUe, die der Staat - jenseits des Wohlfahrtsstaates - für die
Kunst spielen kann, und er sieht den ästhetischen Staat als eine
Antwort auf die Herausforderung der Muße. Es ist dies ein für die
amerikanische Ueberlieferung, in der der Staat als Inkarnation der
Macht potentiell Böses darstellt, revolutionärer Gedanke. Ehe Heckscher

wissen konnte, daß er jemals seine Vorstellungen so nahe dem
Zentrum der Macht werde erproben können, hat er sie in dem Buch
«The Public Happiness» niedergelegt, das etwa gleichzeitig mit
seinem Einzug in den Beraterstab des Präsidenten erschien.

Heckscher kontrastiert, wie andere vor ihm, die materiell so erfolgreiche

Ueberflußgesellschaft mit dem inneren Malaise, das ihre
Mitglieder heimsucht, und verschreibt ihnen ein Rezept: Der Mensch

in der Massengesellschaft muß wieder zu einer «wesentlich
spielerischen, ironischen und abstandnehmenden Haltung» zurückfinden,
wie sie in den klassischen Zeiten anzutreffen war. Trotzdem bleibt
er Bürger der komplexen technischen Gesellschaft, aus der er nicht
ausbrechen kann, um zu einfacheren, naturnaheren Lebensformen
der vor- oder frühkapitalistischen Wirtschaft zurückzukehren. Diese

Verbindung ist nicht unmöglich, wenn man sich auf das «öffentliche

Glück» besinnt.
Die Amerikaner sind das einzige Volk der Welt, von dem man

sagen kann, daß es in ihm gegen die Verfassung verstößt, unglücklich

zu sein. Denn haben sich nicht nach den Worten der
Unabhängigkeitserklärung die Kolonien von England losgesagt, um sich dem

«Verfolg des Glücks» (pursuit of happiness) hingeben zu können?
Die Generationen nach den Gründungsvätern haben dieses Glück
privatisiert zum bloßen Konsumglück. Heckscher will dem Glück
wieder einen öffentlichen Sinn geben: Glück als res publica. Er will
den ästhetischen Staat als Heilmittel gegen die Schäden, die wir
in der Ueberflußgesellschaft davongetragen haben.

In der «Auflösung der Dinge» ist der höchste Widerspruch der
UeberflußgeseUschaft erreicht. Der Bürger wird zum «Verbraucher-

HO



tum» erzogen, Bedürfnislosigkeit ist wirtschaftsfeindlich, aber je
mehr Dinge besessen werden, desto mehr verflüchtet sich das alte
solide Besitzgefühl, in dem Dinge einen menschlichen Bezug haben.
Es setzt ein, was Heckscher die «Entmaterialisierung der Dinge»
nennt: Nicht nur, daß die Teclmik uns mit Gütern überschwemmt,
die rasch verbraucht und rasch ersetzt werden, es ist vor allem, daß

Dinge oft nicht mehr greifbare, nutzbare Dinge sind, sondern
Abstraktionen, «Statussymbole».

Dies ist nur eins der Beispiele für den Vorgang der menschUchen
Selbstentfremdung, die der Verfasser gibt. Seine Originalität, und
sein Beitrag zum Mußeproblem, beginnt, wenn er nach der Heilung
sucht. Er sucht tapfer danach, aus der postmodernen Gesellschaft
wieder eine Heimat für den Geist und den einzelnen zu machen.
Er nennt diejenigen die «wahren Bürger ihrer Zeit», denen (wie
der Autor selbst, so müssen wir annehmen) schon die Ueberwindung

der Entfremdung gelungen ist, und beschreibt ihre Haltung:
«Ueber die Landschaft ihrer Welt spielt ein wechselndes Licht;

was geschieht, sehen sie ein bißchen wie Szenen und Charaktere
in einem Schauspiel. Sie sind Kritiker und wahre Amateure, nicht
gelangweilt, weil selbst Täuschungen interessant sein können, nicht
verzweifelnd, denn Verzweiflung kann nur in ihnen selbst geschehen.
Diesen Leuten ist es durch die Alchemie des Geistes gelungen,
Entfremdung in Abstand zu verwandeln, und aus der Substanzlosigkeit
der Dinge haben sie eine neue Wertordnung geschaffen.»

Wie ist ihnen dies gelungen? Sie besitzen den Geist der Ironie,
das Vermögen, in Widersprüchen zu denken und zu leben, an der
Widersinnigkeit der Welt nicht zu verzagen, sondern ihre Paradoxien
zu begreifen. Nur die «ironische oder dramatische Auffassung» also

kann uns helfen. Aber im Hinblick auf das Mußeproblem doch nur,
wenn der Sprung aus der individualistischen Lösung der Ironie zum
«öffentlichen Glück» getan wird, für das der Staat eine ästhetische
Rolle übernimmt. Die bevorstehende Fülle an Muße, glaubt Heckscher,

zwingt zu der Alternative: Sei ironisch, sei spielerisch, habe
Abstand - oder verkomme in bodenloser nichtssagender Leerheit
deines Lebens.

Gelingt es dem Menschen der Ueberflußgesellschaft, mit dem
Problem der leeren Zeit fertig zu werden, könnte dies der Schlüssel zu
seelischen Räumen sein, in denen das tiefe kulturelle Unbehagen
schwindet.

Das Geschenk der Muße zwingt uns geradezu, ein «fehlendes

Ingredienz unserer Kultur» zurückzugewinnen: eine heitere
Spontaneität, die Fähigkeit, hinter der sichtbaren WirkUchkeit andere
und bedeutendere Ebenen des Wirklichen sehen zu können, ernsthaft

zu spielen. Der Sprung von diesem Lebensgefühl zum «öffentlichen

Glück» führt über den Staat. Heckscher möchte, daß er sich
besonders mit der modernen Architektur verbündet, die Zeichen

111



eines neuen Barocks zeige, eine Betonung des Dramas, des Symbols,

der menschlichen Bezüge im Bauen. «Oeffentliches Glück»
ist im Grunde die Wiederversöhnung von Kunst und Politik. Public
Happiness wird letztlich durch Freude an Kunst, durch das
Entzücken, das sie vermitteln kann, erreicht. Nicht als privater
Verbrauch, sagt Heckscher, sondern als Genuß von Bürgern: durch
ihre Teilnahme an einem Leben, das durch Formen der Kunst, durch
eine ästhetisch erlösende «äußere Landschaft» - vom Menschen
gemacht - humanisiert ist.

So kann auch die Mußezeit der vielen aufhören, ein «schreckenerregender

Ausblick» zu sein, wie sie ein Sozialforscher nennt. Wenn
es genügend Menschen gibt, die jenes fehlende Ingredienz der Kultur

zurückgewonnen haben, den Sinn für Ironie, für das Dramatische,

das Hintergründig-Fragwürdige der Wirklichkeit, für das
ernsthafte Spiel, und ein ästhetischer Staat ihnen die
Wirkungsmöglichkeit gibt, dann wird dies auch die Massengesellschaft
verwandeln.

Denn in der Geschichte kommt das Große auf Taubenfüßen, sagt
Nietzsche. Herbert von Borch im «Monat», Berlin

Die holländische Alters-, Hinterbliebenen-
und Invalidenversicherung

Die Niederlande sind eine Monarchie, die mit dem Parlament
auch gewisse demokratische Einrichtungen übernommen hat. An
der Spitze des Staates steht die Königin. Das bedingt natürlich eine
zentralistische Auffassung im Gegensatz zur Schweiz, wo wir den
Föderalismus als Staatsmaxime kennen. Der Bundesstaat setzt sich
zusammen aus den Kantonen, die ihrerseits wieder autonome
Verwaltungskörper sind. Nicht so in Holland. Holland ist ein Einheitsstaat,

der allerdings in Provinzen aufgeteilt ist, die aber
verwaltungsrechtlich nur ganz begrenzte Autonomie haben. Auch die
Sozialversicherung ist dementsprechend zentralistisch aufgebaut. Die
Spitze der Verwaltung ist im Haag, das Ministerium für Sociale
Zaken, welches die Oberleitung der gesamten Sozialversicherung
hat. Die Alters- und Hinterbliebenenversicherung wiederum ist
besonders in Amsterdam zentralisiert. Es besteht dort ein großes
Gebäude, die sogenannte «Sociale Verzekeringsbank» an der Appollo-
laan 15, am südlichen Stadtrand von Amsterdam, wo etwa 2000
Angestellte für die Alters-, Hinterbliebenen- und Invalidenversicherung

arbeiten. Unsere nachstehenden Ausführungen beziehen sich
auf einen Besuch in den Niederlanden im September 1964. Das
Hauptgebäude der Socialen Verzekeringsbank, deutsch Soziale
Versicherungsbank, die aUerdings mit einer Bank nur wenig zu tun hat,

112


	Die Freiheit der Freizeit : Musse, paradoxe Frucht der industriellen Arbeitswelt

