
Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau : Vierteljahresschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund

Band: 56 (1964)

Heft: 6

Artikel: Die Rolle der Arbeiterbewegung in der Kultur einer humanitären Welt :
nach einem Referat von Prof. Eugen Kogon am Kongress des OeGB
1963

Autor: Kogon, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-354133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-354133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rigsten innerpoUtischen Problems der USA einen entscheidenden

Schritt vorwärtsbringen wird, schließlich ob sich mit einer
Steuersenkung seine wirtschaftliche Kalkulation als berechtigt erweisen

Dr. Robert Adam, Senatspräsident a. D.,
zurzeit Washington DC.

Die Rolle der Arbeiterbewegung
in der Kultur einer humanitären Welt

Nach einem Referat von Prof. Eugen Kogon
am Kongreß des OeGB 1963

Eugen Kogon, Professor für wissenschaftliche Politik an der Technischen

Hochschule in Darmstadt, ist ein bekannter Publizist und Politiker und

ein großer Freund und Förderer der Gewerkschaften. Er lebte bis 1938

in Wien. Im März 1938 wurde er verhaftet und kam nach längerem
Aufenthalt in Wiener Gefängnissen in das Konzentrationslager Buchenwald,

wo er bis 1945 verbleiben mußte. Von ihm stammt das Werk «Der SS-

Staat», eine Analyse der körperlichen und geistigen Unterdrückung in
den Konzentrationslagern. Prof. Dr. Kogon war der Diskussionsleiter

beim Europagespräch 1963 in Wien.

Kultur fängt mit der Arbeit an. Jeder Handgriff setzt den Geist

voraus. Aber deshalb brauchen sie beide noch nicht human zu sein.

Denn man kann sie voneinander trennen, den Geist und die Handgriffe,

die Arbeit und ihr Ergebnis. Merkwürdigerweise nennt sich

die Kultur dann besonders gern die «höhere Kultur». Zu ihr erhält
man nur Zutritt, wenn man sie nicht an ihre Herkunft erinnert, die
als «niedrig» doch nicht gelten dürfte, weil sie mit einer Gesamtheit

von Arbeitsvorgängen identisch ist, sondern lediglich, insofern
sie mit Ausbeutung zu tun hat. Die wird indes in aller Regel
entweder schamhaft verschwiegen oder ganz einfach geleugnet. Auf
den hohen Schulen der Bildung lehrt und lernt man nur das

«Höhere»: die Kultur der alten Griechen an der Akropolis und dem,

was sich damit verbindet, nicht aber das Dasein der 200 000 Sklaven,
die den 20 00 Vollbürgern der Perikleischen Demokratie ihre Kultur

ermögUcht haben; die Kultur der Aegypter wegen der
Pyramiden, die der Totenkult der Könige aus der Fronarbeit ganzer
Generationen waren; die Kultur der europäischen Schlösser, die
das feudale Leben aus den erzwungenen Abgaben der Arbeitenden
architektonisch repräsentierten. Legt man den Maßstab des wahren
Menschenseins an, und zwar für jede Zeit und jedermann, dann
können jene Bauwerke nicht als Ausdruck der Humanität angesehen

werden, und was an bewundernswert großartiger Kunst sonst noch

168



hervorgebracht worden ist, das zeugt zwar häufig in seinem Gehalt
und seinen Wirkungen von einer erstrebten Welt der Humanität,
durch seine Herkunft aus den geseUschaftUchen Verhältnissen
jedoch von der Inhumanität der Ausbeutung.

Indem die Arbeiterbewegung, als die industriewirtschaftUche
Zivilisation eingestzt hatte, von aUem Anfang an und gerade unter den
damaUgen Bedingungen der Unmenschlichkeit die volle Würde der
nun neuartig Ausgebeuteten reklamierte, hat sie, und zwar erstmals
in der Geschichte der Kulturen wirksam, die entscheidende
Veränderung eingeleitet: das Entstehen einer menschenwürdigen, der
humanen Welt.

Ich meine, daß wir es den Pionieren der Humanität, die ihr unter
nicht selten heroischen Opfern für uns alle den Weg bereitet haben,
schuldig sind, ihnen unseren Respekt zu erweisen, ehe wir uns - und
uns wird da keinerlei Heroismus abverlangt - den heutigen
Aufgaben zuwenden, die sich, durch das Verdienst der Vorgänger, unter
wesentlich verbesserten Bedingungen erfüllen lassen.

Damit aus der Ueberschrift dieser Darlegungen kein
Mißverständnis entstehe: Wir zerbrechen uns natürlich nicht die Köpfe
über die müßigen Fragen, was die Generationen nach uns, im Jahre
2000 und später, in den gesellschaftlichen Verhältnissen, die dann
gegeben sein werden, tun und treiben oder nicht tun und treiben
sollen. Ich habe keine Ahnung, ob sie sich vor lauter Wohlstand
langweilen werden, wie besorgte pessimistische Kulturkritiker es

vermuten und voraussagen. Unsere Aufgabe ist es nur, Voraussetzungen

zustande zu bringen, die es erlauben, in einer humanen Welt
das Beste aus sich zu machen. Niemand darf daran objektiv gehindert

sein.
Eine zweite Vorbemerkung richte ich gegen jene, die nichts mehr

von Idealen wissen wollen - Leute, die meinen, sie seien, indem
sie große Ziele ablehnen, die wahren, ja die alleinigen Realisten.
Das ist ein arger Irrtum, der sich für die Arbeitnehmer nur als ver-
hängnisvoU erweisen könnte. Man kann nicht Mensch sein, ohne
an unsere größeren Möglichkeiten zu glauben. Wer vom Menschen
gering denkt, ist entweder ein Reaktionär oder gar ein Faschist.
Fortschritt in der Humanität verlangt Glauben. Wir haben nicht
den geringsten Grund, uns eines solchen Glaubens zu schämen, wir
haben im Gegenteil allen Grund, in einer Welt einerseits des Zweifels,

anderseits von Leistungen, die fast über das Menschliche
hinausgehen, diesen Glauben in jeder Lage, wo es angebracht ist, zu
bekennen. Wenn irgendwo Menschenverachtung ganz und gar und
völlig unangebracht ist, dann in den Reihen derer, die den
Fortschritt keineswegs für abgeschlossen halten.

Die erste der verbesserten Bedingungen, unter denen wir uns
nunmehr anstrengen, ist die, daß die politische Demokratie eine
Selbstverständlichkeit geworden ist. Auch sie ist nicht ohne die

169



Arbeiterbewegung zu dem geworden, was sie heute ist: der seinen

Möglichkeiten und seiner Tendenz nach soziale Rechtsstaat, der

für jedermann eine umfassende und vielfältige politische Mitbestimmung

in grundsätzlicher Gleichberechtigung vorsieht.
Die nächste Bedingung, die den weiteren Fortschritt erleichtert,

ist der erreichte freie Zugang zu jeder Art von notwendiger
Information und zu den Möglichkeiten der Bildung. Es gibt keine Mei-

nungs- und Verhaltensmonopole mehr, die verhindern könnten, daß

Aufklärung stattfindet. Selbstverständlich liegen künstliche Wolkenbänke

über der Landschaft, wer sähe oder wüßte es nicht; fortwährend

finden ideologische Vernebelungen statt, und vielerorts
verharren die erklärten Träger der politischen Selbst- und Mitbestimmung,

die Staatsbürger der Demokratie, was das Wissen um die

gesellschaftlichen Zusammenhänge von heute und die Befähigung
zu Allgemeinwohlentscheidungen anlangt, auch auf der Stufe

schlimmster Primitivität, die leider vielfach auch noch mit einer
sehr selbstsicheren gegenteiligen Einbildung gepaart ist. Aber
wiederum sind dies Mängel im Faktischen und nicht mehr rechtUch

fixierte, durch Herrschaftsmacht aufrechterhaltene Vorurteile.
Die organisatorische Kraft, die die Arbeitnehmerschaft heute

besitzt, der Reichtum an Einrichtungen, die ihr zur Verfügung
stehen, die Mannigfaltigkeit wirksamer Mittel, mit denen sie in die

gesellschaftlichen Prozesse eingreifen kann, bilden zusammen die

dritte verbesserte Bedingung für die ihr zukommende Rolle. Sie

braucht im Wettbewerb der Ideen, der Interessen und der
Einflußmöglichkeiten nicht zu verlieren. Eine Minderheit wünscht gewisse

Vorzugspositionen, die ihr verblieben sind, hauptsächlich
ökonomischer, im besonderen finanzkapitalistischer Art, aufrechtzuerhalten.

Sie wirkt von dort aus machtvoll, in oft raffinierter, immer
in bedenkenfreier Ausnützung der Freiheiten und der Methoden, die
die hochentwickelten Demokratien unseres Typs aUen einzelnen
und gesellschaftlichen Gruppen zur Verfügung halten, auf das

öffentliche Bewußtsein und auf die ihr bedeutsam erscheinenden

Entscheidungen ein. In manchen Ländern, so etwa in der Deut-
sehen Bundesrepublik, sind diese Herrschaftsstellungen sehr fest

ausgebaut, die Politik ist weitreichend von den dort geltenden Vor-
steUungen und zur Geltung gebrachten Wünschen abhängig. Aber
nirgends mehr in den freiheitlich-demokratischen
Industriewirtschaftsländern sind die Interessen des Monopolkapitalismus
unangefochten, und er ist seit langem gezwungen, als Sozialkapitalismus
aufzutreten (was man nicht als vöUig geringfügig zu veranschlagen
braucht). Ueberall stehen die Reformkräfte, insbesondere die
freiheitlich-sozialistischen Bestrebungen im Wettbewerb um die
bestimmenden Einflüsse und den bestimmenden Einfluß. Das Ringen um
die volle Mitbestimmung in aUen Angelegenheiten von überindivi-
dueUer Bedeutung ist nicht abgeschlossen; aber Bezirke des geseU-

170



schaftlichen Lebens, in denen es überhaupt noch nicht begonnen
hätte, gibt es fast nicht mehr.

Im Wege der Evolution ist die Arbeitnehmerschaft auf solche
Weise mehr und mehr in das demokratisch-sozialkapitalistische
System hineingewachsen. Die beachtlichen Vorteile, die sich für
sie dadurch einstellten, haben indes ihre Kehrseite. Die allgemeine
Teilnahme am bürgerlichen Fortschritt in Staat und Wirtschaft hat
zwar den Zustand der Proletarität, wie er einmal gewesen war,
beseitigt. Zwischen den ursprünglich Ausgebeuteten und den einstmals

alleinigen «Herren im Haus» kam es zu gewissen partnerschaftlichen
Ansätzen und Praktiken; sie haben, wie man es heute zu

bezeichnen pflegt, das «soziale Klima» verändert. Aber in der
Folge ist die Arbeitnehmerschaft in allen Ländern, wo nicht besondere

Traditionen sie wenigstens einigermaßen und vorerst noch
davor bewahrt haben, in einem beängstigenden Ausmaß dem
bürgerlichen Materialismus anheimgefallen. Etwas anderes als die ge-
schichtsphilosophische Theorie des sogenannten historischen
Materialismus ist dieser Materialismus vielmehr eine Praxis, die die Kultur

in ein - zugestandenermaßen großartiges — Warenhaus verwandelt

hat.
Der elementare Unterschied von Produktionsmittelbesitz und

-nichtbesitz besteht zwar nach wie vor in den einzelnen Ländern
mehr oder minder weiter, und er ist in vielen von enormer
Tragweite. Aber im Konsum sind die überlieferten Maßstäbe, die
Gebräuche und die Einrichtungen, die den Lebensstil der Stände
voneinander abgrenzten, im ganzen aufgehoben. Das Streben nach
Sozialprestige findet in reichem Angebot die ihm passende Qualität

zur freien Auswahl, nur das Einkommen setzt der Aneignung
im Kauf noch Schranken.

Wer nur die Dynamik dieser Harmonie sieht, täuscht sich jedoch
gleich mehrfach. Die moderne Massengesellschaft, in der
maschinellarbeitsteiligen und organisatorisch arbeitskollektiven Industriewirtschaft

nun als Konsumentengesellschaft urbanistisch, großräumig
und internationalisiert, in einer Reihe von Grundvorgängen unter
wissenschaftlicher Anleitung sich entwickelnd, in ihrem Bewußtsein

von den Massenmedien gesteuert, die sich auf sie eingerichtet
haben, unterliegt einem ständigen, diesen Fortschritt begleitenden
Schwund der menschlichen Substanz. Es ist, als verliere man von
einer bestimmten zivilisatorischen Ausstattung an im gleichen Maße
die innere Souveränität, in den man von außen her Freiheit und
Sicherheit gewinnt. Im übrigen sind wir sozusagen jeden Augenblick

in Gefahr, in die ausbrechenden Krisen der massiven
Unausgeglichenheiten zu geraten, die dieser unserer GeseUschaft
innewohnen — zu schweigen von den Abgründen, die die Rivalität der
beiden feindlichen Totalsysteme vor uns aufgerissen hat und mit
der Aussicht auf die grauenhafteste Vernichtung, vor uns offenhält.

171



Nun wiederholt sich, jetzt auf der Bühne der ganzen Welt, der
Prozeß proletarischen Aufstiegs, begünstigt durch den erdumspannenden

Wettbewerb des kapitalistisch-demokratischen und des
kommunistischen Systems um die Sympathie der Entwicklungsländer, im
besonderen um die Stimmen der «Habenichts»-Staaten in der
Vollversammlung der Vereinten Nationen, in deren Organisation sie
im Verlauf der letzten Jahre aufgenommen werden mußten. Nun
kann man es besser machen, bedeutende Fehler und Mängel
ausschalten, aus Vergangenheit und Gegenwart lernen, alle Erfahrungen
anwenden, den Geist entschlossenster Humanität erneuern, der die
soziale Reformbewegung einst erfüllt hat.

Aber kann man es in der Tat? Kann es die Arbeiterbewegung
noch? Ich bin überzeugt, daß in der Dialektik der Zusammenhänge
die volle Aufgeschlossenheit gegenüber den weltweiten
Existenzproblemen von heute unser aller Blick für die alten und für die
neuen Möglichkeiten schärfen würde.

Der moralisch-politische Grundsatz als allgemeine Maxime des
Handelns der Arbeitnehmerschaft: «Wo eine Situation SoHdarität
erfordert, da sind wir zur Stelle und treten in Aktion!» könnte, das
sieht jedermann leicht ein, Wunder an Verwandlung bewirken. Wir
sind indes weit davon entfernt. Eine seltsame Widersprüchlichkeit
hält uns in Bann: Je umfassender im Zuge der modernen GeseU-
schaftsverhältnisse konsequenterweise unsere Bestrebungen um
Besserstellung des arbeitenden Menschen geworden sind, um so
egozentrischer werden die Interessenhorizonte der einzelnen. Die
Organisationen, ob sie ihnen angehören oder fernbleiben, betrachten sie
mehr und mehr lediglich als Schutzverbände für Vorteile.

Auch die «Fachleute» der Arbeitnehmerorganisationen scheinen
mir in Gefahr zu sein, über den errungenen demokratischen und
sozialen Vorteilen in dem lobenswerten Bestreben, sie bis zur vollen
Gleichberechtigung auszubauen, gewisse «Schichten am Grunde des
ökonomischen Dschungels» einigermaßen aus dem Auge zu
verlieren.

Unsere eigenen europäischen Verhältnisse - ich sehe von den
unterentwickelten Gebieten Italiens ganz ab - sind vielerorts nicht
annähernd so fortschrittlich, wie es sonst GutwilUgen erscheint
und wie WeniggutwiUige es gerne hinstellen.

Junge evangelische Pfarrer haben vor kurzem über die Eindrücke
und Erfahrungen berichtet, die sie in monatelanger freiwiUiger
Schichtarbeit in deutschen Großbetrieben - keineswegs rückständiger

Art — gewonnen haben. Zusammenfassend sagten sie:
Unter der materiellen Einkleidung eines mehr oder weniger kleinbürgerlichen

Wohlstandes weithin eine Nivellierung im Sinne einer geistig-seelischen
Proletarisierung zu konstatieren, das heißt ein Lebensstil der Fremdbestimmung,
der Unselbständigkeit, bar jedes lebendigen, über Quizwissen hinausgehenden
Kontaktes zur ästhetischen, geistigen und geistlichen Kultur des «christlichen

172



Abendlandes»... Immer mit dem Vorbehalt, daß es in allen Bereichen
Ausnahmeexistenzen intakter Humanität gibt, gilt die Bestimmung der Entfremdung
auch für das Verhältnis der Arbeiter untereinander. Daß hier kein spezifisch
proletarisches Verhalten berichtet wird, das daß homo homini lupus - der
Grundsatz, der Mensch sei dem Menschen ein Wolf - allgemein in unserer Gesellschaft

die Beziehungen entfremdet, muß nicht besonders betont werden. Aber
es erstaunt und ernüchtert die Tatsache, daß - trotz der alten sozialistischen
und gewerkschaftlichen Parole der Solidarität - die Haltung der ellbogengebrauchenden

Selbstbehauptung in diesem Maße auch unter den - besonders aufeinander

angewiesenen - Menschen in der Fabrik herrscht. Zu meinen, daß das
allgemeine Gesetz der Tauschgesellschaft, daß einer gegen den anderen steht
und jeder nur seinen persönlichen Vorteil sucht, die Arbeiter verschone, ist eine
Illusion, die nicht zuletzt in der Arbeiterbewegung selbst oft zu idealistischen
Fehleinschätzungen des Solidaritätspotentials geführt hat.

Wenn man zu den berichteten privaten Einstellungen der Arbeiter zum Ver-
halten untereinander noch die Aussagen über ihre enttäuschte und «Ohne-
mich-Haltung zu gesamtgesellschaftlichen Belangen nimmt, so kann man
insgesamt feststellen: Lebensstil und gesellschaftliches Bewußtsein der Arbeiter
sind in starkem Maße durch eine hinnehmende, eine Konsumentenhaltung, durch
Ohnmacht und Ohnmachtbewußtsein, aber auch durch das - zwar wenig artikulierte

- Bewußtsein unheiler Zustände bestimmt... Das stark resignative Element
der «Zukunftslosigkeit» (Walter Dirks) in der heutigen Arbeitnehmerschaft
- resultierend aus Enttäuschungen in der Geschichte der Arbeiterbewegung, aus
einer übermächtigen konservativen Meinungsmache und einer relativen Saturiertheit

- kann und muß überwunden werden... Gerade in einer Zeit, in der die
«professionellen» Organisationen, Parteien und Gewerkschaften weithin in der
Tages- und Opportunitätspolitik aufzugehen drohen, sollten Berichte, Forschungsergebnisse

und Schlußfolgerungen wie die vorliegenden dazu dienen, das
Gespräch und die Aktivität in der Arbeitnehmerschaft selbst, aber auch in Schulen,
Hochschulen und Akademien, in kirchlichen Arbeitskreisen, Jugend- und
Gewerkschaftsgruppen, in der Presse und den anderen Massenkommunikationsmitteln
in Gang zu setzen.

Was der Berichterstatter da vorschlägt, ist notwendig, richtig und
nützlich. Aber es genügt natürlich bei weitem nicht, um jene Kräfte
in Bewegung zu bringen, die erforderlich sind, das Schicksal einer
ganzen Zivilisation zu wenden. Sie können mir darauf antworten,daß so etwas auch die Möglichkeiten der Gewerkschaften
überschreite - sie sind nicht der Staat, sie regieren nicht einmal, sie
könnten in dieser Hinsicht nur Vorschläge machen. Ich bin nicht
der gleichen Meinung. Wer behauptet, die Gewerkschaften seien
innerhalb der pluralistischen Gesellschaft lediglich einer der vielen
Verbände, ein mächtiger Faktor, aber doch nur wie ein paar andere
auch, der verkennt die Bedeutungszusammenhänge unserer geseU-
schaftlich-geistigen Lage und Entwicklung. Was wir überaU brauchen,

sind Kader von Wissenden und solidarisch Handelnden, beides
im Geist einer alles andere als schwärmerischen, vielmehr einer
ganz und gar realistischen Humanität.

173



Es handelt sich nicht um ein Programm sogenannter Eliten -
ausgewählter Leute, die exklusiv geschult, dann in Vorzugsposition
gebracht, durch Sonderrechte ausgezeichnet und mit Herrschafts-
befugnissen versehen werden. Gemeint ist in unserem Fall die
systematisch auffüllende, die bewußt ergänzende Pflege der dem
gegenwärtigen und voraussehbar künftigen gesellschaftlichen
Entwicklungsstand entsprechenden Qualität der demokratischen Repräsentationen,

die aus Wahlen in den verschiedenen Gemeinschaftsbereichen

hervorgehen. Das Reservoir der Kräfte, die zur
Verfügung stehen, ist angesichts der Größe, des Umfangs und der
Schwierigkeit der Aufgaben, die zu bewältigen sind, viel zu gering,
es könnte aber groß genug sein, da die Begabungen in allen
Volksschichten erwiesenermaßen vorhanden sind.

Ich wüßte nicht, wer mehr als die Gewerkschaften dafür in
Betracht käme, über Auswahlgremien, eigene Sonderbildungsstätten,
Spezialstudien, Stiftungen, Stipendien, Prämien, Bewährungsaufgaben,

Forschungsaufträge, Erfahrungsaustauschgruppen und was
der geeigneten Mittel noch mehr sind, ein solches Programm der
zeitgemäßen Wissens- und Verhaltensbildung, mit der sich
politische Aktion verbindet, in Szene zu setzen. Weder die Kirchen
noch die Parteien können es - die einen nicht, weil sie nicht für die
Politik da sind, und die anderen nicht, weil mehr verlangt wird
als Politik. Wer sonst noch? Kein einziger der größeren Interessenverbände,

denn sie alle sind viel partikularer, als es die
Gewerkschaften der Natur der von ihnen vertretenen Sache nach je sein
können.

Natürlich wäre es grotesk, zu erwarten, daß die Gewerkschaften
allein unseren gegenwärtigen Entwicklungsstand entscheidend
ändern und die Kultur einer humanitären Welt zustande bringen
könnten. Ich spreche davon, die erforderlichen Kräfte in Bewegung
zu setzen - zum Beispiel auch in den politischen Parteien und in
den staatlichen Verwaltungen, damit eine Reihe unerläßlicher
Voraussetzungen geschaffen wird, die nur im Möglichkeitenbereich des

Gesetzgebers liegen.
Die Aufgabe, die vor den Führungen der Arbeitnehmerorganisationen

liegt, ist ungewöhnlich, damit sowohl bei uns, in der
industriewirtschaftlichen Hochzivilisation, das nach wie vor gemeinte Ziel
der Einheit von Arbeit und Kultur, die gesellschaftlichen Verhältnisse

verwandelnd, wirksam bleibt, als auch in der Welt der
Entwicklungsländer die Chancen eines Neubeginns auf dem Erkenntnis-
und Erfahrungsniveau, das wir heute besitzen, wahrgenommen
werden.

Ich weiß, daß die Arbeiterbewegung ein Stadium erreicht hat,
in dem der Vorschlag bereits halb phantastisch erscheint, von der
keineswegs geringen gewerkschaftlichen Organisationsplattform aus
das gesellschaftliche Ganze in seinen nahen und weiten Verflech-

174



tungen im Auge zu behalten und es - neben der regulären Bearbeitung

für die Gegenwartszwecke - gezielt auf Zukunft hin zu
beeinflussen.

Ich zitiere meinen Freund Walter Dirks, und aus einer Rede,
die er am 28. Juni 1961 in Berlin auf dem 4. Jahreskongreß der
Gewerkschaft Oeffentliche Dienste, Transport und Verkehr gehalten
hat:

Wir bekommen die gesellschaftliche... Wirklichkeit nicht in den Griff, wenn
wir nicht konkrete Zukunftsvorstellungen, auch auf längere Zeiträume hinaus
erarbeiten, Zukunftsvorstellungen, die vom Zustand der Gesellschaft der Gegenwart

ausgehen und die ihn so verändern wollen, daß wir ihn alle im großen
und ganzen eines Tages als gerecht empfinden.

Man muß sogar den Mut haben, eine Utopie zu entwerfen. Freilich eine reale
Utopie, die aus realen Tatsachen und aus realen Möglichkeiten entwickelt ist.

Das ist genau meine eigene Sicht und Ansicht. Vielleicht scheitern

wir alle, mag sein. Es spricht einiges dafür, daß sich die Menschheit

am Ende dieses Jahrhunderts, wenn sie es erlebt, zumindest
in der dann amerikanisch-europäisch-russischen nördlichen
Hemisphärenzivilisation der Segnungen eines planifizierten Wohlstandes
erfreuen wird.

Wir alle hoffen, daß es uns gelingt, dem Schicksal unserer
Zivilisation die humane Wendung zu geben. Aber die Elemente der
gegenwärtigen gesellschaftlichen Entwicklung sind diesem Bestreben

nicht günstig. Kommunisten in der Emigration unterhielten
sich einmal über die Widerwärtigkeiten der Lage, vergUchen ihre
Sache mit einem Schiff und kritisierten so ziemlich alles — den Bug,
den Kiel, die Planken, die Rahen, die Segel. Bert Brecht, der dabeisaß,

schwieg. Ob er dann zur Analyse nichts beizutragen habe,
wurde er gefragt. «Genossen», lautete seine Antwort, «der Grund,
warum es mit uns nicht vorwärtsgeht, ist einfach: Der Wind weht
nicht.»

So ist es: Im Wohlstand herrscht für die Reform Flaute — dummerweise,

weil sich die Gesellschaft nie besser menschenwürdig
einrichten ließe als in der Hochkonjunktur. Aber ich sage: Wenn der
Wind nicht weht, müssen wir eben rudern.

Also: In die Riemen, Freunde!

Prof. Dr. Eugen Kogon, Darmstadt.

175


	Die Rolle der Arbeiterbewegung in der Kultur einer humanitären Welt : nach einem Referat von Prof. Eugen Kogon am Kongress des OeGB 1963

