Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau : Vierteljahresschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund
Band: 53 (1961)

Heft: 8-9

Artikel: Der Papst und die soziale Frage
Autor: Kreuzer, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-353990

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-353990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Papst und die soziale Frage

Wer erwartet hat, daB3 die Sozialenzyklika Papst Johannes’ XXIIL.
eine revolutionire Aenderung der kirchlichen Soziallehre bringen
werde, verdient die Enttiuschung, die ihm bereitet wurde, denn
eine solche Erwartung war naiv und unrealistisch. Die Uhren des
Vatikans gehen langsamer als die der betriebsamen AuBenwelt, die
katholische Kirche denkt nicht in Jahren, sondern in Jahrhunderten,
wenn sie Entscheidungen trifft — und nimmt dafiir in Kauf, daB sie
mitunter um Jahrzehnte hinter der geschichtlichen Entwicklung
zuriickbleibt.

Wenn man den Inhalt einer pipstlichen Sozialenzyklika beurteilen
will, muBl man dieses der Kirche eigene Zeitmal} beriicksichtigen.
Man darf daher auch nicht nach offenen Gegensitzen zwischen der
neuen Enzyklika und ihren beiden Vorgingerinnen suchen, die vor
vierzig bzw. vor siebzig Jahren veroffentlicht wurden, sondern man
muB beachten, wie sich die Akzente leise verschoben, wie sich die
Formulierungen gewandelt haben. Wenn man so vergleicht, ist ein
Fortschritt, ein Zug zur Aufgeschlossenheit nicht zu verkennen.
Insofern hat Papst Johannes XXIII. die Hoffnungen aller jener
Katholiken, die gegen das traditionelle Biindnis von geistlicher Welt-
fremdheit und weltlicher Riickstandigkeit ankidmpfen, nicht ent-
tauscht.

Diese Anerkennung der positiven Tendenz wollen wir voranstellen,
wenn wir uns mit dem Inhalt des papstlichen Rundschreibens
kritisch auseinandersetzen. Und wir wollen hinzufiigen, dal wir
nicht Kritik an der Religion iiben, nicht Kritik an Glaubenslehren,
sondern Kritik an sozialpolitischen Ansichten, die wohl mit Auto-
ritdt, aber natiirlich ohne den Unfehlbarkeitsanspruch des religiosen

Dogmas vorgetragen werden.
*

Die katholische Soziallehre wird zwar auf die Religion zuriick-
gefiihrt, hat aber keine unmittelbare Verankerung im Glauben. Sie
enthilt die Lehrmeinung katholischer Philosophen, die im Laufe
von Jahrhunderten ausgebildet worden ist und sich heute haupt-
sichlich als «katholische Naturrechtslehre» prasentiert. Naturrecht
— das will besagen, daB die grundlegenden Normen des mensch-
lichen Zusammenlebens von der Natur her gegeben sind und dem
Willen des Schopfers entsprechen. Diese Naturrechtslehre anerkennt
dabei zwei einander zumindest scheinbar entgegengesetzte Prin-
zipien: das «Subsidiaritatsprinzip> und das «Autorititsprinzip».

Das erste Prinzip fordert, daB die Gemeinschaft nur jene Auf-
gaben auf sich nimmt, die der einzelne nicht erfiillen kann, dafl
sie ihre Funktionen «subsididr», aushilfsweise, erfiillt. Dasselbe Ver-
hiltnis soll zwischen kleineren und groBeren Gemeinschaften be-

237



stehen: Vor allem sollen offentliche, staatliche Institutionen nicht
Aufgaben an sich ziehen, die die kleinste menschliche Gemeinschaft,
die Familie, erfiillen kann. Das zweite Prinzip legt die Gehorsams-
pflicht des einzelnen gegeniiber der die Gemeinschaft reprisentie-
renden Autoritit, vor allem gegeniiber dem Staat fest. Das Subsidia-
ritatsprinzip, so sagt ein fiithrender Vertreter der katholischen
Naturrechtslehre, bedeute keineswegs den schwachen Staat. Die Auto-
ritit wird im Gegensatz zu den aus der Zeit der Aufklirung stam-
menden demokratischen Auffassungen nicht auf «Delegation», auf
Abtretung von Machtbefugnissen durch die einzelnen oder durch
kleinere Gemeinschaften, zuriickgefiihrt; sie ist von Gott gegeben.

Daf} die katholische Soziallehre zwei einander entgegengesetzte
Prinzipien in der Gesellschaft anerkennt, macht sie elastisch. Theo-
retisch kann man so gut wie jedes politische System auf das Natur-
recht zuriickfithren. Nicht die Naturrechtslehre selbst ist also fiir
die Beurteilung der kirchlichen Sozialpolitik ausschlaggebend, son-
dern ihre Anwendung. Und es braucht nicht erst bewiesen zu wer-
den, dafl die Kirche in jedem Stadium der geschichtlichen Ent-
wicklung ihre Soziallehre konservativ, vielfach auch reaktionir,
angewandt hat. In der Periode der biirgerlichen Revolution hat
die Kirche das Autoritdtsprinzip hervorgekehrt und damit die Feu-
dalordnung und das Gottesgnadentum der Fiirsten gestiitzt; damals
war von «Subsidiaritit» oder entsprechenden Gedanken wenig die
Rede. Auf Grund des Autorititsprinzips wurden und werden auto-
ritare Staaten, wie das austrofaschistische Qesterreich oder Franco-
Spanien, unterstiitzt. Seit dem Sieg des biirgerlichen Kapitalismus
ist es freilich im allgemeinen das Subsidiarititsprinzip, das der
Kirche zur Stiitzung der bestehenden Gesellschaft dient. Der Kon-
kurrenz in der Privatwirtschaft, dem Privateigentum an den Pro-
duktionsmitteln, wird solcherart ein Heiligenschein aufgesetzt. Auch
die neue Enzyklika betont einseitig das Subsidiarititsprinzip und
ist bestrebt, alle Soziallehren auf dieses Prinzip zuriickzufiihren.
Die Konzessionen an die gesellschaftliche Wirklichkeit erhalten
Jedoch mehr Gewicht als in den friiheren Enzykliken. Immer wieder
wird die Notwendigkeit 6ffentlichen Einflusses anerkannt — immer
freilich mit ausdriicklicher Betonung ihrer untergeordneten Be-
stimmung. Die neue Enzyklika nimmt den allgemeinen Trend zur
Vergesellschaftung hin, sucht aber seine Auswirkungen zu begren-
zen. DaB sich die hochste kirchliche Autoritit dabei auf das Glatt-
eis der Tagespolitik begibt und etwa fiir die umstrittenen Volks-
aktien eintritt, steht mit dem ZeitmaB der Gesamtkonzeption in
deutlichem Widerspruch.

*

Ueberhaupt ist es fiir die Kirche in der Periode des Ueberganges
von der Konkurrenz- und Profitwirtschaft zu sozialistischen Wirt-

238



schaftsformen schwerer, das Bestehende zu vertreten als seinerzeit
in der biirgerlichen Revolution: denn die Loslosung des Einzelmen-
schen aus der stabilen Gesellschaft, die der Kapitalismus mit sich
brachte, widersprach dem Grundkonzept der kirchlichen Tradition
und dem eigenen Organisationssystem der Kirche. Wie aber will
die katholische Kirche, deren Orden die geschlossensten mensch-
lichen Gemeinschaften sind, die die westliche Welt kennt, auf die
Dauer glaubhaft machen, da3 der durch die Entwicklung von Tech-
nik und Wirtschaft bedingte Zug zur Vergesellschaftung von Uebel
sei — bei einer so weitgehenden Anerkennung des Einzelmenschen,
wie ihn etwa das Programm der sozialdemokratischen Parteien ent-
halt?

Man hat uns von katholischer Seite gesagt: Der Sozialismus sei
zu optimistisch, er verkenne die siindhafte, unvollkommene Natur
des Menschen, wenn er an die Veredlung des Menschengeschlechtes
durch Umwiélzung der materiellen Grundlagen der Gesellschaft und
daher an die Moglichkeit einer auf Freiwilligkeit beruhenden sozia-
listischen Gesellschaftsordnung glaubt; die Kirche behalte die
extrem-sozialistischen Lebensformen einer geistig verklirten Elite
vor, die Masse werde jedoch niemals auf dieses Niveau gehoben
werden konnen. Nun, die Sozialisten haben freilich mit ihrem huma-
nistischen Optimismus viele Enttduschungen erlebt. Aber sie haben
dennoch ihre Ueberzeugung nicht aufgegeben, dal der Mensch durch
die Umformung der Gesellschaft auf eine héhere kulturelle Stufe
gehoben werden kann. Sie werden sich weiter bemiihen, die Rich-
tigkeit ihrer Ueberzeugung durch Erfolge zu beweisen und solcher-
art die katholischen Pessimisten zu iiberzeugen, weil politischer
Erfolg noch immer geeignet war, die katholische Kirche zu einer
allmdhlichen Revision ihrer politischen Meinungen zu bewegen.

Die Uhren des Vatikans gehen langsam, aber dennoch wiirde es
uns nicht wundern, wenn aus einer Enzyklika zum hundertsten
Jahrestag von «Rerum Novarum» — mit allen Einschrinkungen und
in vorsichtigster Formulierung — zu entnehmen wire, was katho-
lische Sozialisten schon heute fiir erwiesen halten und was namhafte
kirchliche Autoritdten schon heute nicht mehr bestreiten: daB3 die
katholische Soziallehre mit dem demokratischen Sozialismus ver-

einbar ist. :
Franz Kreuzer, Wien.

239



	Der Papst und die soziale Frage

