
Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau : Vierteljahresschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund

Band: 53 (1961)

Heft: 8-9

Artikel: Der Papst und die soziale Frage

Autor: Kreuzer, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-353990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-353990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Papst und die soziale Frage

Wer erwartet hat, daß die Sozialenzyklika Papst Johannes' XXIII.
eine revolutionäre Aenderung der kirchlichen Soziallehre bringen
werde, verdient die Enttäuschung, die ihm bereitet wurde, denn
eine solche Erwartung war naiv und unrealistisch. Die Uhren des

Vatikans gehen langsamer als die der betriebsamen Außenwelt, die
katholische Kirche denkt nicht in Jahren, sondern in Jahrhunderten,
wenn sie Entscheidungen trifft - und nimmt dafür in Kauf, daß sie

mitunter um Jahrzehnte hinter der geschichtlichen Entwicklung
zurückbleibt.

Wenn man den Inhalt einer päpstlichen Sozialenzyklika beurteilen
will, muß man dieses der Kirche eigene Zeitmaß berücksichtigen.
Man darf daher auch nicht nach offenen Gegensätzen zwischen der
neuen Enzyklika und ihren beiden Vorgängerinnen suchen, die vor
vierzig bzw. vor siebzig Jahren veröffentlicht wurden, sondern man
muß beachten, wie sich die Akzente leise verschoben, wie sich die
Formulierungen gewandelt haben. Wenn man so vergleicht, ist ein
Fortschritt, ein Zug zur Aufgeschlossenheit nicht zu verkennen.
Insofern hat Papst Johannes XXIII. die Hoffnungen aller jener
Katholiken, die gegen das traditionelle Bündnis von geistlicher
Weltfremdheit und weltlicher Rückständigkeit ankämpfen, nicht
enttäuscht.

Diese Anerkennung der positiven Tendenz wollen wir voranstellen,
wenn wir uns mit dem Inhalt des päpstlichen Rundschreibens
kritisch auseinandersetzen. Und wir wollen hinzufügen, daß wir
nicht Kritik an der Religion üben, nicht Kritik an Glaubenslehren,
sondern Kritik an sozialpolitischen Ansichten, die wohl mit Autorität,

aber natürlich ohne den Unfehlbarkeitsanspruch des religiösen
Dogmas vorgetragen werden.

*

Die katholische Soziallehre wird zwar auf die Religion
zurückgeführt, hat aber keine unmittelbare Verankerung im Glauben. Sie
enthält die Lehrmeinung katholischer Philosophen, die im Laufe
von Jahrhunderten ausgebildet worden ist und sich heute
hauptsächlich als «katholische Naturrechtslehre» präsentiert. Naturrecht
— das will besagen, daß die grundlegenden Normen des menschlichen

Zusammenlebens von der Natur her gegeben sind und dem
Willen des Schöpfers entsprechen. Diese Naturrechtslehre anerkennt
dabei zwei einander zumindest scheinbar entgegengesetzte
Prinzipien: das «Subsidiaritätsprinzip» und das «Autoritätsprinzip».

Das erste Prinzip fordert, daß die Gemeinschaft nur jene
Aufgaben auf sich nimmt, die der einzelne nicht erfüllen kann, daß
sie ihre Funktionen «subsidiär», aushilfsweise, erfüllt. Dasselbe
Verhältnis soll zwischen kleineren und größeren Gemeinschaften be-

237



stehen: Vor allem sollen öffentliche, staatliche Institutionen nicht
Aufgaben an sich ziehen, die die kleinste menschliche Gemeinschaft,
die Familie, erfüllen kann. Das zweite Prinzip legt die Gehorsamspflicht

des einzelnen gegenüber der die Gemeinschaft repräsentierenden

Autorität, vor allem gegenüber dem Staat fest. Das Subsidia-
ritätsprinzip, so sagt ein führender Vertreter der katholischen
Naturrechtslehre, bedeute keineswegs den schwachen Staat. Die Autorität

wird im Gegensatz zu den aus der Zeit der Aufklärung
stammenden demokratischen Auffassungen nicht auf «Delegation», auf
Abtretung von Machtbefugnissen durch die einzelnen oder durch
kleinere Gemeinschaften, zurückgeführt; sie ist von Gott gegeben.

Daß die katholische Soziallehre zwei einander entgegengesetzte
Prinzipien in der Gesellschaft anerkennt, macht sie elastisch.
Theoretisch kann man so gut wie jedes politische System auf das Naturrecht

zurückführen. Nicht die Naturrechtslehre selbst ist also für
die Beurteilung der kirchlichen Sozialpolitik ausschlaggebend,
sondern ihre Anwendung. Und es braucht nicht erst bewiesen zu werden,

daß die Kirche in jedem Stadium der geschichtlichen
Entwicklung ihre Soziallehre konservativ, vielfach auch reaktionär,
angewandt hat. In der Periode der bürgerlichen Revolution hat
die Kirche das Autoritätsprinzip hervorgekehrt und damit die
Feudalordnung und das Gottesgnadentum der Fürsten gestützt; damals
war von «Subsidiarität» oder entsprechenden Gedanken wenig die
Rede. Auf Grund des Autoritätsprinzips wurden und werden
autoritäre Staaten, wie das austrofaschistische Oesterreich oder Franco-
Spanien, unterstützt. Seit dem Sieg des bürgerlichen Kapitalismus
ist es freilich im allgemeinen das Subsidiaritätsprinzip, das der
Kirche zur Stützung der bestehenden Gesellschaft dient. Der
Konkurrenz in der Privatwirtschaft, dem Privateigentum an den
Produktionsmitteln, wird solcherart ein Heiligenschein aufgesetzt. Auch
die neue Enzyklika betont einseitig das Subsidiaritätsprinzip und
ist bestrebt, alle Soziallehren auf dieses Prinzip zurückzuführen.
Die Konzessionen an die gesellschaftliche Wirklichkeit erhalten
jedoch mehr Gewicht als in den früheren Enzykliken. Immer wieder
wird die Notwendigkeit öffentlichen Einflusses anerkannt - immer
freilich mit ausdrücklicher Betonung ihrer untergeordneten
Bestimmung. Die neue Enzyklika nimmt den allgemeinen Trend zur
Vergesellschaftung hin, sucht aber seine Auswirkungen zu begrenzen.

Daß sich die höchste kirchliche Autorität dabei auf das Glatteis
der Tagespolitik begibt und etwa für die umstrittenen Volksaktien

eintritt, steht mit dem Zeitmaß der Gesamtkonzeption in
deutlichem Widerspruch.

*

Ueberhaupt ist es für die Kirche in der Periode des Ueberganges
von der Konkurrenz- und Profitwirtschaft zu sozialistischen Wirt-

238



Schaftsformen schwerer, das Bestehende zu vertreten als seinerzeit
in der bürgerlichen Revolution: denn die Loslösung des Einzelmenschen

aus der stabilen Gesellschaft, die der Kapitalismus mit sich
brachte, widersprach dem Grundkonzept der kirchlichen Tradition
und dem eigenen Organisationssystem der Kirche. Wie aber will
die katholische Kirche, deren Orden die geschlossensten menschlichen

Gemeinschaften sind, die die westliche Welt kennt, auf die
Dauer glaubhaft machen, daß der durch die Entwicklung von Technik

und Wirtschaft bedingte Zug zur Vergesellschaftung von Uebel
sei - bei einer so weitgehenden Anerkennung des Einzelmenschen,
wie ihn etwa das Programm der sozialdemokratischen Parteien
enthält?

Man hat uns von katholischer Seite gesagt: Der Sozialismus sei
zu optimistisch, er verkenne die sündhafte, unvollkommene Natur
des Menschen, wenn er an die Veredlung des Menschengeschlechtes
durch Umwälzung der materiellen Grundlagen der Gesellschaft und
daher an die Möglichkeit einer auf Freiwilligkeit beruhenden
sozialistischen Gesellschaftsordnung glaubt; die Kirche behalte die
extrem-sozialistischen Lebensformen einer geistig verklärten Elite
vor, die Masse werde jedoch niemals auf dieses Niveau gehoben
werden können. Nun, die Sozialisten haben freilich mit ihrem
humanistischen Optimismus viele Enttäuschungen erlebt. Aber sie haben
dennoch ihre Ueberzeugung nicht aufgegeben, daß der Mensch durch
die Umformung der Gesellschaft auf eine höhere kulturelle Stufe
gehoben werden kann. Sie werden sich weiter bemühen, die
Richtigkeit ihrer Ueberzeugung durch Erfolge zu beweisen und solcherart

die katholischen Pessimisten zu überzeugen, weil politischer
Erfolg noch immer geeignet war, die katholische Kirche zu einer
allmählichen Revision ihrer politischen Meinungen zu bewegen.

Die Uhren des Vatikans gehen langsam, aber dennoch würde es
uns nicht wundern, wenn aus einer Enzyklika zum hundertsten
Jahrestag von «Rerum Novarum» - mit allen Einschränkungen und
in vorsichtigster Formulierung - zu entnehmen wäre, was katholische

Sozialisten schon heute für erwiesen halten und was namhafte
kirchliche Autoritäten schon heute nicht mehr bestreiten: daß die
katholische Soziallehre mit dem demokratischen Sozialismus
vereinbar ist.

Franz Kreuzer, Wien.

239


	Der Papst und die soziale Frage

