
Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau : Vierteljahresschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund

Band: 53 (1961)

Heft: 8-9

Artikel: Ueber den Weg der Mitte : die Kultur zwischen Zwang und Freiheit

Autor: Rimensberger, E.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-353988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-353988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEWERKSCHAFTLICHE
RUNDSCHAU

MONATSSCHRIFT DES SCHWEIZERISCHEN G E WE R KS C H AFT S B UN DE S

ZWEIMONATLICHE BEILAGEN: «BILDUNGSARBEIT» UND «GESETZ UND RECHT»

HEFT 8/9 - AUGUST/SEPTEMBER 1961 - 53. JAHRGANG

Ueber den Weg der Mitte:

Die Kultur zwischen Zwang und Freiheit1

I. Von der kulturellen Einheit zur Spaltung

Wenn man über Zwang und Freiheit im kulturellen Leben der
Menschen sprechen will, so ergibt sich die erste Schwierigkeit bei
der Frage, was Kultur ist und was zur Kultur gezählt werden kann.
Früher, zu Beginn der Geschichte der Menschheit, vor der geistigen
Aufspaltung des Menschen und der Menschheit, war die Beantwortung

der Frage leicht. Es ist kein Zufall, ja es ist bezeichnend, daß
das Wort Kultur die ersten Wurzeln im Wort Agrikultur, im Ackerbau,

schlug. Alles, was der auf sich selbst gestellte Mensch zu Beginn
tat und schuf, was er unternahm, um sich zu ernähren, zu kleiden
und sich «freizeitlich» auszudrücken, war Kultur, kam, wie das sein
soll, aus der Quelle der materiellen und geistigen Gestaltung seiner
Persönlichkeit. Aus dieser ungebrochenen, ganzheitlichen Schau
entstanden in Höhlen, auf Felswänden und Steinen die ersten
künstlerischen Bekundungen, Zeichnungen aus dem individuellen Bereich
von Tieren und Menschen sowie Zeichen der Setzung von Recht
und Ordnung. Gegenstände des Gebrauchs, Geräte und Werkzeuge
wurden geformt, die nach Tausenden von Jahren im technischsten
der Zeitalter noch primäre Geltung haben: die Schaufel, das Beil,
die Axt, der Pflug, das Rad, der Spinnrocken, Webgeräte, Schiffskörper

usw. Was später hinzukam, war Ergänzung, Verbesserung
und «Multiplizierung» auf Grund technischer, das heißt vorwiegend
mechanischer Ueberlegungen, die begünstigt wurden durch das
Auftauchen neuer Rohstoffe und Kraftquellen (Dampf, Benzin, Oel
und so weiter).

Siehe «Der Mensch zwischen Zwang und Freiheit» (Heft 9 und 10 der
«Gewerkschaftlichen Rundschau» vom September und Oktober 1959) und «Die
Wirtschaft zwischen Zwang und Freiheit» (Heft 5, 6, 7/8 und 9 der
«Gewerkschaftlichen Rundschau» vom Mai, Juni, Juli/August und September 1960).

209



Bei der Einschätzung des Lebensablaufs in der Frühzeit derMenschheit war es nicht nötig, einen Unterschied zu machen zwi-sehen Materie und Geist. Geist und Materie, Mensch, Wirtschaft undKultur waren eins und kamen aus einem. Man brauchte beim Mate-«eilen keinen geistigen und beim Geistigen keinen materiellenAnlaß ausfindig zu machen oder sie gegeneinander abzuwägen. Jederwar weitgehend autark, das heißt auf sich selbst gestellt und selbst-genügend, was Reibungsflächen im Gesellschaftlichen verminderteAuch wenn wir von diesen frühesten und frühen Lebensbedh>
gungen aus große Zeitabstände und Entwicklungen überspringen,können wir bis in beträchtliche Nähe unseres eigenen Zeitalters denwohltuenden Einfluß des auf eine Gesamtschau ausgerichtetenluns und Lebens feststellen. Obwohl die Lebensformen und -nor-men, die geistigen Disziplinen und Disziplinlosigkeiten, die wirt-schafthehen und technischen Möglichkeiten gewaltig zunahmen, kames noch lange nach der Frühzeit zu bemerkenswerten und erfreu-hchen Bekundungen der Gesamtschau im Geistigen, Kulturellen undMaterlellen. Vernunft und Glück verketteten sich zeitweilig zuGebilden des Menschentums und des menschlichen Zusammenlebens,die wir nicht überschätzen wollen, die jedoch auf menschlichempolitischem, wirtschaftlichem und kulturellem Gebiet schöne undhöchste Harmonien aufwiesen. Große Denker kamen zu Wort, dieauch große und aktive Politiker waren. Im Staats- und Gesellschafts-bild waren Politik Wirtschaft „nd Kultur in mancher Hinsichteine ausgeglichene Einheit. Politiker, Denker und Wirtschafter - oftm der gleichen Person! - befaßten sich mit dem Glück und derBetätigung des einzelnen Menschen und der Gemeinschaft, mit

Hanshaltungskunde und Wirtschaftskunde, mit Kunst, Kultur und Poli-tak. Die einzelnen Menschen befaßten sich ernsthaft mit diesenDenkern und damit ebenfalls mit Politik, Wirtschaft und Moral.
vT m: K°"!ten aA^,rUck fand das eJfi<*lwfte Zusammentreffen
Phüotnh- 7 FUl\ Spi.el bei den Griechen' in der "--henÄ,'.!?/^"^" gleichzeitig der Physik (alsodem Materiellen) der Logik (das heißt dem Denken), der Ethik(das heißt dem Moralischen und der Erziehung) galt. Die Physikdie «Lehre von den Vorgängen in der unbelebten Natur», war denStoikern zugleich Theologie, Kosmologie (Wissen vom Wehall) und
Sott uÄ i(Lehre V°",der Seele "nd dem Geist des Menschen)
gezählt Zw-WareD lhT TS- ?Ur L°gik WUrde die Grammatikgezahlt das Wissen um die Sprache, ferner die Rhetorik (Rede-
eSK r^laYuk iAt KW * der Rede und Gegenrede ZurLSaufatT^ Sehö"e-<\*e Poütik. Auf die Ethik, dasheißt auf die Lehre vom richtigen Begehren und Meiden, Tun undLassen, welche aUein das wahre Glück des Menschen verbürge"«
kann, wurde das Hauptgewicht gelegt. Es war eine Gesamtschau diesich als gedankliches Gebäude, als Ideologie, sehen lassen dürft
210



Diese von den Stoikern angestrebte Einheit von Denken und Tun
schuf die Einheit der Persönlichkeit (ein Begriff, der zuerst von
den Stoikern als eine maßgebende und ausschlaggebende Voraussetzung

kultivierter Gemeinschaft geprägt worden ist).
In der Folge schien es zunächst, als ob das aufsteigende

Christentum diese vielleicht ein bißchen kalte und rationalistische
Philosophie auf einer andern Ebene, vergeistigt durch den Gedanken
der Nächstenliebe und des tätigen Mitleids, fortsetzen werde. Die
Kirche befaßte sich denn auch zunächst im Sinne urchristlichen
Gedankenguts mit der Ganzheit des Menschen und der Menschheit,
so auch - abgesehen von ihrer geistig-moralischen Mission - mit
dem Wirtschaftlichen, dem Zins, dem gerechten Preis und Lohn
sowie mit kulturellen Aufgaben. Was die Kirche nach dem
Zusammenbruch des Römerreiches und dem Einbruch der Barbaren auf
den ihr zukommenden Gebieten für das Abendland geleistet hat,
darf und soll nicht unterschätzt werden.

Der von den Stoikern und den frühen Christen geträumte Traum
war jedoch bald ausgeträumt. An die Stelle der oben umrissenen
Ideologie höchster Menschlichkeit trat bald in europäischem und
in Weltmaßstab der Totalitarismus des Herrschaftsanspruchs und
der Gewalt. Die Kirche begann in großer Politik zu machen. Sie
wollte den weltlichen Staat beherrschen und unterjochen. Damit
erhielt das geistige Gebäude des Abendlandes, dessen Bestand - wie
bei jeder Gemeinschaft - ein gewisses Gleichgewicht zwischen den
Faktoren Wirtschaft, Politik und Moral voraussetzt, den ersten
großen Riß. Auch die Politik machte sich - mit allen Konsequenzen

- selbständig und verzichtete weitgehend auf moralische und
wirtschaftliche Erwägungen. Damit war für die Wirtschaft der Weg
vorgezeichnet. Auch sie machte sich selbständig. Im Weichbild der
aufstrebenden Nationalstaaten und im Rahmen der Gründer- und
Entdeckerzeit begannen die Wirtschaft und das Wirtschaftliche, das
rein Materielle, ihren Triumphzug. Es begann der durch Egoismus
und Materialismus entfesselte Klassenkampf. In diesem Kampf war
es unvermeidlich, daß ethische und kulturelle Erwägungen in den
Hintergrund traten.

Wir stehen heute da, wo wir hingelangen mußten, nachdem jeder
Zusammenhang und jedes Verhältnis zwischen jenen Faktoren
weitgehend verlorengegangen waren, die eine Gemeinschaft und eine
Welt zusammenhalten können. Das ist das Resultat des Dualismus,
der Methode, in Gegensätzen zu denken, sowie der materialistischen
Auffassung, daß wir durch Teilung und Aufteilung dem Geheimnis

der Wirtschaft, der Gesellschaft und der Natur auf die Spur und
schließlich zur Synthese, zur Zusammenfassung und zum
systematischen Aufbau gelangen können. Aus These und Antithese, aus
Beweis und Gegenbeweis ist nicht die Synthese geworden, sondern

211



eine heillose Verwirrung und Zerrüttung, das heißt das, was es zu
vermeiden galt.

Rettung kann mir kommen durch eine den neuesten Errungenschaften

und Erkenntnissen angepaßte neue und enge Verbindung
der genannten lebenswichtigen Elemente. An die Stelle des durch
die gezeichnete Entwicklung eingetretenen unheilvollen Dualismus,
des Denkens in Gegensätzen, muß das komplementäre Denken
treten, die Erkenntnis der gegenseitigen Abhängigkeit und der
gegenseitigen Ergänzung.

//. Verantwortlichkeiten
Lasaulx, großer Altertumsforscher und Philosoph des 19.

Jahrhunderts, nahm für den Aufbau der Kultur eine ähnliche Reihenfolge

an, wie sie im ersten Kapital angedeutet worden ist. Er legte
dar, daß auf den Bergbau (das heißt irgendeinen Grad der
Metallbereitung) Viehzucht, Ackerbau, Schiffahrt, Handel und Gewerbe
folgten. Aus dem Handwerk entwickelten sich das Kunstgewerbe
und die Künste, aus diesen zuletzt die Wissenschaften. Ob die Reihenfolge

diese oder eine andere war, ist nicht so wichtig wie die
Tatsache, daß alle diese zum Teil sehr verschiedenartigen Bekundungen

und Aeußerungen menschlichen Tuns aus einer Gesamtkonzeption
des Menschen kamen. Jakob Burckhardt, den man in

kulturellen Dingen als Autorität ansprechen darf, machte gewisse
Einwände wegen der Verschiedenheiten der den Kulturinhalt
ausmachenden Teilgebiete und ihrer Vermischung. Er hatte dazu seine
Gründe. Er lebte in der Zeit des aufsteigenden Industrialismus, da
sich die ersten schlimmen Auswüchse des «Vorherrschens des
Gelderwerbs» geltend machten, der «zuletzt alle Initiative absorbiert».
Er legte deshalb auf das Geistige besondern Nachdruck und achtete
scharf darauf, wo Einbrüche von der materiellen Seite her zu
befürchten waren. Immerhin war der «KulturOptimismus» in ihm
noch so groß, daß er eine gewisse Verwischung der Grenzen
zwischen den materiellen und geistigen Bedürfnissen gelten ließ. «Der
Zusammenhang», sagte er, «ist in der Tat ein sehr enger, und die
Dinge sind nicht zu sondern. Bei allem mit selbständigem Eifer,
nicht rein knechtisch, betriebenen materiellen Tun entbindet sich
ein wenn auch oft nur geringer geistiger Ueberschuß.» «Dieser
geistige Ueberschuß kommt entweder der Form des Geschaffenen
zugute als Schmuck, als möglichste äußere Vollendung, oder erwird bewußter Geist, Reflexion, Vergleichung, Rede, Kunstwerk.
Ehe es der Mensch selber weiß, ist ein ganz anderes Bedürfnis in
ihm wach als das, womit er seine Arbeit begonnen hat. Im
Menschen ist überhaupt nie bloß eine Seite ausschließlich, sondern
immer das Ganze tätig, wenn auch einzelne Seiten desselben nur
schwächer, unbewußt.»

Dieser gedämpfte Optimismus wurde im Laufe der mit unheim-

212



lichem Tempo fortschreitenden technischen Entwicklung, die Burckhardt

in ihren ersten, heute harmlos erscheinenden, Auswirkungen
miterlebte, bald enttäuscht. Vom Menschen, von dem er glaubte,
daß in ihm letzten Endes «immer das Ganze tätig sei», blieb bald
nicht mehr viel anderes übrig als der Materialismus. Als «Ganzes»

war nur noch die Wirtschaft «tätig».
Wenn man dies offen ausspricht, so darf man allerdings nicht zu

unerbittlich urteilen. Es ist bei dieser Entwicklung nicht nur die
geistige und ethische Nachlässigkeit und Bequemlichkeit jener zu
rügen, die der Menschheit Wege zu weisen hatten und sie wiesen,
sondern es spielten bei den Fehlentwicklungen auch gewisse
Zwangsläufigkeiten mit. Die im ersten Kapitel erwähnten Spaltungserscheinungen,

die krebsartige Wucherungen im früher ausgeglichenen
Zellverband menschlicher, wirtschaftlicher und kultureller Betätigung

zur Folge hatten, begannen schon lange vor der eigentlichen
industriellen Revolution, nämlich damals, als im ausgehenden
Mittelalter bei verhältnismäßig noch einfachen Arbeitsverrichtungen
die ersten schroffen Arbeitsteilungen und Spezialisierungen
einsetzten. Sie vermehrten sich zwangsläufig und wurden schließlich
im Zeichen des wilden technischen Fortschritts zur galoppierenden
Krankheit.

Die Aufspaltung ging so weit, daß man in den Zeiten des schlimmsten

Industrialismus in England nicht mehr von Arbeit und Arbeitern,

sondern nur noch von «Händen» sprach. Sie wurden angeworben,

verwendet und je nach dem Geschäftsgang wieder ausgeschaltet
oder vom Arbeitsplatz ferngehalten: «No hands wanted», keine
Verwendung für Hände. Daß die Interessenvertreter dieser «Hände»
auf den groben Klotz einen groben Keil setzten und sich anschickten,
den materialistischen Teufel der Kapitalisten mit dem ebenso
materialistischen Beelzebub des «dialektischen Materialismus»
auszutreiben, war vielleicht bedauerlich, jedoch begreiflich. Auf alle Fälle
waren jene, die sich - ebenfalls zwangsläufig im Zuge der
technischen Entwicklung - als erste der ausschließlich wirtschaftlichen
und materialistischen Denkweise auslieferten, kaum berechtigt, über
die proletarischen Opfer dieser Entwicklung herzufallen und ihnen
jene Aufspaltung im gesellschaftlichen und kulturellen Gefüge
vorzuwerfen, die sie selber einleiteten. Hingegen können die eigentlichen

Opfer dieser Entwicklung, die «hands», darauf hinweisen,
daß es unter ihren Ideologen neben dem materialistischen Marx
zahlreiche Vorkämpfer der Ausrichtung des menschlichen,
wirtschaftlichen und kulturellen Lebens auf ein sinnvolles und ethisches
Ganzes gab. Es gab auf dieser Seite mehr Warner als im richtungslos

gewordenen Liberalismus des «Bereichert euch!». Marx war
allerdings, dies sei wiederholt und ausdrücklich zugegeben, ein sehr
grober staatskapitalistischer Keil auf einem liberalkapitalistischen
Klotz. Er betrachtete die «Arbeiterklasse» in unsentimentaler und

213



rein chirurgischer Weise als ein Seziermesser für den auf dem
Operationstisch vor ihm liegenden Kapitalismus. War das Messer blank
und scharf, so konnte Marx keine Amputation groß genug sein;
war es nicht scharf, so wünschte er es - kräftigste Ausdrücke und
Reagenzen von Marx könnten dafür zitiert werden - zum Teufel.
Marx war, so könnte man sagen, mit seinen rein materialistischen
Zielen ein äußerst erfolgreicher antikapitalistischer Kapitalist. Der
heutige Lebens- und Einkommensstandard der Unselbständigerwerbenden

ist ein respektabler Beweis dafür. Leider aber hatte Marx
wenig oder gar keinen Sinn dafür, daß Staat und Gesellschaft nicht
ersprießlich gedeihen und kein gesunder, psychisch und physisch
ausgeglichener Körper sein können ohne die auf das Ganze gerichtete

sinnvolle Verbindung zwischen menschlichen, wirtschaftlichen,kulturellen und ethischen Werten und Zielen. Das Kommunistische
Manifest, das staatspolitische und gesellschaftliche Programm des
Marxismus, hat wenig oder nichts zu sagen über die kulturellen
und andern Aufgaben, die über das rein Wirtschaftliche hinausgehen.

Hingegen könnten schönste Beispiele universeller Ideologien
verschiedener «Kirchenväter» des Sozialismus aufgeführt und heute
wieder verwendet werden, die in der schlimmsten Zeit der
allgemeinen Vermaterialisierung jene Werte pflegten und hochhielten,
die die wichtigsten Voraussetzungen des guten Funktionierens eines
gesunden Gesellschaftskörpers sind. Man denke an das Gesellschafts-
bild eines Jaures, eines Proudhon und - vom christlichen Ethos her -eines Peguys. Die angeblich utopischen Sozialisten - Marx hat sie
als Elendspriester der Philosophie abgestempelt und abgekanzelt -wollten es sich durchaus nicht nehmen lassen, den Menschen und
seine Rolle in Staat und Gesellschaft als etwas Ganzes zu sehen und
zu erfassen. Man kann sie vielleicht als Utopisten bezeichnen, weil
sie sich nicht immer sehr klar ausdrückten und glaubten, der
Sozialismus lasse sich im Handumdrehen durch die Menschen und fürdie Menschen verwirklichen. Sie waren jedoch keine Utopisten
insofern, als sie den Hebel beim praktischen Handeln, beim einzelnen
Menschen, bei seinen moralischen, wirtschaftlichen und geistigenKräften ansetzen wollten. In dieser Beziehung waren sie weniger
utopistisch als jene, die ihnen den Namen gaben, weil sie annahmen,
man könne auf den «idealistischen Firlefanz» verzichten und mit
staatlichem Zentralismus die Sache gleich im großen machen. Ob-
wohl zum Beispiel Proudhon die Regelung der wirtschaftlichen
Frage in direkter und unmißverständlich sozialistischer Aktion
anstrebte, kam er immer wieder auf den ethischen und moralischen
Unterbau und Ueberbau zu sprechen. Er war vor Nietzsche der
größte Zerstörer der verlogenen Ideologien und Idole des 19.
Jahrhunderts, gleichzeitig aber auch der Verteidiger guter alter Werte
sowie der Befürworter und Begründer neuer Normen und Formen
menschlichen Zusammenlebens. Er hat Bücher wirtschaftlichen In-

214



halts geschrieben, die im Praktischen des zu Schaffenden, auf das

der Theoretiker Marx nicht einging (Rolle des Kredits, des

Bankwesens, der Landwirtschaft usw. in der neuen Gesellschaft), heutige
Forderungen und Errungenschaften vorwegnahmen. Er gab aber
auch Wegweisungen über den Sinn und die Aufgabe der Künste,
über religiöse und weltanschauliche Probleme (Kampf gegen die
«Pornokratie»), über die Rolle des Krieges, über die nationale und
europäische Föderation, kurz über alles, was uns gerade in den
heutigen Tagen des Kampfes für die Rückkehr zum Menschen und zum
Menschlichen als Maßstab aller Dinge beschäftigt. Er gehörte zu
jenen, sagt Luden Maury, ein später Anhänger, «die man konsultieren

muß in unsicheren Stunden, da der klare Wille fehlt und
unter den Völkern der Geruch des Todes und des Selbstmordes
umgeht».

Doch lassen wir die Warner und Propheten der Vergangenheit.
Fragen wir uns, wie die Dinge heute liegen. Prüfen wir, ob die
Spuren gangbarer Wege im Sand ideologischer Verwehungen sichtbar

werden und in welcher politischen Landschaft sie auftauchen.
Wenn man die neuen Programme des Schweizerischen
Gewerkschaftsbundes und der Sozialdemokratischen Partei durchgeht, so

läßt sich in erfreulicher Weise feststellen, daß neue Wege und neue
Richtlinien deutlich in Erscheinung treten und offen daliegen. In
diesen Programmen ist alles zu finden, was eine «umfassende
Daseinsordnung» gewährleisten kann. Neben dem Menschlichen und
Wirtschaftlichen, der Sozialpolitik, der Erziehung usw. treten die
Kulturfragen im Geiste eines, wie es im Programm des SGB heißt,
«sinnerfüllten Lebens» mächtig in den Vordergrund. Das Materielle

soll durch das ergänzt werden, was dem Materiellen allein
einen ethischen und moralischen Gehalt geben kann, durch
«Bildung und Muße», durch «die Förderung der schöpferischen Kräfte
jedes einzelnen», durch die «Entfaltung der Gemütskräfte». Die
vermehrte Freizeit soll «Gelegenheiten schaffen, die Menschen einander
näherzubringen», sie soll «durch echte Gemeinschaften sowohl
Vereinsamung als auch Vermassung überwinden». Gesunder Sport soll
«frei von kommerziellen Nebenzwecken und nicht auf die Erzielung
von Rekorden ausgerichtet sein, sondern der körperlichen Ertüchtigung

des Volkes und besonders der Jugend dienen». Es wird auf
«die Notwendigkeit des Kampfes gegen den Alkoholismus»
hingewiesen. Alle Bestrebungen sollen gefördert werden, «die darauf
gerichtet sind, die kulturellen Werte dem ganzen Volke zugänglich
zu machen», was eine «freie Entfaltung von Kunst und Wissenschaft

und die Ueberwindung aller Bildungsprivilegien voraussetzt».
Vermehrte Freizeit» kann, so heißt es im Abschnitt «Kulturpolitik»

des Programms der Sozialdemokratischen Partei, «die äußeren

Bedingungen dafür schaffen, daß der Mensch wieder zu sich
selber findet, daß er Zeit für die Familie, für die Tätigkeit in freien

215



Gemeinschaften sowie für Muße hat. » «Die Erkenntnis der
menschlichen Natur und der kulturellen Grundlagen der Gemeinschaft

ist neben dem Spezialwissen vermehrt zu pflegen. » «Die
Familie, als natürlicher Hort des Kindes, ist in ihren erzieherischen
Aufgaben wirksam zu unterstützen. » « Kulturpolitik soll
Bausteine für eine aufgeschlossene und umfassende Weltschau vermitteln

und den Menschen befähigen, seine Verantwortung gegenüber
seiner Zeit und der Gemeinschaft zu tragen. Die kulturellen
Einrichtungen ermöglichen die Begegnung mit dem geistigen Schaffen
aller Zeiten und Völker. Als unentbehrliche Zentren der
Wissensvermittlung und der geistigen Anregung müssen sie allen zugänglich

sein.» Man ist sich in den Gewerkschaften und der Partei der
Gefahr der einseitig auf das Technische, das heißt Materielle,
ausgerichteten Schulung und Erziehung bewußt. Die gemeinsame
Arbeiterbildungszentrale von Gewerkschaften und Partei ist bestrebt,
ihre Bildungsarbeit hauptsächlich auch auf die Förderung des guten
literarischen und künstlerischen Geschmacks zu konzentrieren: in
der Erkenntnis, daß man sehr zivilisiert und gebildet und doch
unkultiviert sein kann.

Das, was wir die Renaissance des klassischen idealistischen und
antimaterialistischen Sozialismus nennen möchten, hat da und dort
den Namen des «freiheitlichen» oder «humanistischen» Sozialismus
angenommen. Es wird damit eine große Sache, und es werden große
Geister angerufen. Das ist gut so. Man soll jedoch dabei nicht
vergessen, daß diese Ausdrücke verpflichten und der erste Humanismus
des 16. Jahrhunderts, die damalige «dritte Kraft», untergegangen
ist, weil er in den verschiedenen Lagern und Ländern verschieden
aufgefaßt und interpretiert wurde, weil man sich in den großen
Linien - die Tagesarbeit soll weitgehend frei bleiben! - nicht einigen
konnte, wobei auch der Kampf zwischen beamteten, das heißt zur
Hierarchie gehörenden, und freien Humanisten Uneinigkeiten
erzeugte. Ob man heute den Kopf in den Sand stecken kann, indem
man auf eine Ideologie verzichtet, anstatt sie den Erfordernissen
der Wirklichkeit und des Tages anzupassen, ist fraglich. Was sind
übrigens «Ideen, viele und lebendige Ideen», die von Gegnern von
Ideologien verlangt werden, was sind «geistiges Erbgut», «lebendige
Synthesen», «Leitbilder», «Schaffensstile» usw. (alles Ausdrücke von
Entideologisierern!), was ist sogar die Entideologisierung anderes
als Ideologie?

Gerade weil die marxistische Ideologie gar keine Ideologie war,
sondern lediglich eine kaufmännische Rechnung, und gerade weil
es endlich in der Arbeiterbewegung zu einer ganzheitlichen, alles
umfassenden «Weltschau» (ebenfalls ein Wort eines Ideologiegegners!)

gekommen ist, hat man nicht den geringsten Grund, auf
das alte und schöne Wort Ideologie zu verzichten, auf
«Weltbilder», die den Humanisten heilig waren. Man soll es insbesondere

216



dann nicht, wenn bürgerliche Meinungspriester, die uns jahrzehntelang

das Leben mit flauen und verwässerten Ideologien sauer

machten, in ihrer Unsicherheit und ihrem Opportunismus in der

Entideologisierung voranmarschieren, weil sie sich mit gewissen

Entwicklungen hinter dem Eisernen Vorhang nicht gerne auseinandersetzen

wollen oder können, weil ihre Nichtideologie nicht weniger
hohl ist als jene der Moralischen Aufrüstung. Es geht nicht darum,
auf die kommunistische Ideologie mit einer gleichartigen, auf

verlogenen Schlagworten, Lug und Trug aufgebauten Ideologie zu

antworten, sondern es geht um eine bessere Ideologie. Es geht ums
Ganze und aufs Ganze. Die russische «Politik der friedlichen
Koexistenz ist», so sagte Chruschtschew kürzlich vor Mitgliedern der

Parteihochschule, also der kommunistischen Schule der Ideologie,
«eine Form intensiven politischen, wirtschaftlichen und
ideologischen Kampfes zwischen dem Proletariat und den aggressiven

Kräften des Imperialismus auf der Weltbühne.» Kann es sich der

Westen leisten, den Handschuh im politischen und wirtschaftlichen
Kampf aufzunehmen, was vom Westen jeden Tag verkündet wird,
hingegen ideologisch den toten Mann zu spielen? Können wir, die

täglich verkünden, daß der Geist über die Politik und die Materie

siegen werde, ausgerechnet die klare Bekundung im Wettlauf des

Geistigen aufgeben? Die Frage ist ganz besonders angebracht im
Hinblick auf die Kultur und die kulturelle Freiheit, die im
ideologischen Kampf zwischen Osten und Westen, wie wir im nächsten

Kapitel sehen werden, eine ausschlaggebende Rolle spielen können,
wobei es nicht darum geht, auf den von Moskau gehätschelten
«kulturellen Austausch» und andere raffinierte Vorkehrungen
einzugehen, sondern selber Kultur zu haben und ideologisch gegen den

schamlosen Mißbrauch des «Kulturellen» zu rein politischen Zwek-

ken aufzutreten. Im eigenen Lager aber soll dafür gesorgt werden,
daß die Pflege des humanistischen Sozialismus nicht durch die
gleichen Fehler gefährdet wird, wie dies bei der Vulgarisierung des

Marxismus der Fall war. Irrtümer und Fehlschlüsse des Marxismus
konnten sich so lange halten, und richtige Erkenntnisse des Marxismus

mußten schließlich ein wenig panikartig mit dem ganzen
«Paket» des Marxismus aufgegeben werden, weil es allzu viele Marxisten

gab, die nicht wußten und sich nicht darum kümmerten, was

Marxismus ist. Das Los und der Erfolg des humanistischen
Sozialismus werden davon abhängen, daß die humanistischen Sozialisten

nicht nur so heißen, sondern es sind und wissen, um was es dabei

geht. Die dritte Kraft kann nur eine Kraft sein, wenn sie weiß, was

sie ist, und woher sie kommt!

III. Von der Spaltung zur Vergewaltigung

Im ersten Kapitel ist gezeigt worden, wie einfach die Erfassung
des Begriffes Kultur und ihres «Einzugsgebietes» sowie die Abgren-

217



zung gegen andere Gebiete menschlicher Betätigung früher war.Heute ist nicht nur die Abgrenzung gegen außen keine einfache
Sache mehr. Auch wenn man den Kulturbegriff sehr eng faßt und
ihn mit ganz bestimmten menschlichen Betätigungen in Verbindung
bringt (Wohnkultur, Eßkultur, Körperkultur, Geisteskultur usw.),
gerät man in größte Schwierigkeiten. Dies vor allem deshalb, weil
die sogenannten «technischen Errungenschaften» sogar innerhalb
dieser engen Bezirke Unterscheidungen nötig machen, so vor allem
zwischen Zivilisation und Kultur. Ein Haushalt kann hoch
zivilisiert sein, das heißt Waschmaschine, Kühlschrank, Staubsauger,
automatische Zentralheizung usw. enthalten, und muß vielleicht
trotzdem als sehr unkultiviert bezeichnet werden im störenden
Hinblick auf knallfarbige Blumen aus Papier und Wachs, neckische
Nippsachen, «Kamingreuel» aller Art, geschmacklosen Wandschmuck
und so weiter. Mit allen Schikanen ausgestattete elektrische oder
Gasherde, Grill, Toaströster usw. haben mit Eßkultur wenig zu tun,
hingegen die Bereitung, die Darbietung und der Genuß von Speisen.
Als frappantes Beispiel kann das Picknick erwähnt werden. Daß
man sich heutzutage an einem schönen Waldrand für wenig Geld
mit zusammenlegbarem Tisch, Faltstühlen, Tellern und Gläsern aus
Papier, mit Konserven aller Art ein vielfältiges Diner leisten kann,ist ein Triumph der Zivilisation; hingegen ist es ein Beweis des
Fehlens jeglicher Kultur, wenn die gleichen Leute, die sich mit
diesem materiellen Fortschritt brüsten, alle Abfälle ihres Gelages
liegenlassen oder, wenn sie motorisiert sind, unterwegs zum Fenster
hinaus werfen und so aus der weltberühmten «sauberen Schweiz»
einen Mistkübel machen. Was die Körperkultur betrifft, die früher
Teil harmonisch entwickelter Persönlichkeit war und zum Beispielin den olympischen Spielen der Griechen höchsten kulturellen
Ausdruck fand, so ist sie heute unter dem Namen des Sports vielfach
zur bloßen kommerziell geförderten und ausgebeuteten Rekordjägerei

und in den Olympiaden zu einer Sparte des kalten Krieges
geworden. In den totalitären Ländern sind die Sportgrößen bezahlte
Funktionäre des Staates, das «Endprodukt einer Massenindustrie
für die Fabrikation von Prestige». Das Ideal des Begründers der
Olympiade, Pierre de Coubertin, «wird nach einem halben
Jahrhundert mit Füßen getreten, sein Programm ist in das Gegenteilverkehrt worden». Ueber die Geisteskultur könnten ähnliche
Ueberlegungen gemacht werden. Oft werden ihre Vertreter in unserer auch
im Geistigen vermaterialisierten Welt zu bloßen Handlangern der
«public relations», die geistige Halbfabrikate zu leicht verkäuflichen
Fertigwaren umformen, was zivilisatorisch von Wichtigkeit sein
kann, jedoch mit Kultur nichts zu tun hat.

Wo sind die Grenzen, was kann das Kriterium sein in der
Unterscheidung zwischen Kultur und dem, was außerhalb ihr liegt, wozuauch die Zivilisation gehört, was nicht etwa heißen soll, daß die

218



Zivilisation abgewertet und in ihrer Bedeutung heruntergemacht
werden soll: Kultur ohne Zivilisation kann Barbarei sein. Man
denke an die frühere und heutige Sklaverei in orientalischen
Ländern mit hoher Kultur, an die unsinnigen Menschenopfer im
hochkultivierten alten Mexiko, an Hexenverbrennungen in Europa, die
noch gar nicht so lange zurückliegen, an unwürdige soziale und
hygienische Verhältnisse in großen Teilen der heutigen Welt usw.
Es geht nicht um die Abwertung des Zivilisatorischen, sondern um
die Rettung und, wie wir sehen werden, die Freiheit und Befreiung
des Kulturellen, um den Kampf gegen die Vergewaltigung der
Kultur.

Wir haben darauf hingewiesen, daß die Spaltung und Aufspaltung
menschlichen Tuns und damit auch des Kulturellen schon früh mit
der Arbeitsteilung einsetzten. Obwohl sich zahlreiche Grenzfälle
ergeben können, kann die Arbeitsteilung den Weg zu einem
Kriterium weisen. Kulturelle Leistung setzt immer eine persönliche
Idee und Anstrengung des einzelnen Menschen voraus. Sie entsteht
in der geheimnisvollen und unergründlichen Werkstatt des schöpferischen

menschlichen Geistes und Herzens. Sie kann nicht wie
Leistungen auf wirtschaftlichem oder zivilisatorischem Gebiet aufgeteilt
oder durch «Teams», Arbeitsgruppen usw. erzeugt werden.
Technische Errungenschaften sind übertragbar, nicht aber Kultur. Da in
früheren Zeiten die Wissenschaften vorwiegend auf theoretischer
Grundlage fußten und deshalb die Wissenschafter fast ausschließlich
auf sich selber und ihre geistigen Kräfte gestellt waren, konnten
ihre Aspirationen und Leistungen leicht zur Kultur gezählt werden.
Die Wissenschaften waren fast ausschließlich die «geistige Seite
des praktisch Unentbehrlichen und die systematische Seite des
unendlich Vielen». Leonardo da Vinci, der große Maler der Renaissance,

wußte zwar mehr über das Fliegen als unsere größten Piloten
und «Flugmillionäre», doch blieb er für sich selber und für die
andern vor allem ein Künstler und als solcher einer der großen
Kulturträger der Renaissance. Dank dem Umstände, daß ihm Benzin

und Benzinmotor, die technischen Voraussetzungen, fehlten,
geriet er nicht in Versuchung, seine künstlerische und geistige Arbeit
für rein materielle Ziele aufzugeben. In früheren Zeiten blieben
die Astronomen von den Umtrieben der Welt unberührte und unkor-
rumpierte Gelehrte, weil nicht mit militärischen Zielen verbrämte
Angebote und Möglichkeiten der praktischen Raumforschung und
Raumerschließung an sie herantraten. Aehnlich war es mit den

Physikern, Biologen, Chemikern und sogar den Philosophen bestellt
Letztere suchten fern der weltlichen Umtriebe und in voller gei
stiger Unabhängigkeit, hoch geehrt von den Menschen, «die hoch
sten Gesetze alles Seienden und ewig Bestehenden zu ergründen»
während heute weltbekannte Philosophen einseitige politische Vor
Spanndienste leisten und mit allerlei zurechtgedrehten «Wahrheiten»

219



auf dem Markt ephemerer politischer Ideen hausieren und ihre
persönliche Geistesarbeit - Ausweiskarte für die Zugehörigkeit zum
kulturellen Sektor! - propagandistischen Kontroversen und
Kolloquien opfern.

Es war früher leicht, über Kultur zu reden. Es genügte, zu sagen,daß die Kultur die «Gesamtheit der geistigen und künstlerischen
Lebensäußerungen ist». Die Künste hatten keine Gesetze zu ermitteln,

weil sie eben keine Wissenschaften waren, sondern sich darauf

beschränkten, ein höheres Leben darzustellen, «welches ohne
sie nicht vorhanden wäre». Künste und Wissenschaften waren in
hohem Grade um ihrer selbst willen da. Man konnte so gut wie alle
Wissenschaften zur Kultur zählen und hat sie dazu gezählt.

Heute ist alles zweckgebunden und mit dem Praktischen verfilzt.
Wissenschaften und Künste stehen teils freiwillig und teils zwangsläufig

im Dienst der Wirtschaft und des allmächtigen Staates, ja
es besteht da und dort sogar die Gefahr, daß der Staat die Geister,
die er rief oder die sich ihm anboten, nicht mehr los oder gar ihr
Sklave wird. Es ist äußerst bedeutsam, daß zum Beispiel sowohl
der abtretende Präsident Eisenhower als auch der neue Präsident
Kennedy einen nahezu gleichlautenden Warnruf erließen. «Wir
müssen», sagte Präsident Eisenhower, «auf der Hut sein vor der
großen Gefahr, daß die öffentliche Politik Sklavin einer
wissenschaftlich-technischen Elite wird.» Kennedy hat in seiner
programmatischen Antrittsrede davon gesprochen, daß die Kräfte des Friedens

wieder in Bewegung geraten müssen, «bevor die von der
Wissenschaft freigesetzten dunklen Mächte die ganze Menschheit in
eine geplante oder zufällige Zerstörung stürzen». Die Fronten sind
derart verwischt, daß bekannte Professoren, die es wissen sollten,
in einem Augenblick von einer «wissenschaftlich-technischen Kultur»

sprechen, wo angesichts der «dunklen Mächte» sogar der
Ausdruck «wissenschaftlich-technische Zivilisation» fehl am Platze wäre.
In jeder Zeitung und in jeder Zeitschrift begegnet man Ausdrücken,
die zeigen, daß sich Leute, die die öffentliche Meinung vertreten
und machen, über grundlegende Unterschiede keine Rechenschaft
mehr geben. Man redet ohne Differenzierung über «kulturelle,
politische und föderative^) Struktur», über «Propaganda, Kultur und
Erziehung», über «Unternehmungsführung als kulturelle Aufgabe»,
über «Kulturtourismus» usw.

Allüberall wird mit der Kultur, mit ihren Werken und Schöpfern,
die ein höheres Leben darstellen sollen, größtes Schindluder
getrieben. Durch «Kulturabkommen», «Kulturaustausch», Kulturpolitik»

usw. wird die Kultur herabgewürdigt, vergewaltigt und als
Waffe des kalten Krieges mißbraucht. Noch nie ist so viel über
Kultur geredet worden wie in unsern Tagen. Noch nie hat es so
wenig wahrhafte Kultur gegeben. Die USSR hat die «Kultur» zumleicht camouflierbaren Instrument russischer Staats- und Außen-

220



politik gemacht. Alles dient den Kommunisten in ihren Propaganda-
und Infiltrationsbestrebungen, die Einbahnstraßen sind. Den
Engländern sind sogar Pferde als «Kulturaustausch» vorgeschlagen worden.

Würden sie in irgendeinem Wettbewerb gewinnen, so würde
dies auf die pferdeliebenden Engländer politisch nicht ohne
Einfluß bleiben. Gleichzeitig haben sich die Engländer vergebens darum
zu bemühen, die Erlaubnis für den freien Verkauf von Zeitungen
und Büchern in der USSR zu erhalten. Westliche Regierungen
erklären ihrerseits offen, daß die «Kulturpolitik» heute «zu einer
politischen Waffe geworden sei». Man wolle allerdings nicht «Kultur

exportieren» (wie die Russen angeblich die Revolution nicht
exportieren wollen), aber es müsse «Kulturarbeit im Ausland»
geleistet werden. Kultur kann jedoch, wenn es wirklich Kultur ist,
ebensowenig wie eine Landschaft ausgetauscht werden. Man kann sie

ebensowenig austauschen, wie man Köpfe von ihrem Rumpf trennen
und austauschen kann (könnte man es, es wären doch die gleichen
Köpfe!). Kunstwerke können vermittelt und ins Volk getragen werden,
wie dies zum Beispiel die Schweizerische Arbeiterbildungszentrale

oder der « Verein zur Verbreitung guter Kunst » in erfreulicher

Weise tun, wobei der Geber und der Nehmer einen Akt des

persönlichen Willens und Geschmacks vollführen muß, was kulturell
entscheidend ist. Was ausgetauscht und vermittelt werden kann, sind

Kulturgüter. Damit werden Anregungen gegeben und der kulturelle
Geschmack gefördert, es wird jedoch keine Kultur ausgetauscht und
keine Kultur erzeugt.

Da und dort bricht die Erkenntnis durch, daß der Aufteilung und
Zersplitterung des Geisteslebens, also der Kultur, Einhalt geboten
werden muß. So wurde kürzlich im westdeutschen Gesprächskreis
«Wissenschaft und Wirtschaft» verlangt, daß in einer Zeit
übertriebenen Spezialistentums geisteswissenschaftliche Disziplinen in die
technischen Wissenschaften eingebaut werden sollen. Es wurden
Maßnahmen gegen die im ersten Kapitel dargelegten Spaltungen
und Aufspaltungen verlangt. Auf diesem Wege ist es möglich, die
Kultur wieder zu dem zu machen, was sie sein soll und die Rückkehr

zur Erkenntnis anzubahnen, daß nur freie Menschen persönlich

Träger der Kultur und des Geisteslebens sein können. Durch
diese Erkenntnis kann die Kultur, ohne allerlei Vorspanndienste zu
leisten, zur entscheidenden Waffe im Kampf gegen Totalitarismus
und Diktatur werden. Das Leben in einer geschlossenen Gesellschaft,
die Eingliederung der Menschen im Staat, die «Ordnung in der
Freiheit» sind nicht möglich ohne gewisse gesetzliche Einschränkungen
und Freiheitsbegrenzungen. Das gleiche gilt für die Ordnung der
Wirtschaft. Beide Ordnungen stehen «zwischen Zwang und
Freiheit». Hingegen bedarf die Kultur der vollen Freiheit», ohne die sie

verkümmert. Die kulturelle Lage in Rußland, in Spanien, beides Länder,

die sich früher durch höchste Leistungen auf kulturellem Gebiet

221



auszeichneten, ist der beste Beweis dafür. Im Laufe der Jahrzehnte des
Zwanges ist die russische Literatur weitgehend verarmt. Diese
Entwicklung ist nur unterbrochen worden durch kurze Perioden des
politischen Tauwetters. Wohl ist die Zahl der Schriftsteller gestiegen.

Chruschtschew rühmt sich jedoch dieser «Inflation» nicht, ja
er hat in einem Anfall von Ehrlichkeit zugegeben, daß daran die
den Schriftstellern gewährten finanziellen Vorteile sowie
Vergünstigungen auf dem Gebiet des Wohnungswesens usw. nicht unbeteiligt

sind. Die Malerei ist in USSR in den faden Naturalismus der
Jahrhundertwende zurückgefallen, die Architektur in öden
Klassizismus. Nur in der Musik ereignet sich Bemerkenswertes, weil
die Vorschrift sinnlos wäre, daß die Komponisten und ausübenden
Künstler in «proletarischem Realismus», «Antiimperialismus», «Anti-
kolonialismus» usw. machen müssen. Noch Trotzky hat in der ersten
literarisch und künstlerisch fruchtbaren Zeit der russischen
Revolution den Begriff der Eigenständigkeit der Kunst hochgehalten.
Stalin hat dann den Schriftsteller zum staatlich gelenkten «Ingenieur

der Seele» gemacht. Ihm wurde die Aufgabe zuteil, für Ruhe
zu sorgen und jenes Meckern zu vermeiden, das Goebbels den «Stuhlgang

der Seele» nannte. (Die beiden Ausdrücke zeigen, was die
beiden Herren von der Würde und Freiheit der Menschen hielten,
die es zu retten und zu verteidigen gilt.)

Die Politik hat in der Kultur nichts zu suchen, handle es sich
dabei um einen Pasternak, der nicht ohne politische Erwägungen
für einen nicht ungewöhnlichen Roman und ein geringes
schriftstellerisches Lebenswerk den Nobelpreis erhielt, oder um einen
Horia, der nach einem Romanwettbewerb, in dem ihm Fachleute
nach künstlerischen Erwägungen den Preis zusprachen, diesen wegen
politischen Sünden aufgeben mußte. Die Künstler verlangen von
uns Laien nicht, daß wir gute Romane schreiben und schöne Bilder
malen. Wir sollen von ihnen, deren Rohstoff das Unwägbare und
Außerordentliche ist, nicht politischen Konformismus und politische
Weisheit verlangen, es sei denn, es handle sich um Leute, die auf
das Amt des politischen Sittenrichters Anspruch erheben, wie dies
zum Beispiel bei Thomas Mann der Fall war, der sich vom deutschen
Kaiserreich bis hinter den Eisernen Vorhang durchmauserte und
schon früh in den «Gedanken eines Unpolitischen» äußerst
politisch war.

Die Völker werden von der Geschichte letzten Endes nach ihren
kulturellen Leistungen bemessen. In dieser Tatsache liegt die große
Chance der «freien Welt». Voraussetzung ist dabei die volle Freiheit

der Kultur und der Kulturschaffenden. Sogar die mit besten
Absichten betriebene staatliche Förderung des Kulturschaffens kann
unerwünschte Resultate zeitigen, wie sich kürzlich in Frankreich
gezeigt hat, indem Künstler, Schriftsteller usw., die dieser Förderung

teilhaftig waren, in Bedrängnis und wirtschaftliche Schwie-

222



rigkeiten gerieten, weil der Staat unbequeme Meinungsäußerungen
mit der Unterbindung des Broterwerbs begegnen konnte (Sistierung
der Mitarbeit im Rundfunk, im Fernsehen, in staatlichen Theatern
und Institutionen).

Was Professor von Salis in seiner Ansprache auf dem bchrilt-
stellerkongreß in Westberlin sagte, gilt für alle Kulturschaffenden.
Mehr als je müssen in unserer Zeit mannigfacher wirtschaftlicher
und sonstiger Versuchungen die Kulturschaffenden auf ihre
Unabhängigkeit bedacht sein. Die innere Stimme des Gewissens muß

die höchste Instanz sein. Sie ist, so sagte schon Spitteler, eine

«gestrenge Herrin». Professor von Salis übersah nicht, daß die Gefahr,
dem Konformismus zu erliegen, nicht nur in ideologisch dirigierten
Staaten droht, sondern auch in den Demokratien. Um so mehr
müssen wir uns seine Worte merken: Der Schriftsteller, das heißt
der Kulturschaffende im allgemeinen, «der sein Gesetz nicht in sich

selbst trägt, sondern es sich von einem Kulturministerium, einer
Partei oder einer Ideologie vorschreiben läßt, ist seinem Beruf

untreu Darum steht auch in einem freien Staatswesen der Schriftsteller

im Ruf, ein Unbequemer, ein Außenseiter, ein Widerspenstiger

zu sein. Ist er das nicht, dann hat er eben nur Limonade

anzubieten, nicht geistige Getränke.» £ p Rimensberger.

Die Gestaltung der Gewerkschaftspresse

Anfangs Juni 1961 sind die Redaktoren der deutschsprachigen Ge-

werkschaftspres&e aus Deutschland, Oesterreich und der Schweiz in
Köln zusammengekommen, um allgemein sich stellende Probleme und

Möglichkeiten der Zusammenarbeit miteinander zu besprechen. Eines

der als Diskussionsgrundlage vorgetragenen Referate wurde vom
Redaktor der «Gewerkschaftskorrespondenz ,gk'», dem Kollegen Eugen

Hug, gehalten. Ueber seinen rein fachlichen Inhalt hinaus ist es sicher

geeignet, auch die Leser unserer Kaderzeitschrift zu interessieren.

Die Schweiz ist ein sehr zeitungsreiches Land. Sie gehört zu den

Ländern mit der größten Zeitungsdichte.
Nach einer von der Unesco herausgegebenen Zusammenstellung,

die unter dem Titel « L'information ä travers le monde » 1956

herausgekommen ist, entfallen in der Schweiz auf 1000 Einwohner
308 Exemplare von Tageszeitungen.

Die Deutsche Bundesrepublik hat eine Zeitungsdichte von 312;

die USA, das Land mit der absolut größten Gesamtauflage an

Tageszeitungen - 55 Millionen - hat eine Zeitungsdichte von 344.

223


	Ueber den Weg der Mitte : die Kultur zwischen Zwang und Freiheit

