
Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau : Vierteljahresschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund

Band: 51 (1959)

Heft: 9

Artikel: Ueber den Weg der Mitte : der Mensch zwischen Zwang und Freiheit

Autor: Rimensberger, E.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-353907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-353907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEWERKSCHAFTLICHE
RUNDSCHAU

MONATSSCHRIFT DES SCHWEIZERISCHEN GEWERKSCHAFTSBUNDES
ZWEIMONATLICHE BEILAGEN: «BILDUNGSARBEIT, UND «GESETZ UND RECHT,

HEFT 9 - SEPTEMBER 1959 - 51. JAHRGANG

Ueber den Weg der Mitte:

Der Mensch zwischen Zwang und Freiheit1

I.
«Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit!» Dies war die ebenso erfreuliche

wie widerspruchsvolle Antwort der Französischen Revolution
des Jahres 1789 auf widerspruchsvolle und unerfreuliche Gegebenheiten

der Vergangenheit. Das Losungswort oder, wie man heute sagt,der Slogan, ist widerspruchsvoll, weil die Freiheit, die jeden machen
laßt, was er will, die Gleichheit ausschließt und die Gleichheit die
Brüderlichkeit (da Brüderlichkeit besondere Liebe voraussetzt).Schon vor der Französischen Revolution, im Gefolge der amerikanischen

Revolution der Eofreiung, war man nicht ganz einig, was mitGleichheit gemeint sein könne. In der amerikanischen
Unabhängigkeitserklärung des Jahres 1776 wird im ersten Satz im Namen
menschlicher Würde und menschlichen Glücks proklamiert, daß aUe
Menschen «gleich geboren» seien. Auch diese Feststellung stimmt
nicht, denn die Menschen werden in jeder Gesellschaftsordnung als
Gesunde und Kranke, Begabte und weniger Begabte, vom Glück
Gesegnete und Benachteiligte geboren. In Erkenntnis des
Widerspruchs wurde der Satz später dahin gedeutet, daß die Menschen
«vor dem Gesetz gleich sein sollen», worauf erwidert werden kann,daß die Menschen, auch wenn sie vor dem Gesetz gleich sind, von guten«Für»-Sprechern abhängen bzw. sich solche leisten können oder
nicht, was für den Urteilsspruch entscheidend sein kann. Gleichheitkann es, streng genommen, nur — wie schon das Wort sagt — im
Kommunismus geben. Wir wissen jedoch heute, daß der Kommunismus

schon in Zeiten, da man ihm in der UdSSR noch guten
1

iE ?WUA auf die bevorstehenden Wahlen in England und unter spezieller
{.,_ iIki1ch.tl§un.« der Wirksamkeit der Arbeiterregierung in den Jahren 1945
_n_?._n.rd «™ «werter Artikel das Thema «Die Wirtschaft zwischen Zwangund Freiheit» behandeln. 6

245



Glauben zuerkennen konnte, auf entscheidende Gleichheiten (gleicher

Lohn, gleiche Arbeits- und Lebensbedingungen usw.) verzichten
mußte. Im nackten Interesse der Erhaltung der Macht im Staate hat
der Kreml später zu Ungleichheiten Zuflucht genommen, neben
denen jene des Zarismus und der Zeiten vor der Französischen
Revolution verblassen. Daß es so weit kam, ist kein Zufall. Die Bolschewiki

haben ideologisch nichts erfunden. Sie haben jedoch die
Lehren, die sie vom Westen übernahmen, mit jener Sturheit,
Rücksichtslosigkeit und Absolutheit durchgeführt, die mit Minderwertigkeitsgefühlen

behafteten Epigonen eigen sind. Dies gilt für die
Nachbetung der außerhalb praktischer Erfahrungen geborenen Lehren

des Marxismus und für die Proklamierung der bewußten
Verleugnung jeglicher Moral, das heißt für jenen Opportunismus, der
in der düsteren Geschichte russischer Irrungen und Wirrungen von
einer Gruppe von Fanatikern vertreten wurde, die schon in den
sechziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts den Amoralismus als
System propagierte und Lug und Betrug nicht nur im Kampfe gegen
den Zarismus, sondern auch gegen Gleichgesinnte empfahl. Es ist
jene Gesinnungsverluderung, die, wenn es die «Politik» nach innen
oder außen sowie die Beeinflussung Naiver erfordert, jede Verdrehung

gestattet. So hat Chruschtschew, der Atheist, schon mehrfach
Gott als Kronzeugen zitiert. Chruschtschew, der große Befürworter
der Koexistenz, hat am 21. Parteikongreß in Moskau im Stile
Hitlers die Erziehung der Jugend «in der Liebe zum Vaterland» und
«im Haß gegenüber den Feinden» gefordert. Im Augenblick der
Straffung der Diktatur redet man in führenden Kreisen der UdSSR
über das Absterben des Staates. Fast gleichzeitig betonte Grotewohl
frei nach Joseph Goebbels und als gelehriger Schüler Chrusch-
tschews, daß sich mit der Veränderung der Gesellschaftsordnung
auch die Vorstellungen von Gut und Böse wandelten. Sittlich sei,
was der Sache des Sozialismus, das heißt der kommunistischen
Diktatur, diene.

Diese kurze Kennzeichnung bolschewistischer «Ideologie» bringt
uns zurück zur erfreulichen Seite der Antwort der Französischen
Revolution auf eine unerfreuliche Vergangenheit, zur Tatsache, daß
die Französische Revolution in ihrem Auftakt mit dem Ruf nach
Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit ein Losungswort schuf, das
bis auf den heutigen Tag zündende Kraft hat und heute noch, wenn
es nicht absolut genommen, sondern als richtunggebende Losung
gemeint wird, die Menschen begeistern und auf den Weg der Mitte
führen kann: denn alles Absolute ist falsch, gleichviel ob es von
rechts oder links kommt, im Bösen oder Guten gemeint ist. Das
Absolute zieht die Vielfalt menschlichen Wesens nicht in Betracht.
Es erzeugt Unduldsamkeit. Es überschätzt das Mögliche, auch wenn
es sich um die Freiheit, die Gleichheit und die Brüderlichkeit
handelt. Was der Anspruch der Absolutheit anrichten kann, zeigte sich

246



mit drastischer Deutlichkeit vor und nach der Geburt des schönen
Losungswortes «Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit».

Ueber den Niedergang des Feudalismus und des politischen
Absolutismus braucht nicht viel gesagt zu werden. Obwohl angeblich
Ludwig XIV. den Ausspruch nicht getan hat, daß er der Staat sei,
so stimmte die Feststellung trotzdem, ja sie galt auch für andere
damalige Potentaten Europas. Daß die Ursachen der Französischen
Revolution mehr auf wirtschaftlichem als auf politischem Gebiet
lagen, wird oft zu wenig unterstrichen, ist jedoch eine bedeutungsvolle

Tatsache. Da es vor der Französischen Revolution Nationalstaaten

in unserem Sinne gar nicht gab, das Zusammenleben der
Menschen jedoch allzeit kollektive Bande voraussetzt, waren es Vor
allem die wirtschaftlichen Bindungen, die sozialen Funktionen der
Arbeit, die in frühester Zeit, so auch in den alten Kulturen des
Orients, eine große Rolle spielten. Die Französische Revolution war
auf wirtschaftlichem Gebiet das Schlußkapitel einer europäischen
Entwicklung von mehr als 800 Jahren, während welcher berufliche
Gemeinschaften, in deren Sitten und Gebräuchen sich sogar
heidnische Tendenzen nachweisen lassen, in mannigfachen Formen in
Erscheinung traten. Man nannte diese Gebilde in Frankreich
Korporationen, in England Gilden, in Mitteleuropa Zünfte und anderswo
Geldoniae, Confratriae, Caritates usw. W:<3 alle Formen menschlicher

Herrschaft der Hypertrophie, der Uebergrößerung, verfallen
(die Macht ist böse an sich!), so geschah es auch mit diesen
Organisationen, und zwar schon deshalb, weil es keine Gegengewichte
gab und sie mit ihren festen Formen und Traditionen in Zeiten
großer Unsicherheiten eine wichtige Funktion des Zusammenhalts
erfüllten. Wenn dem vielfach gescholtenen «dunklen Mittelalter»
lobend nachgesagt wird, daß es auf wirtschaftlichem Gebiet das
Ideal einer Bedarfsdeckungswirtschaft verkörperte, so spielte dabei
allerdings der Bedarf oft eine geringere Rolle als das gelenkte und
rationierte Angebot: in Waren und in Menschen, die sie herstellten.
Das Mittelalter wurde ein großer «closed shop» und vielfach eine
Monopolwirtschaft. Wie neuere Studien über dieses in den Einzelheiten

auch heute noch wenig erforschte Gebiet zeigen, spielten beim
Niedergang der monopolistischen Korporationen neben dem Organa
sationszwang auch Eifersüchteleien zwischen großen und mächtigen
sowie kleineren und im Markt benachteiligten Gebilden eine Rolle,ferner überhandnehmende Bürokratie, allerlei Vorrechte,
Ausnahmebestimmungen usw. Es kam da und dort zu geradezu grotesken
zuständen. So wurde zum Beispiel in einer französischen Stadt
einem Hausangestellten verboten, andere Frauen als die direkte
Arbeitgeberin zu «coiffieren». Die patentierten Schreiber einer
anderen Stadt wußten es zu bewirken, daß Priestern und ähnlichen
«Intellektuellen», die Unterricht in Latein gaben und im Schreiben
iur Schreibunkundige als Konkurrenz auftreten konnten, das Hand-

247



werk gelegt und ihnen das Schreiben verboten wurde. Die Lage
verschärfte sich im Zeitalter der aufstrebenden Nationalstaaten, als

zum Beispiel Colbert, Finanzminister Ludwig XIV., im Namen des

Merkantilismus einen wirtschaftlichen Absolutismus einführte, der
im Interesse der absoluten Monarchie die Freizügigkeit der Waren
und deren Hersteller, der Arbeiter, weitgehend abschaffte
(Auswanderungsverbot) und die Wirtschaft als Ganzes in eine Zwangsjacke
zu stecken versuchte.

Die letzte Konsequenz der Ueberspitzung dieser Zustände war
nicht die Französische Revolution des Jahres 1789 und ihr schöner
Ruf nach Freiheit, sondern ein epochales Gesetz des Jahres 1791,
das die Freiheit ad absurdum führte, indem es im Namen der Freiheit

jeglichen Zusammenschluß und damit jegliche kollektive Selbsthilfe

verbot. Das Gesetz, das im damaligen Europa Schule machte,
erhob das Verbot «irgendwelchen Zusammenschlusses von
Staatsbürgern des gleichen Standes», also auch der Arbeiter, ja vor allem
der Arbeiter, zum obersten Grundsatz der neuen Verfassung. Die
Verkennung des Sinnes und der Grenzen der Freiheit führte zur
völligen Entrechtung der Werktätigen. Sie waren gezwungen, ihren
Kampf gegen die absolute Freiheit und für ein vernünftiges Maß
von Freiheit von vorne zu beginnen, um allerdings nach mehr als
einem Jahrhundert erleben zu müssen, daß sich in Europa wieder
Mächte breitmachten, die das mühsam errungene Maß von Freiheit
neuerdings in Frage stellten und Zustände herbeiführten, die schlimmer

waren als jene der Zeit vor der Französischen Revolution.
Adam Smith, einer der ideologischen Begründer des liberalen

Zeitalters, des «laisser faire», starb ein Jahr vor der Annahme des

erwähnten Gesetzes. Er setzte sich ebenfalls für die Freiheit, das

heißt für das wirtschaftliche, rein materialistische Streben des

einzelnen, ein. Auch wenn er das allgemeine Interesse über das

Privat- und Klasseninteresse stellte, öffnete er damit letzten Endes
dem «skrupellosen Walten rein egoistischer und materialistischer
Triebe Tür und Tor». Er tat es jedoch bona fide, nämlich in der
Annahme, daß die wirtschaftliche Freiheit des einzelnen
schlußendlich zum Wohl des Ganzen ausschlagen werde. «Indem der
einzelne», so sagte Adam Smith einmal «sein eigenes Interesse
verfolgt, befördert er das der Gesamtheit oft viel wirksamer, als wenn er
letzteren Zweck allein im Auge hätte». Adam Smith war ein Vertreter

des Naturrechts, jener «natürlichen Ethik», von der auch das

Losungswort «Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit» ausgeht sowie
der ebenso wirkungsvolle wie übertrieben optimistische Ausspruch
Rousseaus: «Der Mensch ist gut.»

Dieser Ausspruch ist in seiner Absolutheit, wie alles Absolute,
falsch. Er enthält jedoch einen Irrtum, der immer wieder begangen
werden muß, denn die Bekundung des Guten erzeugt Gutes: wie die
Bekundung des Bösen — Moskau zeigt es — Böses erzeugt. Der

248



Ausspruch hat auch in der Arbeiterbewegung seine Wirkung
ausgeübt, so vor allem unter den Anarchisten. Man kann und wird
entgegnen, daß die Anarchisten Bomben legen bzw. legten und für
die Gewalt sind bzw. waren. Abgesehen davon, daß bei den vor
Jahrzehnten verübten Attentaten der Anarchisten in verschiedenen
Fällen Spitzel die Hände im Spiel hatten, erscheinen ihre gelegentlichen

Ausschreitungen neben den in die Hunderte, Tausende, ja
Hunderttausende und Millionen gehenden Blutopfern «moderner»
Revolutionen und Aufstände (UdSSR, Algerien, Kuba, Irak, Ungarn,
Lhasa usw.) ohne Bedeutung. Hohe Lehrer des Anarchismus, so
Kropotkin, waren gegen den Terror als System. Wenn sie Attentate
von Hitzköpfen und Fanatikern hinnahmen oder billigten, so
würdigten sie darin hauptsächlich die Bereitschaft zum persönlichen
Einsatz und zum persönlichen Opfer, also zum Höchsten, was ein
Mensch für eine Sache leisten kann. Ueberdies waren sie, wie andere
Menschen, das Produkt ihrer Zeit und ihrer Umgebung. Bakunin und
Kropotkin waren gegen den Staat, jeden Staat, weil sie im Staat, mit
dem sie es in ihrer Zeit zu tun hatten, dem Staat der Zaren, einer der
ruchlosesten und erbarmungslosesten Tyranneien der menschlichen
Geschichte gegenüberstanden und von ihm auf andere Staaten
schlössen, wobei sie nicht danebentrafen. Sie waren mit dieser
Ansicht in bester Gesellschaft höchster Vertreter des Geisteslebens. Sie
pflegten persönlich in ihrer Gegnerschaft gegen den Staat und die
«Politik», in ihrem Kampf für die «absolute Freiheit», den höchsten
Stand moralischer und ethischer Grundsätze, die z. B. Kropotkin die
Hochachtung Tolstois eintrug, der wohl gegen die Gewaltanwendung,
jedoch mit gleichem Eifer gegen den Staat und seine Allmacht war.
Gandhi, der große Apostel der Gewaltlosigkeit, war ein Bewunderer
Kropotkins. Auch der Glaube an das Gute im Menschen war bei
Leuten wie Bakunin und Kropotkin ein Glaube der Erfahrung: mit
den einfachen russischen Menschen, mit den Unterdrückten, den
Erniedrigten und Beleidigten. Bei Kropotkin war es der Umgang
mit den Leibeigenen seines ihn vernachlässigenden fürstlichen
Vaters, die ihm größte Liebe zukommen ließen. Es war sein
Zusammenleben mit ebenso einfachen wie armen Menschen in den
Juratälern der Schweiz, in französischen Gefängnissen, in den Armenvierteln

Londons, in den Einöden Kanadas, Sibiriens usw. Proudhon
(1809—1865), der noch als berühmter Mann mit seiner Hände
Arbeit sein kärgliches Brot verdienen wollte und das einfache
Leben eines Arbeiters mit Arbeitern lebte, machte die traurigsten
Zeiten des damals von Korruption zerfressenen französischen Staates
nnt. Er war begreiflicherweise prinzipiell gegen den Staat und die
politische Aktion, aber auch gegen eine mechanistische Revolution
und gegen extremen Individualismus. Aus solchen Erlebnissen und
aus hoher Geistigkeit, Redlichkeit und allzeitiger Opferbereitschaft
bildete sich die anarchistische und anarcho-syndikalistische Doktrin:

249



der Glaube, daß die Menschen auf ihre eigene Kraft und nur auf
ihre eigene Kraft bauen können und müssen, um die Freiheit, das

wirtschaftliche Wohlergeben und die soziale Gerechtigkeit zu
verwirklichen. Ob es der «freie Kommunismus» Kropotkins war, die
Etablierung der Arbeiter als selbständige individuelle Produzenten,
wie Proudhon sie anstrebte, oder die Produktivgenossenschaften
Bakunins, immer war das Ziel eine freie Gemeinschaft freier
Menschen, jene auf die freiwillige Disziplin und Zusammenarbeit in der
Produktion und der Verteilung gerichtete Form der Gesellschaftsordnung,

die zum Beispiel auch Oscar Wilde in seinem Essay «Die
Seele des Menschen in einer sozialistischen Gesellschaftsordnung»
meinte. Obwohl die Führer des Anarchismus und des «utopischen
Sozialismus» im späteren Leben mit Menschen und Institutionen
entmutigende Erfahrungen zu machen hatten, haben sie ihre ebenso
schöne wie optimistische Einstellung nie ganz aufgegeben, ihren
Glauben an die gegenseitige Hilfsbereitschaft (Mutualismus) und
die Solidarität der Menschen. Sie brauchten es nicht zu tun! So

konnte Kropotkin, der vielleicht am engsten mit den Arbeitern, mit
den Aermsten unter ihnen, Kontakt hatte, noch in den achtziger
Jahren schreiben: «Man muß in dieser Zeit unter den Arbeitern
gelebt haben, um sich Rechenschaft geben zu können über den
Einfluß des plötzlichen Wachsens der Internationale, über den
Glauben, den die Arbeiter in die Internationale hatten und die Liebe,
mit der sie über sie sprachen sowie die Opfer, die sie für sie

brachten.»
Dies war in den Zeiten der schamlosesten Ausbeutung der Arbeiter,

in den Zeiten der Not, in der Sturm- und Drangzeit, da sich
Leute wie Kropotkin sagen konnten: wie werden erst Hingabe,
Opferbereitschaft und Liebe sich geltend machen, wenn es den
Massen kraft unserer Anstrengungen einmal besser geht, wie werden
sie sich Mühe geben, wenn sie einmal in einer eigenen Wirtschaftsordnung

ihr eigener Meister sein werden! Wir wissen heute, daß
solche Gedanken utopisch waren, daß mit dem steigenden
Lebensstandard, mit erhöhtem Wohlergehen und bei größerer Freiheit die

Opferbereitschaft und die Hingabe der Menschen — aller Menschen!

— ab- und nicht zunehmen. Das weiß man in den Demokratien,
und man weiß es, obwohl man es nicht zugeben will, insbesondere
in den Ländern hinter dem Eisernen Vorhang, wo das größte Problem
der Kampf gegen die Gleichgültigkeit, gegen die träge Bürokratie,
die Vergeudung von Rohstoffen, gegen Interesselosigkeit, Absentismus

usw. ist, wo man mächtig umlernen muß, was allerdings nicht
dadurch geschieht, daß man das in den Menschen trotz allem
vorhandene Gute in Betracht zieht und durch humane Ethik fördert.
Im Gegenteil: nach dem Gesetz, nach dem man angetreten ist,
versucht man es mit der Verschärfung des Absolutismus, mit
rücksichtsloser Antreiberei, die aus allen Reden der hohen Herren des

250



Kremls klingt. Obwohl sich im Sinne der Berücksichtigung des
Menschlichen Gegenströmungen melden und man da und dort mit
einigen Korrekturen spielt, geht man weiter auf dem Wege des

Absoluten.

IL
Man scheut allerdings nicht nur im Osten, sondern auch im

Westen da und dort vor Schlußfolgerungen zurück, die es, wenn auch
auf anderer Ebene, zu ziehen gälte. Man bleibt im Ideologischen,
im Politischen und Wirtschaftlichen in Klischees stecken, die Europa
durch Jahrhunderte hinter sich her geschleppt hat. Dies zeigt sich
zum Beispiel gerade darin, daß noch heute die erfreulichen Seiten
des Anarchismus und Anarcho-Syndikalismus sowie der Lehren der
Utopisten nicht fruchtbar gemacht oder gar totgeschwiegen werden
können. Schöne Ausnahmen kann man in den USA antreffen, wo
ohne Vorurteile die Dinge von Demokrit bis Epikur, Proudhon,
Bakunin und sogar bis zum verlästerten Nihilismus neu durchdacht
werden, wobei sich völlig neue Einstellungen und Gesichtspunkte
ergeben. Mikrofilme und andere technische Hilfsmittel erleichtern
und vervielfältigen dabei die Möglichkeiten der Erfassung des ebenso
umfangreichen wie schlecht ausgewerteten und gedeuteten Materials.

(In einem Brief an seine Tochter kam z. B. Morris auf die hohe
Moral, auf «die Güte und Selbstverleugnung» der in Sibirien
verbannten Nihilisten zu sprechen. Berdiaieff, Antikommunist und
Vertreter hoher christlicher Geistlichkeit, legt in seiner Analyse über
die Ursprünge des russischen Kommunismus mit aller Deutlichkeit
dar, daß der Nihilismus nicht eine Doktrin der Libertinage und der
Verneinung an sich war, sondern daß ihm eine strikte und puritanische

Moral innewohnte, die sich mit einer Religion von der Art der
strengsten, weitabgewandten Lehren des Buddhismus vergleichen
lasse.)

Wenn manchmal unter Sozialisten über solche Lehren, über
Anarchismus, Anarcho-Syndikalismus, den utopischen Sozialismus
usw. in wegwerfendem Sinne geredet wird, was zum Teil darauf
zurückzuführen ist, daß man gegenüber marxistischen Pflegeeltern
beträchtliche Dankesschulden abzutragen hat, so darf man nicht
vergessen, daß die Anarchisten und Utopisten, die Vorgänger und
Zeitgenossen von Marx, trotz ihren Irrtümern zu den Urvätern des
Sozialismus gehören, daß sie jenen «freiheitlichen Sozialismus»
vertraten, zu dem sich die Sozialisten, wie der bekannte Sozialist John
Strachey einmal sagte, in klarer Ablehnung des marxistischen, das
heißt despotischen, Sozialismus, heute bekennen. Im Namen der
«Freiheit für alle» bekämpften die Anarchisten und Anarcho-
Syndikalisten den «autoritären» Sozialismus, wie dies heute jeder
gute Sozialist tut. Sie vertraten föderalistische Tendenzen. Ihr
organisatorisches Ziel war die selbsttätige Gruppe. Die Gemeinde stand

251



bei ihnen in hohem Ansehen. Wenn sich die Anarchisten in Dingen
der Einschätzung menschlicher Grundeigenschaften täuschten, so
hatten sie auf alle Fälle in der Hauptsache recht, indem sie prophezeiten,

daß übertriebener Zentralismus zu den schlimmsten Diktaturen,

zu Ungeheuern von Superstaaten, führen werden. Hierin
waren sie die Realisten und die Marxisten die Utopisten. Der in
Freiheit zu verwirklichende Kommunismus, wie in Kropotkin
forderte, wird nie kommen, ebenso wenig wird jedoch der diktatorische
Kommunismus, der gar kein Kommunismus ist, auf die Dauer
bestehen können, es sei denn, daß es möglich wäre, den Menschen
auf die Dauer jene Menschenrechte vorzuenthalten, deren Verwirklichung

versprochen wurde, als man den Kommunismus mit dem
Kommunistischen Manifest aus der Taufe hob.

Die vernünftige und im Interesse einer ersprießlichen
Fortentwicklung menschlichen Zusammenlebens wünschenswerte Lösung
dürfte wohl, wie bei andern Entscheidungen, irgendwo in der Mitte
liegen. Wenn es die vielzitierte «Ordnung in der Freiheit» sein sollte,
so muß man sich allerdings klar darüber sein, daß sie im Interesse
des Ganzen die freiwillige Unterordnung voraussetzen würde. Diese
kommt jedoch — wenn überhaupt — nur bei Idealisten, das heißt
bei Minderheiten und somit nur bei kleinsten Gebilden in Frage.
Im größeren Rahmen wird es nicht ohne behördliche
Freiheitsbeschränkungen und -begrenzungen abgehen, das heißt, es wird ein
gewisses Maß von Zwang mit einem gewissen Maß von Freiheiten
verbunden werden müssen.

Wer behördliche Freiheitsbeschränkungen sagt, sagt Staat. Der
Staat aber wird sich gerne zum Selbstzweck. Er ist geneigt, im
Namen seiner Unentbehrlichkeit als Hort der Ordnung sich selbst
mehr zu schützen als jene, die den Staat ausmachen. Wie weit dies
gehen kann, zeigt in krassester Form das Endresultat der kommunistischen

Staatsgründung in Rußland, die, wie Lenin selber sagte, auf
dem Glauben beruht, daß man im Marxismus die absolute Wahrheit
gefunden hat, daß man deshalb in der Lenkung von Menschen und
Schicksalen vor nichts zurückzuschrecken braucht. «Von der Voraussetzung

ausgehend», sagt der jugoslawische Rebell und Kommunist
Djilas, «daß sie allein die Gesetze der Gesellschaft kennen, gelangten
die Kommunisten zu dem simplistischen und unwissenschaftlichen
Schluß, daß ihnen dieses angebliche Wissen die Macht und das
ausschließliche Recht verleiht, die Gesellschaft zu verändern und deren
Tätigkeit zu beherrschen. Dies ist der Hauptirrtum ihres Systems.»

Daß in dieser Beziehung der Balken im Auge der Herren des
Kremls sitzt, ist unbestreitbar. Trotzdem sollten wir die Splitter —
da und dort sind es beträchtliche Splitter! — in unseren eigenen
Augen nicht übersehen. Die Ueberschätzung, ja Vergottung des
Staates ist auch unter den westlichen Demokratien ziemlich weit
fortgeschritten und spukt in zahlreichen Gesetzen und Verord-

252



nungen, die da und dort unter allerlei politischen und sonstigen
Vorwänden für den Schutz des Staates erlassen worden sind und werden.
Was heißt Staat und Staatsschutz!? Der Staat, die Zusammenfassung
von Menschen in einer kollektiven Ordnung, ist an sich nur ein
Gefäß. Es ist damit über die Art dieser Ordnung noch nichts gesagt.Es hat, wie wir eingangs gesehen haben, Zeiten gegeben, da der
Stand die Funktion einer solchen kollektiven Ordnung erfüllte. Der
Staat ist nichts Heiliges. Mit Recht redet die britische Arbeiterpartei
in einem Pamphlet über die persönliche Freiheit, das sie im Hinblick
auf ihren eventuellen Regierungsantritt veröffentlicht hat, vom
«Staat und andern Organisationen». Daß Staatsbürger, wie es da und
dort geschieht, ohne großes Nachdenken weitgehende Staatsschutzgesetze

annehmen und den Namen gelten lassen, zeigt, wie sehr sie
— vielleicht aus Bequemlichkeit oder Angst vor Neuem und
Anderem? — bereit sind, dem Staat, der nackten Ordnung,
Endzwecke zuzuschreiben. Ist es nicht oft so, daß mit dem Schutz des
Staates, des bloßen Gefäßes, der Schutz des Inhalts, die Unantastbarkeit

eines bestimmten Regimes gemeint ist, die Gegnerschaft
gegen die Korrektur und ständige Weiterentwicklung der
Demokratie? Die Möglichkeiten der Weiterentwicklung sind es ja gerade,
die die Demokratie von der Diktatur unterscheiden!

Kann man nicht immer wieder in wohlmeinenden Zeitungen die
Feststellung lesen, daß die Demokratie, wie wir sie heute haben, die
beste aller Regierungsformen sei, daß «die Demokratie die einzige
Regierungs- und Gesellschaftsform ist, die ein menschenwürdiges
Leben und Freiheit ermöglicht», daß «aUe anderen Regierungsformen

schlechter sind». Was heißt «die beste Regierungsform»
und was heißt «alle anderen Regierungsformen»? Bestehen nicht
innerhalb der Demokratie selber gewaltige und grundlegende
Unterschiede in der Regierungsform? Kann man, wie die Entwicklung in
Frankreich gezeigt hat, nicht durch die Aenderung der Wahlgesetze
unter Einhaltung durchaus demokratischer «Spielregeln» völligandere Regierungsformen herbeiführen? Wir sind noch lange nicht
am Ende unserer staatsbürgerlichen Versuche und Wünsche
angelangt. Es darf in einer lebensfreudigen Demokratie keinen geistigen
stillstand und kein Ende der Entwicklung geben. Vor allem aber
dürfen wir nicht unsere westliche und heutige Form der Demokratie
als letzte Weisheit bezeichnen oder gar andern nahelegen bzw.
aufzwingen. Was dabei herauskommt, zeigte sich in den letzten
Jahren mit aller Deutlichkeit in verschiedenen unterentwickelten
Ländern in verschiedenen Weltteilen.

Wir wollen es uns und unsern Lesern schenken, die in den letzten
Jahrzehnten im Bereich der westlichen Demokratien zur Annahme
gelangten Staatsschutzgesetze zu analysieren und zu zeigen, was für
fragwürdige Bestimmungen sie da und dort enthalten. Die beliebte
und oft geltend gemachte Formel, daß «umstürzlerische Umtriebe»

253



oder der «gewaltsame Sturz der Regierung» nicht geduldet werden
können, da in der Demokratie friedliche Mittel, das heißt
Volksbefragungen, für Aenderungen in der Regierungsform zur Verfügung
stehen, leuchtet auf den ersten Blick ein. Man darf jedoch nicht
übersehen, daß der Gedanke der gesunden Fortentwicklung oft von
Minderheiten getragen wird, die wenig Aussicht haben, zur Mehrheit

zu werden, und daß die Staatsbürger, wie die Geschichte
zeigt, oft die Geduld verlieren und dazu sogar alle Ursache haben
(was heute zum Beispiel im Falle der UdSSR und aller andern
Länder hinter dem Eisernen Vorhang sicher niemand bestreitet).
Wenn es in der Vergangenheit allzeit gelungen wäre, alle
umstürzlerischen Umtriebe, sei es im Bürgertum oder in der Arbeiterbewegung,

erfolgreich zu verbieten, so würden wir heute nicht in einem
demokratischen Europa leben! Ueberdies muß gesagt werden, daß
Staatsschutzgesetze oft nicht nur gegen umstürzlerische Umtriebe
oder den Sturz der Regierung gerichtet sind, sondern auch gegen
die Propagierung solcher Ziele in «Wort und Schrift» (ein dehnbarer

Begriff!), ferner gegen die bloße Mitgliedschaft bei einer
Partei, die Umstürzlerische Umtriebe anstrebt usw. Sobald für den
Gesetzgeber nicht mehr das Kriterium des offensichtlichen Delikts
ausschlaggebend ist und er ins Strafregister bloße Aufforderungen
zu Taten sowie Begünstigung und Propaganda einbezieht, kommt er
in die Nähe der Gefährdung der Gewissens-, Meinungs- und
Pressefreiheit usw. Was sich dabei für Auseinandersetzungen ergeben können,

zeigt ein Interview, das der amerikanische Justizminister
Brownell im Jahre 1953 einem Journalisten gewährte, der ihm u. a.
die Frage stellte, ob es «ein Verbrechen sei, Mitglied der
Kommunistischen Partei zu sein.» Die Antwort Brownells lautete: «Sie
müssen bedenken, daß Sie, wenn Sie ein Mitglied der Kommunistischen

Partei sind, dadurch automatisch den gewaltsamen Sturz der
Regierung befürworten.» Der Journalist fragte weiter: «Verletze
ich auch dann die Smith Act gegen die Kommunisten, wenn ich
solche Ansichten als Privatmann vertrete, das heißt wenn ich nicht
die geringste Verbindung zur Kommunistischen Partei habe?»
Brownell bejahte die Frage, und der Journalist fügte bei: «Damit
kommen wir der Verletzung grundsätzlicher Freiheitsrechte ziemlich
nahe.»

In diesem Zusammenhang mag an den weisen Ausspruch des
amerikanischen Oberstrichters Jacksons erinnert werden, der in
seinen Ausführungen im Obersten Gerichtshof über die Verfassungsmäßigkeit

der Smith Act sagte, daß alle Maßnahmen gegen
umstürzlerische Umtriebe nie enden, weil sie ganz erfolgreichen und
befriedigenden Versuchen gleichkommen, eine legale Form zur
Sicherung einer bestehenden Ordnung gegen revolutionären Radikalismus

zu finden. Es wird in der Tat nie möglich sein, genaue
Grenzen zu ziehen und zu sagen, wo die Gedankenfreiheit und die

254



freie Meinungsäußerung aufhören und die Verwirklichung von
Gedanken, oder, wie man in den USA im Falle des Kommunismus
sagt, die gewaltsame Aenderung der Gesellschaftsordnung, beginnt.

Müssen wir uns alte Binsenwahrheiten vor Augen halten? Müssen
wir uns daran erinnern, daß die Magna Charta libertatum des

Jahres 1215, die mit der Bestimmung, daß niemand ohne
rechtmäßiges Urteil bestraft werden darf, den Grundstein moderner
demokratischer Regierungsformen legte, auch zum Ausdruck
brachte, daß die Königstreue aufhört und somit das Volk das Recht
hat, sich zu empören, das heißt den Herrscher zu stürzen, wenn er
sc'ne Pflichten nicht mehr erfüllt? Muß man uns zu bedenken
geben, daß die amerikanische Unabhängigkeitserklärung des Jahres
1776 nicht nur sagte, daß Regierungen deshalb unter den Menschen
errichtet werden, um ihnen die Rechte der Freiheit und Sicherheit
zu garantieren, sondern auch verkündete, daß, «wenn irgendeine
Regierungsform diese Rechte in Gefahr bringt, das Volk das Recht
hat, sie zu ändern oder abzuschaffen (abolish) und eine neue
Regierung einzusetzen»? Jefferson, der Verfasser der
Unabhängigkeitserklärung, das Idol der amerikanischen Demokraten und mit
Recht als Ideal eines Staatsmannes bezeichnet, sagte einmal, daß
es gut wäre, wenn hie und da ein wenig an den warmen Stühlen
jener gerüttelt würde, die unsere Geschicke bestimmen. In seinem
zeitgenössischen Roman «M. Bergeret ä Paris» sagt Anatole France:
«Jede Gesellschaft, deren Organe nicht mehr den Funktionen
entsprechen, für die sie geschaffen worden sind, stirbt ab. Tiefe
Umwälzungen und innere Unruhen gehen ihrem Ende voran oder
zeigen es an.»

Kann man erwidern, daß sich seit obigen Bekundungen allerlei
geändert hat, daß sich auf dem Gebiete des Fortschritts, den die
Verfasser dieser Auslassungen im Auge hatten, vieles gebessert hat,
daß wir nicht nur nach der vernünftigen Mitte des Weges streben,
sondern sie im Rechtlichen und Sozialen in mancher Hinsicht
erreicht haben?

III.
Was ist der Prüfstein dafür, ob wir auf dem vernünftigen Wege

der Mitte bleiben und weitergehen? Im gegenwärtigen Augenblick
schöner Errungenschaften einerseits und weiter bestehender
Rückständigkeiten anderseits sind die Menschenrechte dieser Prüfstein.
Es handelt sich dabei nicht um bescheidene und selbstverständliche
Angelegenheiten, denn es bleibt auf diesem Gebiet noch sehr viel zu
tun übrig. Die Forderung der Menschenrechte ist nämlich nur erfüllt,
wenn diese Rechte der ganzen Menschheit zugute kommen, was
leider nicht der Fall ist, so insbesondere auch in bezug auf die
Unabdingbarkeit solcher Rechte. Bis vor kurzem, das heißt bis zum
Ersten Weltkrieg, konnten nach streng völkerrechtlichen Begriffen

255



nur Staaten Subjekt des Völkerrechtes sein. Der einzelne Mensch
steht, von einigen Ausnahmen abgesehen, auch heute noch mit dem
Völkerrecht nur mittelbar, auf dem Umweg über den Staat, in
Verbindung. Solange es keine internationale Instanz gibt, die der
einzelne zum Schutz solcher Rechte anrufen und die diesen Rechten
Nachachtung verschaffen kann, hat die internationale Stipulierung
eines dem Menschen persönlich zustehenden Rechts keinen
wirklichen Inhalt. Obwohl, streng genommen, international bekundete
Menschenrechte national nicht eingehalten zu werden brauchen, ist
es im Rahmen der Vereinten Nationen (Uno) nicht einmal zur
einstimmigen Annahme eines «Katalogs» der Menschenrechte gekommen.

Es ist ein Katalog geworden, der sich vor allem auf die «klassischen»

Menschenrechte beschränkt und wichtige Rechte und
Freiheiten der modernen Welt nicht aufführt. Die allgemeine Erklärung
über die Menschenrechte ist im Jahre 1948 von der Vollversammlung
der Uno ledigHch in der Form einer «Entschließung» angenommen
worden, und zwar mit 48 Stimmen bei 8 Enthaltungen, die auf die
kommunistischen Staaten, Saudi-Arabien und die Südafrikanische
Union entfielen.

Erfreulich ist, daß — was viel zu wenig hervorgehoben und
gewürdigt wird! — 13 Mitglieder des Europarates diese schandbare
Sachlage zum Anlaß nahmen, im regionalen Rahmen, das heißt «im
Kreise innerlich übereinstimmender Staaten», das sogenannte Rom-
Abkommen zum Schutze der Menschenrechte und Grundfreiheiten
vom 4. November 1950 zustande zu bringen. Wir finden darin neben
den klassischen Freiheitsrechten (Gedanken-, Gewissens- und
Religionsfreiheit, Freiheit der Meinungsäußerung, Presse-, Versamm-
lungs-, Vereins- und Koalitionsfreiheit usw.) auch Grundrechte und
Freiheiten aufgezählt, die über die klassischen Formeln hinausgehen
oder im Hinblick auf die Rechtsverwilderung und Willkür in den
«Volksdemokratien» an Postulate erinnern, die man seit langem
für gesichert hielt, jedoch heute wieder speziell erwähnt werden
müssen (Schutz des Lebens, Verbot des Tötens, von Folterungen usw.,
Verbot der Zwangs- und Pflichtarbeit, Schutz bei Strafverfahren,
Achtung des Privat- und Familienlebens, unbehindertes Wohnen,
Briefgeheimnis, Weltanschauungsfreiheit, Informationsfreiheit, Freiheit

der Eheschließung usw.).
Es soll damit nicht gesagt sein, daß im demokratischen Bereich

keine Abweichungen vorkommen und kein Grund zu Klagen
vorhanden ist. Wir leben in einer Welt, in der es um einen Kampf von
grundsätzlich unvereinbaren Daseinsformen geht und man es mit
Gegnern zu tun hat, die nicht nur keine Moral anerkennen, sondern
sie offen ablehnen, was unfehlbar zur Situation führen kann, wo
Freiheiten im Interesse der Sicherung der Freiheit begrenzt und
beschränkt werden müssen. Dabei können sich die Grenzen zwischen
«Staatsschutz» und dem Schutz der Staatsbürger vor der Allmacht

256



des Staates verwischen. Man denke zum Beispiel an die an sich
heikle Frage der Pressefreiheit. Es kann nicht bestritten werden, daß
in den Demokratien die Freiheit der Herausgabe von Zeitungen,
Zeitschriften, Druckschriften usw. gewährleistet ist. Diese Freiheit
bedeutet jedoch noch nicht die Freiheit oder den Willen zur Freiheit
der Mitarbeiter solcher Publikationen. Es ist in der heutigen Welt
nahezu unvermeidlich, daß die Herausgabe von Zeitungen usw.
Bindungen innerhalb von Gruppierungen von Staatsbürgern voraussetzt.

Die Herausgabe von Zeitungen usw. ist eine Frage von Kosten,
die sich der unabhängige einzelne nur in seltenen Fällen leisten
kann. Ist dieser einzelne ein freier Journalist, so hat er es besonders
schwer. Gerade von ihm wird oft jedes Wort auf die Waagschale
gelegt, während sich ein gebundener Journalist einer gebundenen
Zeitung oft an Freiheiten allerlei leisten kann. Wirklich unabhängige
Zeitungen gibt es wenige, ja es kann nur wenige geben. Um bestehen
zu können, sind solche Organe oft auf Opposition um der Opposition
willen sowie auf leichte Kost, Sensationen usw. angewiesen, während
gebundene Zeitungen darauf hinweisen können, daß sie berechtigte
Interessen großer Bevölkerungsgruppen vertreten. Was die
Informationsfreiheit bzw. das Recht auf Information betrifft, so können
diese Rechte in den Demokratien als gewährleistet gelten, obwohl
gesagt werden kann und gerade in der Schweiz da und dort gesagt
wird, daß die Informationsp/Zic/it, so von den Behörden, nicht immer
mit dem nötigen Ernst betrieben wird. Ueberdies ist es leider in den
meisten Ländern nur ein geringer Teil der Staatsbürger, der
«Informationsinteresse», das heißt Interesse an Nachrichten aus erster
Hand, an den Tag legt.

Je offener man solche partiellen Unzulänglichkeiten zugibt, um so
eher ist man berechtigt, gegenüber den Diktaturstaaten, den
«Volksdemokratien», einen strengen Maßstab anzulegen, das heißt gegenüber

Ländern, in denen es weder Presse- noch Informationsfreiheit,
ja nicht einmal die in allen demokratischen Staaten verbürgte primitivste

und zugleich entscheidendste Freiheit gibt: die innere Freiheit,
die nur bestehen kann, wenn sich der Mensch frei und unbeobachtet
fühlt: in Haus und Hof, auf der Straße und im Betrieb, in seinen
kulturellen Wünschen und Bedürfnissen, in poltischen und sonstigen
Gesprächen mit seinen Mitmenschen usw.

Die im Jahre 1947 ergänzte Verfassung der UdSSR gewährt allerdings

den Staatsbürgern ausdrücklich die Redefreiheit, die Presse-,
Versammlungs- und Demonstrationsfreiheit sowie «im Interesse der
Entwicklung der Initiative der Volksmassen» das «Recht, sich in
sozialen Organisationen, wie zum Beispiel Berufsverbänden,
Genossenschaften, Jugend-, Sport und Verteidigungsorganisationen, kulturellen,

technischen und wissenschaftlichen Organisationen
zusammenzuschließen». Zur Ausübung dieser Rechte hat der Staat laut
Verfassung den Staatsbürgern «Druckereien, Papiervorräte, Gebäu-

257



lichkeiten, Straßen, Verbindungsmöglichkeiten mittels der Post und

auf elektrischem Wege» zur Verfügung zu stellen. Die Verfassung

garantiert die Unverletzbarkeit des Domizils, das Briefgeheimnis und
das Asylrecht. Soviel Lügen wie Worte! Die Verfassung fügt übrigens
den Pferdefuß selber bei, indem es in der Einleitung zu diesen

Bestimmungen heißt, daß diese Rechte und Freiheiten dem Zweck

zu dienen haben, das «Regime» zu festigen, was bedeutet, daß unter
dem Vorwand der Schädigung des Regimes alle diese Rechte und

Freiheiten illusorisch werden können, daß ihre Beachtung oder

Nichteinhaltung Sache des Regimes sind und weder mit Freiheiten
noch mit Rechten etwas zu tun haben. Sicher ist nur, daß, wenn auf

allen diesen Gebieten irgend etwas, auch der harmlosesten Art, gegen
das Regime geschieht, der Staat mit brutalster Gewalt eingreifen und

jede freiheitliche Regung unterdrücken kann. In diesem Sinne

bezeichnet das sowjetische Strafrecht alle Handlungen, die den Sturz,

die Untergrabung und Schwächung der Staatsgewalt oder der
Verfassung, die Gefährdung der äußern Sicherheit des Staates oder der

wirtschaftlichen, politischen und nationalen Errungenschaften
bezwecken, als konterrevolutionär. Die Mindeststrafe für ein solches

Delikt ist 3 Jahre Gefängnis mit Vermögensentzug, die Höchststrafe

der Tod oder Erklärung zum Feind des Volkes, was einer Hinrichtung

nahekommt. Wenn solche Handlungen öffentlich, also beispielsweise

vor andern Menschen, vorgenommen werden, gilt dies als

erschwerender Umstand, der zu Höchststrafe verpflichtet. Auf Grund
solcher Kautschukbestimmungen kann jedermann, der irgendein
Wort gegen das Regime wagt, ins Jenseits befördert werden.

Wie weit solche Bestimmungen gehen können, ist zum Beispiel
kürzlich im Ostsektor Deutschlands offensichtlich geworden, wo
sechs Dorfbewohner Zuchthausstrafen von 2 bis 4% Jahren erhielten,
weil sie politische Witze erzählten, westdeutsche Radiosender
abhörten und «feindliche» Flugblätter herumboten.

So ist es mit den «klassischen» Menschenrechten bestellt, mit
Rechten, die ausgesprochen persönlicher Natur sind. Obwohl noch

Kommissionen der Uno damit beschäftigt sind, in der Hoffnung auf

ein allgemeines Einverständnis gewisse Rechte und Freiheiten
vorsichtiger zu formulieren, ist kaum damit zu rechnen, daß die
Mengchenrechte, die nur als Rechte der ganzen Menschheit Sinn haben,

bald einmal allgemeine Anerkennung finden und durch internationale

Sanktionsmöglichkeiten sichergestellt werden. Wir sind mit
dieser Ansicht nicht allein. Georg Dahm kommt in seinem großen
und grundlegenden Werk «Völkerrecht» in diesem Zusammenhang

zu nachstehender Schlußfolgerung: «Es ist nicht anzunehmen, daß

auch nur diese bescheidenen Pläne sich in absehbarer Zeit allgemein
werden durchsetzen lassen. Die dahin zielenden Vorschläge sind auf

Widerstand namentlich bei den kommunistischen Staaten gestoßen.

Diese haben in den Beratungen der Uno den einseitig individuali-

258



stischen Charakter des Menschenrechtsschutzes beanstandet, den
Schutz nur im Zusammenhang mit den Hoheitsrechten des Staates
und den Pflichten des einzelnen gegenüber der Gemeinschaft in
Betracht ziehen wollen und vor allem jeden Versuch ihrer
Durchsetzung unter internationaler Kontrolle als einen Eingriff in die
souveränen Hoheitsrechte der Staaten bekämpft. Das läuft im
praktischen Ergebnis auf eine Ablehnung des ganzen Gedankens hinaus.»

(Fortsetzung folgt) E. F. Rimensberger

Die Gewerkschaften und die zukünftige Entwicklung
der amerikanischen Industrie

Veränderung ist die Grundlage des amerikanischen Wirtschaftssystems.

Amerika hat seine Stellung als fortgeschrittenste Industrienation

großenteils wegen der Bereitwilligkeit erreicht, mit der die
Amerikaner die Veränderung gesucht und angenommen haben.

Die Amerikaner als Verbraucher wollen neue Produkte und
Dienstleistungen. Die Geschäftsleute suchen neue Arbeitsmethoden, um die
Kosten zu verringern. Die Arbeitnehmer passen sich den veränderten
Bedingungen der sich ändernden Berufe an, indem sie neue Fertigkeiten

und Fähigkeiten entwickeln.
Jede Veränderung der Produktionstechniken wirkt sich auf die

Gewerkschaften aus, und zwar manchmal so stark, daß heute
verschiedene Arbeitnehmerverbände ganz verschwunden sind. Folgende
Berufe zum Beispiel waren noch zu Beginn dieses Jahrhunderts
durch eine besondere Gewerkschaft vertreten: Baumwollspinner,
Besenmacher, Holzschnitzer, Messerschleifer, Graveure für
Uhrgehäuse, Sattler für Pferdegeschirr.

In andern Fällen mußten die Gewerkschaften wegen der sich
abändernden Produktionsmethoden ihren Zuständigkeitsbereich
abändern. Wechsel in der Zusammensetzung der Arbeitskraft — ältere
oder jüngere Arbeitnehmer, Frauen, teilweise Beschäftigte — werden

ebenfalls die Organisations- und Verhandlungspolitik einer
Gewerkschaft beeinflussen.

Ursachen der Veränderungen

Veränderungen greifen ineinander über. Es ist schwierig, wenn
nicht unmöglich, zu sagen, wo die eine aufhört und die andere
beginnt, oder welche besonderen Ursachen einen bestimmten Wechsel

in der Wirtschaft hervorgerufen haben. Es ist indessen möglich,
zwei Faktoren aufzuzeigen, die für zahlreiche Veränderungen
verantwortlich sind.

1. Technischer Fortschritt: Durch Entdeckungen und Erfindungen
werden neue Quellen für Rohmaterialien, neue Transportmethoden

259


	Ueber den Weg der Mitte : der Mensch zwischen Zwang und Freiheit

