
Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau : Vierteljahresschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund

Band: 50 (1958)

Heft: 5

Artikel: Der Christ und das Geld

Autor: Weber, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-353844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-353844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HL Literatur zur Gesetzrevision

Hug, in «Wirtschaft und Recht», 1954 117 ff.; Schweizerische Vereinigung für
Sozialpolitik: Ausbau des Rechts der Gesamtarbeitsverträge, ebenda 19501 ff.

Gysin, Probleme des koUektiven Arbeitsrechts, 1950.

Hueck, Der Schweizer Entwurf..., Recht der Arbeit, 1951 41 ff.
Nägeli, in «Wirtschaft und Recht», 1951 53 ff.
Berenstein, La revision des dispositions legales relatives au contrat coUectif de

travail, Semaine judiciaire 1952.

Ferner die im Text zitierten, gegen Botschaft und Entwurf gerichteten Publika-

tionen von Lusser, M. Usteri nnd Zumbühl.

IV. Literatur zur Rechtstatsachenforschung

«Die Volkswirtschaft», Monatsschrift, herausgegeben vom Eidg. Volkswirtschafts¬

departement und die dort periodisch erscheinenden statistischen und
monographischen Mitteilungen.

Schweingruber, Arbeitsrecht, 2. Aufl., 1951; vgl. ferner S. 137, Anm. 18, hiervor.
L. Burckhardt, Das Problem des Rechtsschutzes im Gesamtarbeitsvertrag, «Wirt¬

schaft und Recht», 1950 48 ff.
— Der Ausbau der Basler Gesamtarbeitsverträge, 1953.

Siegrist, Juristische Kartothek, Nr. 843 a.

Tschudi, Die Sicherung des Arbeitsfriedens durch das schweizerische Recht, Fest¬

gabe Ruck, 1952 110 ff.
Salin/Burckhardt, Gesamtarbeitsverrtag im Schweizerischen Handbuch der Volks¬

wirtschaft, 1955 I 548 ff.

Der Christ und das Geld

Die Synode der reformierten Kirchen des Kantons Bern hat am
diesjährigen Kirchensonntag in den Gemeinden das Thema «Der Christ
und das Geld» behandeln lassen. Eingeladen vom Pfarrkollegium der
Pauluskirchgemeinde, sprach in der Pauluskirche, im Arbeiterquartier
Länggasse, Prof. Dr. Max Weber zu diesem Thema. Wir freuen uns,
seine Ausführungen nachstehend auch den Lesern der «Gewerkschaftlichen

Rundschau» vermitteln zu können.

So lautet das Thema, das der Synodalrat für den diesjährigen
Kirchensonntag gewählt hat. Wie stellt sich der Christ zum Geld
und zum Problem der Geldwirtschaft? Ich möchte die Frage so

umschreiben: Wie sollen die Menschen, die sich zur christlichen
Lehre bekennen und deren Geboten nachzuleben suchen, sich
verhalten in der heutigen Geldwirtschaft?

Eine Methode, um diese Frage zu beantworten, könnte darin
bestehen, daß wir einfach die Stellen sammeln, die sich im Alten und
im Neuen Testament zum Geldproblem äußern. Doch ich glaube
nicht, daß wir damit allein ans Ziel gelangen, denn wir leben im
20. Jahrhundert, und wir stehen einem Geld und Geldgeschäften,
Manipulationen mit dem Geld und einer Geldpolitik gegenüber, die

142



ganz anders aussieht als vor Jahrtausenden. Und wir müssen uns mit
den Geldproblemen von heute auseinandersetzen.

Was ist eigentlich Geld?

Geld war ursprünglich gar nichts anderes als eine Ware, die zumTausche verwendet wurde. Man hat bei primitiven Völkern Vieh, Salz
oder Muscheln benutzt. Dann hat sich das Metall, hauptsächlich
das Edelmetall, als besonders geeignetes Tauschmittel erwiesen.
Und heute haben wir neben dem Metallgeld Papiergeld, das keinen
stofflichen Wert besitzt, sondern dessen Wert eigentlich auf dem
Vertrauen beruht, man werde damit andere Güter eintauschen
können.

Geld ist also immer noch Tauschmittel. Das ist seine wichtigste
Aufgabe auch in der Gegenwart. Das Geld ist für diesen Zweck
unentbehrlich. Wir brauchen ein solches Tauschmittel, heute noch
dringender als im Altertum. Denn wir alle sind heute spezialisiert
auf einen Beruf, und wir erhalten den Lohn für unsere Arbeit in
Geld. Damit können wir das, was wir zum Leben nötig haben, unsdurch Tausch verschaffen. Wer seinen durch ehrliche Arbeit
erworbenen Lohn oder Verdienst in Geld empfängt und damit
Nahrung, Kleidung, Wohnung eintauscht, um die Lebensbedürfnisse
für sich und seine Familie zu befriedigen, kommt damit nicht in
Konflikt mit den christlichen Geboten; es sei denn, er suche bei
diesem Tausch andere zu übervorteilen.

Geld hat aber noch andere Funktionen. Es ist auch ein Mittel
zur Aufbewahrung von Werten. Wir können nicht beliebige Waren
aufbewahren. Nahrungsmittel werden schimmlig, Obst verfault,
auch die meisten anderen Waren leiden unter der Lagerung
und verursachen noch Kosten. Das Geld dagegen ist in dieser
Hinsicht sehr praktisch, es ist leicht aufzubewahren. Die
goldigen «Vreneli» können im Strumpf, Banknoten im Schrank oder
in einem Versteck versorgt und später wieder benutzt werden,
wenn sie nicht von den Motten oder vom Rost gefressen oder vonDieben gestohlen werden, moderner ausgedrückt, wenn sie nicht
durch Inflation oder durch Abwertung verlorengehen.

Ist Zinsnehmen erlaubt?

Aber, wird man einwenden, das ist ja gar nicht zeitgemäß, das Geld
als Geld zu behalten. Gewiß, man bringt es zur Bank, dort wird
es zu Kapital, das heißt es wird in der Volkswirtschaft zur
Produktion verwendet und trägt Zinsen. Da stellt sich die Frage: Ist
nach christlichen Grundsätzen das Zinsnehmen und Zinsgeben
erlaubt? Darüber haben sich gelehrte Häupter die Köpfe zerbrochen.
Die Kirche oder einzelne Kirchenväter haben im Mittelalter die

143



Zinswirtschaft verurteilt, und es sind auch Konzilienbeschlusse

ergangen, die sie gutheißen. In der Heiligen Schrift finden sich

Stellen gegen das Zinsnehmen und andere, die man in umgekehrtem

Sinn auslegen kann. Zu beachten ist, daß sich diese Stellen gegen

den Zins meistens auf persönliche Darlehen an den armen Bruder

hinziehen
Wir müssen diese Frage unter dem Gesichtswinkel der heutigen

Geldwirtschaft betrachten. Kapital ist heute unentbehrlich zur

Weiterentwicklung unserer Wirtschaft. Wir können keine Fabriken,

keine Kraftwerke, keine Bahnen, auch keine Straßen und bcnul-

häuser bauen ohne Kapital. Das bedeutet, daß wir von unserem

Einkommen etwas zurücklegen, ersparen müssen, um diese Werke

schaffen zu können. Diese Ersparnis, das Kapital, steht aber nicht

in unbegrenzter Menge zur Verfügung. Deshalb wird für das

zur Verfügungstellen von Kapital ein Preis erzielt, der sich nach

Angebot und Nachfrage richtet, wie das für gewöhnliche Waren

der FaU ist. Dieser Preis ist der Zins. Das ist die rein wirtschaftliche

Erklärung. Man kann nun argumentieren: Wer Kapital verwendet

zur Produktion von Gütern, kann dabei Vorteile erzielen. Warum

sollte er nicht demjenigen, der ihm durch Kapitalleihe zu diesem

Vorteil verhilft, einen Preis dafür bezahlen?

Damit ist aber die Frage, wie sich Christentum und Zinswirtschaft

zueinander verhalten, noch nicht beantwortet. Unser Schweizer

Reformator Ulrich Zwingli hat in einer Predigt über göttliche
und menschliche Gerechtigkeit gesagt: Zinsen ist man nach dem

Gebote Gottes zu bezahlen schuldig; er beruft sich auf das Paula»-

Wort: «Ihr sollt allen Menschen geben, was ihr ihnen schuldig
seid.» Denn sobald das Privateigentum eingeführt ist - meint Zwingli
weiter -, kann eine Obrigkeit niemanden zwingen, daß er das

seinige ohne Hoffnung auf Rückerstattung oder um des Nutzens

willen ausleihe. Aber er fügt bei, daß Christus die Reichtumer
ungerecht nennt. Denn Gott hat uns die Erde und alle ihre Fruchte

zur Verfügung gestellt. Wir haben sie aber zu Privateigentum
gemacht und brauchen dieses nicht nach seinem Willen.

Was folgt aus diesen Ueberlegungen? Wenn wir schon nach

unserer Rechtsordnung die meisten Güter zu Privateigentum
gemacht haben, so sollen wir es so verwenden, daß nicht gegen die

christlichen Gebote verstoßen wird. Wenn wir einem Bruder aus

der Not helfen müssen, sollen wir ihn nicht mit Zinsen plagen oder

gar Wucher treiben. Wir sollen auch nicht den Arbeitslohn schmälern,

um hohe Zinsen zu bekommen.

Die Gefahr des Reichtums

Doch diese Eigenschaft des Geldes, daß es Zugang zu allen

Gütern verschafft und daß es sich in Form von Kapital vermehren

144



kann durch Zins und Zinseszins, bringt den Menschen in Gefahr.
Besitz von viel Geld bedeutet Reichtum, bedeutet wirtschaftliche
und oft auch politische Macht. Das führt viele Menschen in
Versuchung, nach Geld zu streben, um des Geldes willen, Geld und
Geldwerte anzuhäufen und damit Mitmenschen in Abhängigkeit zu
bringen oder auszubeuten. Ueber einen ganz krassen Fall hat
unlängst die Presse berichtet. Durch Inserate wurden Darlehen
gesucht, wobei große Gewinne in Aussicht gestellt wurden. Den
Interessenten wurde eröffnet, daß Salk-Impfstoff gegen Kinderlähmung
mit großen Gewinnen gehandelt werden könne. Darauf haben Leute
aus «besseren Kreisen», wie man zu sagen pflegt, jedenfalls solche
mit großem Besitz, Hunderttausende einbezahlt, um Wucherzinse
zu erzielen auf Kosten der Kinder, die von der furchtbaren Krankheit

befallen werden. Das ganze erwies sich als ein Schwindel. Doch
die Geschädigten waren ebenso vom Geiste des Mammonismus
befallen wie die Betrügerin, die sie hereingelegt hatte.

Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mammon. - Dieser
Ausdruck Mammon kommt in der Bibel nur als Ausspruch von Jesus
vor. Er stammt aus dem Aramäischen, einer alten Sprache im
Mittleren Osten. Er heißt ursprünglich Habe, Vermögen, und in
übertragenem Sinne bedeutet das Wort Sucht nach Geld, nach Reichtum.

Das schändlichste Beispiel von Mammonismus ist der Verrat
Jesu durch Judas um 30 Silberlinge.

Schon die Propheten haben ihre Stimme erhoben gegen diese
Sucht nach mehr und mehr Besitz und Reichtum und g^gen Wucher
und Unterdrückung. «Wehe denen - ruft Jesaia 5, 8 -, die ein Haus
an das andere ziehen und einen Acker zum andern bringen, bis
daß kein Raum mehr da sei, daß sie allein das Land besitzen.»
Land, Boden verkörperte damals allein Reichtum und Macht.

Die Jagd nach Geld ist aber nicht nur dann verwerflich, wenn sie
zu Verrat, zu Ausbeutung, zur Schädigung anderer führt. Sie wird
auch dem Geldsüchtigen selbst zum Verhängnis. Leo Tolstoj setzt
über eine seiner wunderbaren Volkserzählungen die Ueberschrift:
«Wieviel Erde braucht der Mensch?»

Und er erzählt von dem russischen Bauern Pachom, der vom
Landhunger besessen ist. Boden diente damals schon wie heute der
Spekulation und der Ausbeutung. Pachom will mehr und mehr
Land. Da wird ihm eröffnet, er könne in einem neu erschlossenen
Gebiet für einen festgesetzten Preis so viel Land erhalten, als er
in der Zeit zwischen Sonnenaufgang und Sonnenuntergang
umschreiten könne. Der Bauer sieht die Chance vor sich, nun wirklich
reich zu werden. Er läuft und läuft, um einen enormen
Landkomplex zu umschreiten. Er ist schon ganz ermattet und muß seine
letzte Kraft zusammennehmen, um rechtzeitig den Ausgangspunkt
zu erreichen. Es gelingt ihm, aber er bricht tot zusammen. Er wird

145



an Ort und Stelle bestattet und braucht für sein Grab nur ein

winziges Stück von dem Land, das er zu erraffen hoffte.

Tolstoj, wenn er noch lebte, könnte eine ähnliche Erzählung

schreiben unter dem Titel: Wieviel Geld braucht der Mensch? Er
könnte im heutigen Wirtschaftsleben zahlreiche Modelle finden

von Mammonsjägern, die sich abrackern, um Reichtum zu sammeln,

und dabei oft die Gebote der Nächstenliebe mit Füßen treten. Und

wenn sie früh der Managerkrankheit erliegen, benötigen sie auch

nur einen Sarg, und alles andere müssen sie zurücklassen.

Ich kannte einen Handwerker. Er war tüchtig in seinem Berui,
aber er war von einem Geldhunger besessen. Er gönnte sich und

den Seinen nichts. Zwar ging er jeden Sonntag in die Kirche, und

zwar in eine besondere Kirche, unsere Kirche genügte ihm nicht.

AUein zu Hause war er ein Tyrann und ließ besonders seine

hochbetagte Schwiegermutter fühlen, daß sie das Gnadenbrot nicht mehr

verdienen konnte. Frau und Kinder lebten in ständiger Furcht,
denn er war jähzornig, besonders wenn es um Geldsachen ging. Ür

diente dem Mammon und konnte daher dem Herrn, dem er zwar

in der Kirche ein Lippenbekenntnis ablegte, nicht gleichzeitig
dienen.

Wenn ich von Geldsucht und Mammonismus spreche, so mochte

ich aber einen deutlichen Trennungsstrich ziehen gegenüber den

ehrlichen Bemühungen des Arbeiters oder des Handwerkers und

des Landwirts, ein anständiges Auskommen zu finden. Es wäre

pharisäerhaft, denen, die ihren kargen Arbeitsverdienst zu

verbessern trachten, Materialismus oder Mammonismus vorzuwerfen.

Es wäre ungerecht, diesen Vorwurf zu erheben gegen die

Bemühungen um größere Sicherheit im Alter, bei Krankheit oder

Invalidität; es wäre ungerecht, etwa die Bestrebungen um die Schaltung

einer einigermaßen ausreichenden Versicherung gegen diese

FäUe von Verdienstlosigkeit als Ausfluß einer materialistischen

Gesinnung zu bezeichnen. Besonders anstößig wäre es, wenn solche

Vorwürfe erhoben würden von Leuten, für die gut gesorgt ist nach

allen diesen Richtungen.

Geld als Wertmaßstab

Geld ist aber nicht nur Tauschmittel und Wertaufbewahrungsund

-akkumulationsmittel. Geld hat noch eine dritte Funktion: Es

ist heute aUgemeiner Wertmaßstab. Weil wir mit Geld alle Guter

erwerben können, schätzen wir sie auch in Geld. Das geschieht mit
den Waren, die wir in den Schaufenstern sehen, mit den Möbeln,

mit den Automobilen, mit den Häusern. Nun, das ist begreiflich;
es ist ein Ausfluß unserer Verkehrswirtschaft, in der alles und jedes

getauscht werden kann und deshalb auf einen und denselben Nenner

gebracht werden muß, und das ist das Geld. Aber es bleibt nicht

146



dabei. Die Schätzung geht dann oft auf die Menschen über, die
Besitzer dieser Güter. Die Frau Nachbarin hat einen Hut für X
Franken und Frau Direktorin einen Mantel für Y, nein, natürHch
einen Pelzmantel für so viele hundert Franken. Bei den Männern
sind es nicht die Hüte und die Mäntel, die geschätzt werden,
sondern die Wagen, vom gewöhnlichen bis zum neuesten Modell de
luxe. Der hat es nur zu einer Occasion gebracht, der andere aber
zu einem 15 000- oder 20 OOOfränkigen Auto. Ob bezahlt oder nicht,
sieht man ihm nicht an, solange es nicht darauf steht.

Das aUes ginge noch. Das ist das Bild unserer Gesellschaft der
2. Hälfte des 20. Jahrhunderts. Aber die Bewertung wird oftmals
von den Objekten auf den Besitzer übertragen. Die Menschen werden

geschätzt und bewertet nach ihrem Besitztum, sei es der Hut
oder der Mantel oder der Wagen. Schon die Kinder sind angesteckt
davon und richten ihre zukünftigen Wünsche darnach aus. Der
kleine Ueli will sich noch mit einem Volkswagen begnügen, der
Ruedi sehnt sich nach einem Mercedes, und der Hanspeter triumphiert

mit einem Rolls Royce, vorläufig ohne Preisangabe, doch das
folgt schon bald.

Man kann sagen, das sei nicht so schlimm. Aber es ist
symptomatisch für das Gelddenken unserer Zeit. Hand aufs Herz: Ist es
Ihnen noch nie passiert, daß Sie beim Grüßen mit dem Ausmaß des
Kopfnickens oder beim Lüften des Hutes einen Unterschied
gemacht haben, der sich mehr nach Ge/dwerten als nach Persönlich-
keitswerten richtet?

Verhängnisvolles Gelddenken

Wir sehen also, wie das Geld, das eine zwar wichtige, aber an
sich harmlose Aufgabe als Tauschmittel erfüllen soll, immer
bedeutungsvoller geworden ist, daß es von den Menschen Besitz nimmt
und sie beherrscht. Geld regiert die Welt! - Dieser Spruch ist
leider nur zu wahr. Er gilt im kleinen Kreis, im Dorf, in der Stadt,
oft sogar in der Familie, er gilt erst recht im Staat und auf
internationaler Ebene. Da müssen wir uns darauf besinnen, welches
denn die Gebote des Christentums sind in bezug auf das Verhältnis
von Mensch und Geld. Denn es kann ja nicht so sein, daß wir
zweierlei Grundsätze haben, die einen für den Werktag, die andern
für den Sonntag, so wie wir einen Werktags- und einen Sonntagsrock

haben, daß wir sechs Tage das Geld regieren lassen und am
siebenten uns benehmen, wie wenn wir nichts damit zu tun hätten.

Es gibt bedeutende Wissenschafter, die das Gelddenken, ja die
Geldsucht des modernen Wirtschaftslebens auf religiöse Einflüsse
zurückführen, freilich nicht auf den Ursprung des Christentums,
sondern auf den Protestantismus. Ein berühmtes Werk trägt den
Titel «Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus».

147



Der Verfasser ist ein deutscher Soziologe. Als Beweis werden unter
anderem Tagebuchabschnitte von Benjamin Franklin angeführt.
Franklin war ein Abkömmling der englischen Pilgerväter, die sich

an der Ostküste Nordamerikas ansiedelten, dort die Neuenglandstaaten

gründeten und damit den Grundstein legten zu den

Vereinigten Staaten von Nordamerika. In der Tat enthüUten diese

Aeußerungen Franklins ein erschreckendes Gelddenken.

Bedenke, daß Zeit Geld ist. — Bedenke, daß Geld von einer zeugungskräftigen

und fruchtbaren Natur ist. Geld kann Geld erzeugen, und die

Sprößlinge können noch mehr erzeugen und so fort. Je mehr davon
vorhanden ist, desto mehr erzeugt das Geld beim Umschlag, so daß der

Nutzen schneUer und immer schneUer steigt. Wer ein FünfschiUingstück

umbringt, mordet alles, was damit hätte produziert werden können, ganze

Kolonnen von Pfund Sterling.

Ein deutscher Dichter hat diesen «Geist» des amerikanischen

Kapitalismus in einem Gedicht «Der Amerikamüde» verhöhnt mit
den Worten: «Aus Rindern macht man Talg, aus Menschen Geld.»

Das wiU sagen: Der Mensch ist zur Sache geworden, die ausgenützt
wird wie eine Maschine oder wie ein Stück Vieh, um Geld zu
verdienen. Der Mensch kommt im zweiten Rang, er ist weniger wichtig
als die Sache.

Aber ob diese Beziehung zwischen der protestantischen Ethik
und dem Geist des Kapitalismus stimmt, ist sehr zweifelhaft. Der
Zusammenhang ist eher umgekehrt: Die Gewinnmöglichkeiten, die
durch den Seehandel und die Ausbeutung der Naturschätze Amerikas

sich darboten, gaben Anlaß, das Geldstreben religiös zu
verbrämen. Man hat die Religion ja schon unzählige Male mißbraucht,
um sehr unchristliche Taten zu beschönigen, man hat Krieg
geführt, Länder erobert, fremde Völker unterjocht, alles im Namen
des Christentums. Doch das belastet nicht das Christentum,
sondern nur ihre Träger und falschen Verkünder.

Arbeit ist wichtiger als Geld

Uebrigens ist die Darstellung B.Franklins auch vom wirtschaftlichen

Standpunkt aus grundfalsch. Geld ist für sich allein nicht
produktiv. Geld kann nichts erzeugen. Es ist die Erde, die Natur,
die uns ihre Früchte schenkt. Und es ist die Arbeit, die menschliche
Arbeit, die die Naturschätze veredelt. Auch die Verwendung
mechanischer Hilfskräfte, ob getrieben durch Elektrizität oder

Atomkraft, ist undenkbar ohne Boden und menschliche Arbeit. Das

Kapital, das von der Nationalökonomie als dritter Produktionsfaktor

genannt wird, ist immer aus Arbeit entstanden. Es ist,
wie man schon etwa gesagt hat, kristallisierte Arbeit. Das Geld hat
dabei immer nur eine Vermittlerrolle gespielt. Das Geld, das auf

148



die Bank gebracht wird, arbeitet nicht, obwohl sich der Bankier
manchmal so ausdrückt. Wenn Geld mehr Geld erzeugt, nach den
Worten Franklins, so nur deshalb und nur dann, wenn es zum
Ankauf von Gütern verwendet wird, die von den Menschen bearbeitet
und verarbeitet werden. Es kann deshalb gar kein Zweifel sein, daß,
rein wirtschaftlich gesprochen, die Arbeit wichtiger ist als das
Kapital. Ohne menschliche Arbeit ist alles Kapital wertlos. Der
Leitsatz «Arbeit kommt vor Kapital», ist keine böswillige
Erfindung, sondern liegt in der Natur der Sache. Er wird auch nicht
dadurch aufgehoben, daß wir heute praktisch zu jeder Arbeit
Kapital benötigen, aber eben Kapital, das auch letzten Endes auf
Arbeit beruht. Und deshalb ist auch die Entschädigung für die
Arbeit, der Lohn, wichtiger als der Zins.

Unsere Verantwortung als Christen

Vor neunzehn Jahrhunderten spielte das Kapital in der
Wirtschaft nur eine ganz unbedeutende Rolle. Es gab keine Maschinen,
keine Fabriken, keine Bahnen. Die Arbeit war maßgebend, die
Arbeit auf dem Acker, im Rebberg, die Arbeit des Handwerkers.
Dennoch ist deutlich erkennbar, wie Christus sich zum Problem
Geld und Kapital eingesteUt hat und wie er zum Problem der
kapitalistischen Wirtschaft Stellung beziehen würde. Ueberall tritt die
Liebe zum Menschen hervor, und zwar die Liebe zum Menschen,
unabhängig von seinem Besitz. Das Geld wird nicht als Maßstab
verwendet zur Beurteilung des Menschen, wie das in unserer Zeit
häufig geschieht, es sei denn in negativem Sinn. Da finden wir keine
Verbeugung vor Reichtum und Macht. Der Arme, der Schwache,
der Beladene erhält die besondere Zuneigung. Der Reiche ist nicht
gut angeschrieben. Jesus sprach zu seinen Jüngern: «Wahrlich, ich
sage Euch: Ein Reicher wird schwer ins Himmelreich kommen.
Es ist leichter, daß ein Kamel durch ein Nadelöhr gehe, denn daß
ein Reicher ins Reich Gottes komme.» (Matthäus 19, 23 und 24.)
Es ist eine soziale Botschaft, die das Christentum gebracht hat. Vor
Gott sind alle Menschen gleich. Er kennt keine Herren und Sklaven,
keine Stände, keine Klassen und keine Klassenunterschiede. Diese
Idee der Gleichberechtigung vor Gott hat denn auch die Sklaverei,
die damals noch als gesellschaftliche Einrichtung anerkannt war,allmählich unterhöhlt, bis sie zusammenbrach. Diese Idee hat seither

zahlreiche Bewegungen beseelt, die sich gegen Unterdrückungund für soziale Gerechtigkeit eingesetzt haben.
AUerdings hat Christus nicht gesagt, wie unsere Gesellschaft

organisiert werden soll. Das Christentum hat kein Rezept gegebenfür eine Wirtschaftsordnung. Es wird dem einzelnen überlassen,
sich darüber seine Gedanken zu machen. Die christlichen Gebote
richten sich in erster Linie an jeden von uns persönlich und über-

149



bürden uns die Verantwortung für unser Tun und Lassen. Das Geld

darf für uns nicht zum Mammon werden. Wir sollen nicht um des

Geldes willen andern Unrecht tun und das Gebot der Nächstenliebe

übertreten. Wieviel Zank und Streit kann dadurch vermieden werden,

wenn wir uns das stets vor Augen halten, in der Familie, im
Zusammensein mit Freunden und Kollegen?

Unsere Verantwortung als Bürger

Allein das Geldproblem berührt uns nicht nur in unserem
persönlichen Leben. Wir sind Bürger eines Staates, und zwar eines

demokratischen Staates mit weit ausgebautem Mitspracherecht des

Volkes. Die Bürger und hoffentlich bald auch einmal die Burgerinnen

sind der Souverän. Sie entscheiden über Gesetze und Regierung.

Das war anders zur Zeit Jesu. Die Provinz Judäa stand damals

unter römischer Herrschaft. Die Bevölkerung hatte kein
Selbstbestimmungsrecht und keinen Einfluß auf die Politik. Sie wurde

von Rom regiert. Es sind denn auch im Neuen Testament im Gegensatz

zum Alten keine Anweisungen gegeben, wie die Angelegenheiten

des Staates zu ordnen seien. Es heißt nur, man soUe den

Gesetzen gehorchen und die Steuern bezahlen. «Gebet dem Kaiser,

was des Kaisers ist und Gott, was Gottes ist», sagt Jesus, als die

Pharisäer ihn auf die Probe steUen und des Verrats am Staate

überführen möchten. Gebt dem Staate, was ihm gehört, was er
beansprucht, doch nur so weit, als kein KonfUkt entsteht mit dem

christlichen Glauben. Als die Christen wegen ihres Glaubens

verfolgt wurden, haben sie als Märtyrer Schweres, Furchtbares
erduldet.

Wir haben es heute viel leichter. Wir sind frei, zu glauben. Es

wird in unserem Staat niemand verfolgt wegen seines Glaubens.

Aber ist es nicht manchmal so: Wenn es uns leichter gemacht ist,
äußerlich, so wird es schwerer für uns? Ja, es wird schwerer, weil

wir gleichgültiger werden. Wir brauchen nicht mehr die ganze

Kraft, um zu unserem Glauben und zu unserer Ueberzeugung zu

stehen. Und dann lassen wir überhaupt die Dinge auf sich beruhen

und gehen den Weg des geringsten Widerstandes, oder wir gehen

dem Widerstand überhaupt aus dem Wege.

Wir haben als Bürger eines demokratischen Landes das Recht,

zu den Angelegenheiten der Gemeinde und des Staates Stellung zu

nehmen. Wir haben aber auch die Pflicht dazu. Wir können uns

um diese Pflicht nicht drücken, indem wir uns nicht um diese

Angelegenheiten kümmern und an der Entscheidung nicht teilnehmen.

Wir können damit die Verantwortung, die jeder einzelne zu tragen
hat, nicht ablehnen. Auch die «Passivmitglieder» sind von der

Mitverantwortung an den Geschicken des Staates nicht entbunden.

150



Und nun glaube ich, daß für das staatliche Leben nicht ganz
andere Grundsätze gelten können als für unser persönliches Leben.
Und wenn wir für uns persönlich Schlußfolgerungen ziehen aus den
christlichen Geboten für unser Verhalten zum Geldproblem, so
muß das auch gelten für den Staat. Der Staat regelt ja das
Geldwesen. Er muß in erster Linie dafür sorgen, daß das Geld seine
Aufgabe als Tauschmittel richtig erfüllt. Das bedeutet, daß es seinen
Tauschwert möglichst unverändert beibehält. Denn jede Veränderung

des Geldwertes verfälscht die Tauschbeziehungen. Das gilt
von einem Sinken des Geldwertes, das sich in allgemeiner
Preissteigerung oder gar in Inflation äußert, wie auch von einer
Zunahme des Geldwertes. Beide Erscheinungen haben große
Ungerechtigkeiten zur Folge. Es ist freilich nicht so leicht, diese
Aufgabe zu erfüUen, da unsere Volkswirtschaft mit der Weltwirtschaft
eng verbunden ist und die Einflüsse des Auslandes eine starke
Rolle spielen. Auf jeden Fall müssen wir die Behörden bei der
Erfüllung dieser Aufgabe unterstützen.

Der Staat greift aber heute auch mit seiner Wirtschafts- und
Finanzpolitik in die materieUen Verhältnisse der Bürger ein. Er
beeinflußt den Gang des Wirtschaftslebens und die Verteilung des
Volkseinkommens.

Ein Mahnruf an alle

Wenn wir die christlichen Grundsätze und Gebote übertragen auf
GeseUschaft und Staat - und das ist unsere Pflicht -, so bedeutet
das auch für den Staat: Gerechtigkeit, gerechte Verteilung der
Lasten, besonders aber Gerechtigkeit und Hilfe für die Schwachen.
Diese Grundsätze müssen auch gelten bei der Regelung der
Probleme im Wirtschaftsleben, im sozialen Leben, für das öffentliche
Finanz- und Steuerwesen. Und wir müssen uns fragen: Ist das wirklich

stets der Leitsatz der staathchen Politik? Wird dafür gesorgt,
daß die Arbeit zu ihrem Recht kommt? Wie steht es mit dem
Verhältnis von Arbeit und Kapital, Lohn und Zinsen? Werden nicht
auch Maßnahmen getroffen, die den Besitz begünstigen? Wie
werden die Lasten des Staates verteilt? Sind es nicht manchmal
gerade Kreise, die keine materiellen Sorgen kennen, die am lautesten

nach Abbau der staathchen Lasten rufen? Und ist es nicht
so, daß auf der einen Seite der Reichtum ständig zunimmt, während
es auch bei uns noch Tausende und aber Tausende gibt, denen es
am Nötigsten fehlt, von den sehr viel ärmeren Völkern ganz zu
schweigen?

Wie gesagt, die Bibel gibt uns kein fertiges Programm für unsere
heutige Staatspolitik. Wir müssen den Weg selbst finden. Anhaltspunkte

gibt es freilich zur Genüge. Eine interessante Stelle im
3. Buch Mose weist darauf hin, daß im alten Israel aUe fünfzig
Jahre eine Neuverteilung des Landes vorgenommen werden sollte,

151



damit ein jeder wieder zu seiner Habe komme und Ungerechtigkeiten

beseitigt werden (3. Mose 52, 10). Und wie Jesus über den
Reichtum dachte, ist uns bekannt.

Es ist hier nicht der Ort, diese Fragen einläßlich zu erörtern.
AUein das Thema des Kirchensonntags soU für jedermann, der sich
zum Christentum bekennt, ein Mahnruf sein. Wir alle müssen uns
fragen, ob wir nicht oft in Gefahr sind, dem Götzen Mammon zu
verfaUen und um Geldes willen einem Nächsten Unrecht zu tun,
und wäre es auch nur mit Worten. An uns alle geht ferner die
Mahnung, auch als Staatsbürger unsere Pflicht zu erfüllen und uns
dafür einzusetzen, daß den christlichen Geboten auch in GeseUschaft

und Staat Nachachtung verschafft wird.
Niemand kann zwei Herren dienen. Ihr könnt nicht Gott dienen

und dem Mammon. Max Weber.

Puerto Rico im Aufstieg —
Munoz-Marins fortschrittliche Sozialpolitik

Die westindische Insel Puerto Rico, eine der Großen Antillen,
wurde 1493 von Kolumbus entdeckt, war bis 1813 spanische Kolonie,
dann spanische Provinz wie die des Mutterlandes. 1897 erlangte Luis
Munos-Rivera, der Vater des jetzigen Gouverneurs, für Puerto Rico
einen Dominionstatus unter der spanischen Krone; doch schon im
folgenden Jahre mußte Spanien die Insel an die Vereinigten Staaten
abtreten. Ihre Lage als eine Art amerikanische Kolonie ließ vieles
zu wünschen übrig. 1917 gewährten die USA dank den Bemühungen
Munoz-Riveras, des «George Washington von Puerto Rico», den Porto-
ricanern das amerikanische Bürgerrecht und einige andere Verbesserungen.

Doch erst 1948 wählte das portoricanische Volk zum erstenmal
seinen Gouverneur; PueitoRico wurde autonom, und seine neue
Verfassung trat 1952 in Kraft. Das Land ist nunmehr selbständig in
seinen inneren Angelegenheiten und mit den Vereinigten Staaten

freiwillig verbunden. Seine Einwohner sind weiter Bürger der USA,
nehmen aber an den Wahlen des Kongresses und des Präsidenten nicht
teil, da Puerto Rico keiner der 48 «Staaten» ist. Nach anglo-amerika-
nischem Verfassungsrecht bedingt das Fehlen einer Vertretung im
Bundesparlament die Befreiung von der Bundeseinkommenssteuer

- ein wichtiger Faktor für Puerto Ricos Wirtschaft, wie wir sehen
werden.

Puerto Rico gehört zu den am dichtesten bevölkerten Gebieten der
Erde, weist es doch rund 21/4 Millionen Einwohner bei einer
Ausdehnung von 8896 Quadratkilometern auf. (Bevölkerungszuwachs
seit 1930 rund 11/4 Millionen! In Neuyork leben heute 500 000
portoricanische Einwanderer.) Bis vor etwa zehn Jahren hing die Wirt-

152


	Der Christ und das Geld

