
Zeitschrift: Gewerkschaftliche Rundschau für die Schweiz : Monatsschrift des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes

Herausgeber: Schweizerischer Gewerkschaftsbund

Band: 38 (1946)

Heft: 9

Artikel: Die gefährdete Freiheit

Autor: Coudenberg, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-353255

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-353255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die gefährdete Freiheit.
Von Dr. H. Coudenberg.

I. Einleitung.
Schweizer Verlage haben im vergangenen Jahr zwei Bücher

herausgebracht, die mehr als eine gewöhnliche Rezension verdienen.
Sie enthalten nämlich so wichtige grundsätzlicheBeiträge
zu den ideologischen Hauptproblemen der Gegenwart, dass

eine ausführliche Behandlung und Stellungnahme am Platze ist.
Beide Werke beschäftigen sich mit dem gleichen Thema: die

Gefährdung der Freiheit durch die gegenwärtig
vorherrschenden Entwicklungstendenzen in GeseUschaft, Wirtschaft und
Staat. Beide Autoren vertreten dabei einen Standpunkt, den man
insofern pessimistisch nennen könnte, als er dem seit mehreren
Generationen herrschenden Glauben an den
historischnotwendigen Fortschritt der freiheitlichen
Institutionen widerspricht; sie kommen zu der Schlussfolgerung,
dass unsere Zeit von Strömungen beherrscht wird, die das
Reich der Freiheit immer weiter einzuengen
drohen.

Diese Uebereinstimmung ist um so bemerkenswerter, als die
beiden Werke in jeder sonstigen Hinsicht aus grundverschiedenen
Geistesrichtungen kommen.

Das eine Buch* stammt von dem Franzosen Bertrand de Jou-

venel, also vom Nachkommen eines Geschlechts, das seit dem

15. bis ins 20. Jahrhundert hinein Frankreich etliche seiner
hervorragendsten Staatsmänner und politischen Schriftsteller gegeben
hat. Bertrand de Jouvenel, selber schon durch einige glänzende
Beiträge zur neueren und neuesten politischen Geschichte bekannt,
ist, der Familientradition getreu, in erster Linie Staatstheoretiker

und betitelt sein Buch «Du P o u v o i r », d. h. sinngemäss

« über die Staatsmacht ».
Das andere Buch ** ist von einem deutschen Schriftsteller,

Erich Fromm, der als Flüchtling anscheinend an einer nordamerikanischen

Universität ein Lehramt gefunden hat. Er ist von Haus

aus Psychoanalytiker und tritt von der psychologischen Seite an
das Problem heran, was schon der Titel, « Die Furcht vor der Freiheit

», zum Ausdruck bringt.

* Bertrand de Jouvenel. Du Pouvoir. (Histoire naturelle de sa croissance.)

Edition du Cheval Aile. Geneve, 1945.

** Erich Fromm. Die Furcht vor der Freiheit. Steinberg-Verlag, Zürich,
1945. Merkwürdigerweise enthalten weder das Buch noch der Prospekt einen

Hinweis darauf, in welcher Beziehung es steht zu dem englischen Buch, das

den gleichen Verfassernamen und den gleichen Titel trägt (The Fear of Free-

dorn). Ich habe dieses Buch schon 1944 gelesen; es präsentierte sich als Urtext

344



Auch die Art der beiden Verfasser ist so verschieden wie nur
möglich. Der klassisch gemessene, kristallklare Stil Jouvenels verrät

eine Souveränität, wie sie nur die kühle Betrachtung der
Jahrhunderte aus der gesammelten und geklärten Erfahrung von
Jahrhunderten verschaffen kann. Er analysiert seinen Gegenstand mit
der Ruhe eines Klinikers, und nur hier und da mahnt eme fem

nuancierte Wendung an das etwas wehmütige Lächeln einer
enttäuschten Liebe oder einer verlorenen IUusion. Bei Fromm dagegen

äussert sich das leidenschaftUche Ressentiment des Flüchtlings in
der Unausgeglichenheit des Aufbaues und der Nervosität des

manchmal etwas saloppen Stils. Hier herrscht das Subjektive vor,
und in unruhigem, unregelmässigem Rhythmus wechseln glanzende

Einfälle, lederne Begriffsklaubereien und polemische Ausbruche

ab. Der Gesamtausdruck des Jouvenelschen Buches ist der eines

schön abgerundeten Ganzen, während Fromm uns emen Torso

bietet.
Indessen je grösser die Verschiedenheit der Ausgangspunkte

beider Autoren, desto gewichtiger die Uebereinstimmung der

Hauptresultate. Schauen wir also näher zu, worin sie besteht und

wo ihre Grenzen liegen.

II. Totaler Krieg und totaler Staat.

In seiner Vorrede verrät uns Jouvenel, wieso er dazu
gekommen ist, die Entwicklung des Staates im Sinne eines wachsenden

Totalitarismus zu erforschen. Den Ausgangspunkt dazu bot ihm
der Krieg. Hier tritt die fortschreitende Tendenz zur Totalität
gewiss klar genug zutage. Vom feudalen Rittergefolge des Mittelalters,

über die Söldnerheere des Absolutismus und die Massenheere

der Napoleonischen Epoche bis zur «totalen » Kriegführung
der neuesten Zeit, die alles mobilmacht und alles in Mitleidenschaft

zieht, führt eine durchgehende, unaufhaltsame Entwicklung.
Ihr Sinn ist so eindeutig, dass niemand sich dieser Einsicht
verschliessen kann.

Nicht so verbreitet aber ist die Erkenntnis, dass jeder Etappe
dieser Entwicklung eine neue Wachstumsstufe des inneren
Machtbereichs der Staaten entspricht.

Der Weg zum totalitären Staat läuft parallel mit dem zum

und der Eindruck, dass es tatsächlich englisch geschrieben worden ist, wird noch

verstärkt durch einige stilistische Eigentümlichkeiten, die einen deutschsprachigen

Autor vermuten lassen. Nun aber erscheint das gleiche Buch in deutscher

Sprache, ohne dass eine Uebersetzung erwähnt oder ein Uebersetzer genannt

wird. Der Verlag scheint deshalb einen ernsten Vorwurf zu verdienen. Denn

entweder handelt es sich um eine Uebersetzung aus dem Englischen und das

hätte dann auf keinen Fall verschwiegen bleiben sollen oder aber der Verfasser

hat dieses Buch deutsch (oder auch deutsch, also zweimal) geschrieben

und dann hätte zum mindesten ein Hinweis auf den bereits früher vorliegenden

englischen Text in Vorwort und Prospekt hineingehort.
345



totalitären Krieg, und beide Entwicklungen bedingen sich gegenseitig:

Die Staaten können immer nur soviel von
ihrer Substanz in den Krieg hineinwerfen, wie
sie aus ihren Völkern herauspressen können;
erweiterte Staatsmacht führt ihrerseits zu
«erweiterten» Kriegsmethoden; der kriegerische
Zu s a mm e ns t o 8 s von totalitären mit weniger
straff gezügelten Staatsgebilden zwingt letztere

dazu, sich die Methoden ihrer Gegner eigen
zu machen, so dass auch die Niederlage der
totalitären Partei die Ausbreitung des totalitären

Systems keineswegs verhindert.
Genau so hat es Europa noch zu Napoleons Zeiten erlebt, als

Frankreich zuletzt der Koalition der Mächte erlag, die von ihm
und durch den Kampf mit ihm die «totaleren » Methoden gelernt
hatten, wie sie die Entfeudalisierung des Staates, die Dienstpflicht
und das Massenheer mit sich brachten. So bewirkte damals die
Niederlage Napoleons die Konsolidierung der Errungenschaften der
Französischen Revolution in ganz Europa. Ebenso, meint Jouvenel,
muss man, um unsere eigene Zeit zu verstehen, trotz aller durch
Krieg und Propaganda gesteigerten ideologischen Gegensätze aus
etwas weiterer Perspektive die allgemeine Tendenz sehen, die sich
überaU — wenn auch in ungleichem Tempo und verschiedener
Form — durchsetzt und aus den Jahrhunderten kommt.

Kriege und Revolutionen sieht Jouvenel stets nur als
Episoden, deren Sinn gewöhnlich erst nachher
begriffen werden kann, aus einer Gesamtschau heraus, die
auch die zunächst weniger sichtbaren Endergebnisse ins Blickfeld
hineinrücken lässt.

Wieso, fragt er, scheint man niemals gemerkt zu haben, dass

jede Revolution, die unter dem Schrei «Freiheit» anfängt, stets
auf eine drückendere Staatsmacht hinausläuft? Er meint, es liege
zum Teil daran, dass man eine künstliche und jedem historischen
Denken abholde Trennung zwischen den Leistungen einer Revolution

und ihren sogenannten Exzessen und Abweichungen
konstruiert. «Dann jammert man: die Revolution ist aus ihren
natürlichen Ufern getreten, die antisozialen Exzesse der Freiheit haben
eine notwendige Gewalt herbeigerufen, um sie wieder zu disziplinieren,

sie haben zu viel Trümmer geschaffen, als dass man ohne
einen neuen Baumeister ausgekommen wäre... Der Verstand
bemüht sich dann, den genauen Augenblick der Ausschweifung zu
entdecken, die verhängnisvolle Einzeltat herauszufinden, den
verantwortlichen Täter zu nennen. — Welch ein Verkennen der
tieferen Natur der revolutionären Erscheinung! Nein, die Cromwells
oder Stalins sind keine zufälligen Konsequenzen, keine während
des sozialen Sturmes vorgekommenen Unfälle. Sie sind vielmehr
das schicksalhafte Ende, wozu der Umsturz notwendigerweise
346



führen musste. Der Zyklus hat sich geöffnet durch
die Erschütterung einer unzureichenden Macht,
um sich zu schliessen mit der Verstärkung einer
absoluteren Macht.»

Diese Auffassung sucht Jouvenel noch zu verstärken mit dem

Hinweis, dass man keine einzige Revolution anführen könne, die

eine starke Tyrannei zum Sturz gebracht hätte. Die Franzosen

hätten nicht den despotischen Ludwig XIV., sondern den schwächlichen

Ludwig XVI. gestürzt, die Russen nicht Peter den Grossen,

sondern den gutmütigen Nikiaus IL, die Engländer nicht den

Gewaltmenschen Heinrich VIII., sondern den grillenhaften Karl 1.

« Diese Könige starben nicht an ihrer Tyrannei, sondern an ihrer
Schwäche; die Völker errichten das Schafott nicht als moralische

Strafe des Despotismus, sondern als biologische Sanktion der

Ohnmacht. » Auch darum tritt am Ende immer eine stärkere Macht

hervor.
Was Jouvenel über den Ursprung und die historische Entwicklung

des Staates berichtet, gehört zu dem Besten, was jemals über

dieses Thema geschrieben worden ist. Es gibt uns eine klare,
vollständige, sorgfältig abgewogene Darstellung des heutigen Standes

der Forschung auf diesem Gebiet, wobei auch das sozialpsycho-

logische Material über die primitiven Völker gebührend beachtet

Wir
Die Kenntnis der jüngsten Fachliteratur ist hier besonders

wichtig, weil sich seit einem Jahrhundert in dieser Wissenschaft

eine wahre Revolution vollzogen hat. Ein Abgrund trennt den

heutigen Stand unseres Wissens um die Ursprünge der GeseUschaft

und der Kultur von dem Zeitalter, wo Lewis H.Morgan (1818 bis

1881) seine «Urgesellschaft» schrieb. Noch um die Jahrhundertwende

galt dessen Theorie von der patriarchaUschen und
kommunistischen Sippe als der allgemeinen sozialen Urform, der sich

Friedrich Engels in seinem vielgelesenen «Ursprung der Familie,
des Privateigentums und des Staates » anschloss, wie ein Evangelium.

Heute sind diese Anschauungen so veraltet wie die

Postkutsche oder die Petroleumlampe; und zwar handelt es sich hierbei

weniger um den Modewandel der allgemeinen Anschauungen

als um die positiven Ergebnisse von inzwischen unternommenen

Forschungen. Die wichtigsten Erkenntnisse, wozu Jouvenel dabei

gelangt, können durch folgende Sätze angedeutet werden:

«Der Staat ohne Eigenwillen, als blosser Ausdruck des

allgemeinen Willens, ist eine Fiktion.»
« Die Staatsgewalt ist eine Befehlsgewalt.»
«Wie brutal auch eine Befehlsgewalt eine andere ablöst, sie

sind alle ewige Erben ihrer Vorgängerinnen.»
«Die Ausdehnung der Staatsmacht hat die Ausdehnung der

Kriege verursacht.»

347



III. Demokratie und Totalitarismus.
Die Tendenz zur gleichzeitig wachsenden Totalität des Staates

und des Krieges weist Jouvenel an der fast tausendjährigen
Geschichte unserer abendländischen Zivilisation seit dem Mittelalter
nach. Er denkt dabei natürlich in erster Linie an sein französisches
Vaterland.

Es soll ihm daraus kein Vorwurf gemacht werden. Die
Linienführung gewinnt dadurch nur an Klarheit, denn in keinem andern
Land hat sich die von Jouvenel geschilderte Entwicklung so
frühzeitig und eindeutig durchgesetzt wie in Frankreich. Hat doch hier
sowohl die Phase der monarchischen Zentralisation wie die der
bürgerlich-revolutionären Demokratie, welche diese Zentralisation
vollendete, am frühesten eingesetzt und für den Rest Europas vor-
bUdlich gewirkt.

Darüber geben die vielen Hinweise Aufschluss, die Jouvenel
vergleichshalber auf die Entwicklung in andern Ländern, wie
England, Deutschland, Spanien, Italien, den Vereinigten Staaten von
Amerika usw., macht. Es treten dabei wohl mehr Tempo-, Grad-
und Form- als Wesensunterschiede zutage. Ja, aus den Vergleichen
mit andern und älteren Kulturkreisen, wie etwa Aegypten,
Griechenland und Rom, scheint hervorzugehen, dass auch hier die
gleichen Tendenzen am Werk gewesen sind und zu ähnlichen
Verläufen geführt haben.

Jouvenel denkt auch darin viel «moderner» und «kosmo-
poUtischer» als die allermeisten Franzosen, dass er statt an den
endlosen geradlinigen « Fortschritt» der liberalen Aera an die
geschlossenen Kulturkreise der Spenglerschen Geschichtsphilosophie
glaubt. Die Geschichte ist zwar für ihn keine blosse « ewige
Wiederholung », sondern eine Reihe voneinander ablösenden zyklen-
haften Verläufen, die sich insofern ähnlich sehen, als in ihnen die
sich stets gleichbleibende oder doch nur sehr langsam veränderliche

menschliche Natur zum Ausdruck kommt. So ungefähr hatte
es sich schon Plato vorgestellt, als er den ewigen psychologischen
Pendelschlag beschrieb, wodurch aus dem Uebermass der Tyrannei
immer wieder eine neue Freiheit und aus den Exzessen der Freiheit

stets wieder eine neue Tyrannei entsteht.
Insofern sind für Jouvenel Demokratie und Totalitarismus

weniger Gegensätze — so sehr sie sich im Kampf der Ideologien

als solche fühlen und gebärden mögen — als
aufeinanderfolgende Phasen einer durchgehenden
Entwicklung. Diese Entwicklung ist für ihn durch eine
psychologische Gesetzmässigkeit bestimmt, die in einer bisher
ununterbrochenen Reihe von historischen Analogien ihren Ausdruck findet.
Er teilt ferner darin den Glauben Spenglers, dass auch die heutige
Demokratie, gerade in dem Mass, in dem sie sozial wird, die Keimzelle

eines plebiszitären Cäsarismus, dessen Führer sich direkt auf
die Massen stützen, in sich trägt.
348



Jouvenel teilt die Meinung der meisten jüngeren Soziologen,
die in der modernen Demokratie weniger eine
ideale Verwirklichung der Regierung von allen
durch alle als eine besondere Methode der Auslese

der Führerschaft und der gewählten oder
beamteten «Statokratie» (im Gegensatz zur
erblichen Aristokratie) sehen. In Frankreich und den
andern Grossstaaten wenigstens (wir werden gleich sehen, dass er
die Schweiz in eine besondere Kategorie einreiht) ist die scheinbare

«Volksherrschaft» in der Wirklichkeit nur eine vom Volk
angenommene oder erduldete « Herrschaft über das Volk, die mit
dem Volk lediglich durch die lose Nabelschnur der Parlamentswahlen

verbunden ist».
Von den klassischen Ideologien des bürgerlich-demokratischen

Zeitalters, wie sie z. B. die grosse Französische Revolution
hervorgebracht hat, meint er, dass sie unbewusst und ungewoUt, aber desto

wirksamer, das Wachstum des totalitären Staates
begünstigt hätten. Denn «die demokratische Fiktion

verleiht den Regierenden die Autorität des
Ganzen», d. h. des souveränen Volkes. Diese «Uebertragung

der Macht hat jedes Misstrauen gegen die Macht entwaffnet
und damit die Aera der Tyrannei vorbereitet». Die «Macht»,
sagt Jouvenel, ist eine kleine « Gesellschaft», die die grosse «

Gesellschaft» beherrscht. Diese Unterordnung beruht,
historischpsychologisch, auf der Gewohnheit, jeder mit Prestige ausgestatteten

Autorität zu gehorchen. Jahrtausende dieser ursprünglich
magischen Subordination sind unserer, im Vergleich damit kaum
den Kinderschuhen entwachsenen, modernen Demokratie
vorangegangen. Dabei haben sich verstandesmässige Form und
ideologische Fiktion mehr verändert als der ewige, gefühlsmässige
Inhalt. Am Ende ist der Staat eine Art in die GeseUschaft ein-

genisteter Fremdkörper geblieben; ja, er wird es auch heute noch
mehr und mehr, in dem Masse, wie die Fiktion der parlamentarischen

Souveränität der Wirklichkeit des werdenden, neuen ple-
biszitären Staatsabsolutismus das Feld überlassen muss.

Nach Jouvenel wohnt also die Tendenz zum
staatlichen Totalitarismus der Demokratie selber
i n n e.

In der Tat ist allbekannt, dass die französische Monarchie des

ancien regime in ganz besonderem damals in ganz Europa
noch unbekanntem Masse den Machtbereich des Staates erweitert
hat. Dagegen muss immer wieder daran erinnert werden, dass die
bürgerlich-demokratische Revolution des 18. Jahrhunderts diesen

Apparat keineswegs abgebaut, sondern erst recht
weiteraufgebaut hat. Nicht nur die militärische
Dienstpflicht, die allgemeine Steuerpflicht und die Schulpflicht sind
dabei ausschlaggebend gewesen; vielleicht noch wichtiger war der
neue psychologische Tatbestand, der aus der Einführung des all-

349



gemeinen Wahlrechts, des Parteisystems und der Massenpropaganda
durch die verbilligte Drucksache hervorging. Denn hierdurch wurde
der Glaube verbreitet, dass der Staat nunmehr zur Sache aller
geworden sei und damit ohne Gefahr für die Freiheit
seine Macht weiter ausdehnen könne.

Dieser Glaube aber beruht für Jouvenel — und er mag darin,
zum mindesten was Frankreich betrifft, recht haben — auf einer
Selbsttäuschung.

IV. Die Schweiz als Sonderfall.
Die ganze Theorie Jouvenels über das Werden der modernen

Staatsmacht fusst fast ausschliesslich auf der Geschichte Frankreichs,

mit einigen griechischen und römischen Vorbildern zur
Illustration. Das wird einem besonders klar, wenn man z. B. seine

Ausführungen über die entscheidende Rolle der Monarchie bei der

Bildung der Nation oder über den Uebergang vom Revolutionsterror

zum Cäsarismus liest. Bei näherem Zusehen findet man
übrigens, dass die Geschichtsdeutung Jouvenels, sofern sie unsere
abendländische Zivilisation betrifft, auch für die übrigen
europäischen Staaten passt, wenn auch hier und da mit abweichenden

Nuancierungen. Das ermöglicht ihm, aus der Geschichte
Englands, Italiens, Deutschlands usw. Beispiele heranzuziehen. Es

gibt nur einen europäischen Staat, der eine
Ausnahme macht. Das ist die Schweiz.

Man kann allerdings nicht sagen, dass die Entstehungsgeschichte

der Eidgenossenschaft den Theorien Jouvenels
widerspräche. Es ist für den «Schweizer Fall» in seiner allgemeinen
Lehre wohl ein Platz. In seinem Kapitel über das Wesen der
Souveränität lässt Jouvenel ausdrücklich gelten, dass neben der
Unterwerfung (soumission) auch die Vereinigung (association) der
psychologische Kitt der Staatenbildung sein kann; er bemerkt dabei

nur, dass dieser seltene FaU, der Natur der Sache gemäss, nur bei
kleineren Staaten vorkommt. In ähnlicher Weise hatten bereits

J.-J. Rousseau und Montesquieu die Meinung vertreten, dass die
Demokratie nur in ganz kleinen Staatsverbänden die beste
Staatsform sein könne.

An einem andern Orte führt Jouvenel als Beweis dafür, dass

die französische Demokratie nur dem Schein nach den Volkswillen

vertrete, die Tatsache an, dass sie die direkte Befragung des Volkes
durch das Referendum ablehne, die in der Schweiz erprobt worden

sei.
Obwohl Jouvenel dem Fall der Schweiz kein besonderes

Kapitel widmet, ist also klar, dass er in seinen Augen, im Hinblick
auf das moderne Europa, als Ausnahme von der Regel angesprochen

werden muss. Aehnliche Sonderfälle gibt es nur in der
aussereuropäischen, ursprünglich kolonialen Welt. Das bedeutendste
Beispiel steUen die Vereinigten Staaten Amerikas dar. Es ist denn auch

350



kein Zufall, dass es in dem « Geist» der Verfassung und der
Institutionen mehr Aehnlichkeit zwischen der Schweiz und den so

fernen USA gibt, als etwa zwischen der Schweiz und dem benachbarten

Frankreich.
Diese Feststellungen eröffnen dem Schweizer Leser ungewöhnlich

interessante Aussichten. Sie können ihm helfen, die allgemeine
Entwicklung des europäischen Staatenwesens aus einem
Gesichtswinkel zu sehen, der aus der Begrenztheit
der eigenen nationalen Erfahrung herausragt.
Damit ist dann eine gefährliche Fehlerquelle ausgeschaltet; denn
es kann manches Fehlurteil daraus entstehen, dass man beispiels-
mässig dem Wort Demokratie dieselbe Bedeutung beimisst, wenn
es sich um eine Schweizer Landsgemeinde oder den Schweizer
Bundesrat, wie wenn es sich um das englische Parlament oder die
Regierung Costa Ricas handelt.

Neben der Gefahr der Fehl urteile (und als ihre Folge) gibt
es aber auch die der möglichen Fehl h a n d 1 u n g e n. Es ist auch

praktisch von entscheidender Wichtigkeit, dass die
Sonderstellung der Schweiz als «assoziativer» Staat in einem aus
Monarchien oder Ex-Monarchien bestehenden Europa erkannt wird.
Die Feststellung und Behauptung dieser Sonderstellung braucht
freilich an sich noch nicht als Anspruch auf Ueberlegenheit
anerkannt zu werden. Man könnte sich sogar denken, dass sie von
aussen her als archaische Anomalie, als « Schrulle», als
«Naturschutzpark», als «Versteinerung» gewertet werden könnte. Allerdings
könnte der Schweizer solch abfällige Werturteile besonders leicht
zurückweisen, sofern sie von Menschen geäussert würden, die sich

zu den Grundsätzen der Demokratie bekennen; denn es lässt sich
dann unschwer nachweisen, dass die Schweizer Demokratie, ob nun
durch geographisch-historische Besonderheiten und die Kleinheit
des Landes begünstigt oder nicht, immerhin der Verwirklichung
dieser Grundsätze näher kommt. Jouvenel gibt das ausdrücklich zu.

Jedoch es handelt sich hier zunächst nicht um den Konflikt
zwischen Werturteilen, sondern um die FeststeUung von Tatsachen.
Da ist es wichtig, einzusehen, dass die Schweizer Demokratie sich
in einem sehr wesentlichen Punkt von aUen übrigen europäischen
Staaten unterscheidet; nämUch darin, dass sie keine monarchische
Vergangenheit kennt und aus einer « Assoziation» entstanden ist,
die sich kennzeichnenderweise eine Eidgenossenschaft
nennt. Die grundsätzliche Bedeutung dieser Feststellung ist sehr

gross, denn sie lehrt uns, die Entwicklung derDemokra-
tie draussen nicht durch die Brille der Schweizer

Begriffe zu sehen. Ihre praktische Tragweite aber ist
wiederum nicht weniger gross. Um davon nur andeutungsweise
einen Begriff zu geben, dürfte es genügen, auf den ParaUelismus

hinzuweisen, der zwischen der politischen Sonderstellung der
Schweiz in Europa und ihrem traditioneUen Anspruch auf
Sonderbehandlung als ewig neutraler Staat besteht. Dieser flüchtige

351



Hinweis genügt, um zu zeigen, wie eng auch hier die praktischaktuelle

Schlussfolgerung mit der wissenschaftlich-objektiven
Erkenntnis der geschichtlichen Tatsachen zusammenhängt.

Der engen Beziehung zufolge, die Jouvenel zwischen Staat und
Heeresgewalt sieht, entspricht auch sein Satz, dass « der Krieg eine
wesentliche Funktion der Staaten ist». Dieser Satz gilt unbestreitbar

in vielen Fällen. Dass er aber gerade für die Schweiz nicht
gelten kann, beleuchtet um so schärfer die Sonderstellung der
Eidgenossenschaft unter den europäischen Völkern.

V. Ein schwieriges, aber nicht unlösbares
Problem.

Dass Jouvenels Theorien zu pessimistischen Schlussfolgerungen
führen müssen, wenigstens in den Augen aUer, die bisher an den
gemeinsamen Fortschritt von Demokratie und Freiheit geglaubt
haben, liegt auf der Hand. Er lässt selber oft genug, wenn auch mit
gewollter Zurückhaltung, durchblicken, dass ihm die von ihm
selbst eröffneten Aussichten keineswegs Freude bereiten. Das hält
ihn freilich nicht davon ab, zu betonen, dass er sich damit
begnügen will, eine « wertfreie » Diagnose zu stellen, d. h. die Dinge
so zu beschreiben, wie sie sind, nicht so, wie er möchte, dass sie
seien.

Im übrigen unterstreicht er selber zu wiederholten Malen, dass
er über die Erkenntnis der heute zutage tretenden Tendenzen zumtotalitären Staat hinaus das Problem nicht weiter verfolgen wiU.
Das Weitere überlässt er den Soziologen, denn jenseits dieser
Grenze handelt es sich — das sagt Jouvenel deutlich genug — umein soziales Problem: Wieviel Macht wird notwendigsein, um die kommende — und notwendige —
soziale Umgestaltung zu vollziehen?

Hier wäre also für ein bewusstes Eingreifen des menschlichen
Willens und also für einen gewissen Optimismus noch Platz. Und
es freut uns als Sozialisten festzustellen, dass Jouvenel nur indieser Richtung eine mögliche Hoffnung aufeinen Ausweg, oder richtiger auf einen neuenFortschritt, erblickt. Denn ein Zurück kann es für ihn
auf keinen FaU geben: am allerwenigsten ein Zurück
zum Liberalismus der bürgerlichen Epoche, vondem er mit Recht sagt, dass sein zügelloserIndividualismus und seine ungehemmte Ausbeutung

der sozial schwächeren Volksschichten dietotalitäre Reaktion geradezu hervorgerufenhaben. Jouvenels Wunsch ist offenbar, dass die Sache dieser
Schichten mehr und mehr von nichtstaatlichen
Verbänden und unpolitischen Interessenvertretungen

übernommen werden könnte, deren Wirken sich
ausserhalb der staatspolitischen Sphäre vollzöge. Hiermit aber ist
352



die Frage der «sozialen Mächte» aufgeworfen, wovon die Rede
sein soU.

Sehr interessant ist in diesem Zusammenhang Jouvenels
Auseinandersetzung mit dem Marxschen Satz, wonach der Staat nur
ein Verwaltungsausschuss für die Interessen der besitzenden Klassen

ist. Das stimmt nur für gewisse, verhältnismässig seltene
Epochen, die — wie das mittlere 19. Jahrhundert — eine schnell
sozial emporgestiegene neue besitzende Schicht einer schwachen
und unsicheren Staatsgewalt gegenübersteUen. Zu allen übrigen
Zeiten, meint Jouvenel, neigt der Staat vielmehr dazu, zugleich
mit der Ausdehnung seiner Macht die Verminderung

der sozialen Ungleichheit zu erstreben. Es wohnt
ihm eben normalerweise eine nivellierende Tendenz inne, weil der
Staat dem ihm eigenen Machtstreben gemäss der natürliche
Widersacher aller aristokratischen Sondermächte und der ebenso
natürliche Verbündete der atomisierenden Vermassung ist; am
bequemsten ist ihm, wenn alle ihm gegenüber möglichst gleich sind.
«Der Staat findet bei den Plebejern die Diener,
die ihn stärken, die Plebejer finden beim Staat
den Herrn, der sie erhebt.»

Aus dieser Einstellung heraus wird man verstehen, dass
Jouvenel auch künftig von den weiteren Fortschritten
des Sozialismus eine weitere Stärkung des Staates

erwartet. Um zu dauern, sagt er, muss der Staat sich «ver-
geseUschaften». Das wirkt sich freüich auch im Sinne einer
gesteigerten Kriegsgefahr aus. Denn « je enger die Staaten mit ihren
Völkern verbunden erscheinen, um so mehr erhalten sie von ihnen,
wie es schon die erstaunliche Mobilmachung der Kräfte im
revolutionären und kaiserlichen Frankreich bewiesen hatte... ». So
haben « die gleichen Erscheinungen, die eine Aera des ewigen Friedens

zu versprechen schienen, den Mächten ungeheure materieUe
und psychologische Mittel verschafft für Kriege, die aUes bis daher
Erlebte an Intensität und Ausdehnung übertroffen haben». Ja,
«jeder Fortschritt der Staatsgewalt, ob er nun im Hinblick auf
den Krieg erfolgt sei oder nicht, verleiht dieser Gewalt einen Vorteil

im Kriege». Also ist « die Staatsmacht mit dem Krieg
verbunden, und wenn eine GeseUschaft die Verwüstungen des Krieges
vermeiden will, gibt es kein anderes Mittel, als den Machtbereich
des Staates einzuzäunen ».

Wieso letzteres verwirklicht werden könnte, darauf gibt uns
Jouvenel nur andeutungsweise einige Hinweise, eben weil er nur
Diagnose stellen, keine Behandlung vorschreiben will. Dennoch
führt er uns bis an die Schwelle der Schlussfolgerung: Um die
«Macht des Staates einzuzäunen», gibt es grundsätzlich zwei Mittel.

Das eine davon ist, einen Teil der Aufgaben der
Staaten (besonders auf wirtschaftlichem und
8ozialern Gebiet) besonders dazu geschaffenen,
vom politischen Getriebe unabhängigen Körper-

353



schaften zu übertragen. Das andere Mittel ist, einen
überstaatlichen Ueberbau zu schaffen, der die Souveränität
des Staates in völkerrechtlicher, aussenpolitische

r und militärischer Hinsicht einem höheren
Recht und einer höheren Autorität

unterordnet.
Nur auf den ersten dieser beiden Problemkreise, der die

Gewerkschaftsbewegung als solche direkt berührt, soll hier vorderhand

eingegangen werden.

VI. Soziale Freiheiten, soziale Mächte,
Gewerkschaften.

Der Sozialist und der Gewerkschafter werden eben doch der
These Jouvenels über den Untergang der Freiheit als Endstadium
der Demokratie einige wichtige Korrekturen und Ergänzungen
beizufügen haben.

Gewiss, die Verlustposten der Freiheit auf politischem Gebiet
hat er richtig erkannt und eingeschätzt; sie sind unleugbar. Ebenso
gewiss hat er recht, wenn er in dem Bestreben der sogenannten
Unterschichten, insbesondere der Arbeiterschaft, mehr soziale
Gleichheit und Sicherheit zu erobern, einen der Hauptantriebe der
Entwicklung zum Staatstotalitarismus seit einigen Generationen
erblickt.

Aber steht denn diesem politischen
Verlustposten, sogar vom besonderen Gesichtspunkt

der Freiheit aus betrachtet, keinerlei
Gewinnposten gegenüber? Ist die

Einschränkung der politischen Freiheit nicht
kompensiert durch eine Erweiterung der
sozialen Freiheit? Und findet die Senkung
der Kulturstufe einer Elite durch die
Vermassung nicht ihr Gegenstück in der Hebung
der Kulturstufe der Masse, für die sogar die
ve r s p i es s e r t e Zivilisation immerhin einen
Fortschritt gegenüber dem vegetativen
Dasein von ehemals bedeutet?

Wohlgemerkt, Jouvenel denkt nicht daran, diese Fragen zu
verneinen, ja er weist selber an mehreren Stellen darauf hin, dass

man berechtigt wäre, sie zu stellen. Jedoch sie liegen offenbar
etwas zu sehr abseits von seinem Interessenbereich, als dass er
versucht wäre, selber näher auf sie einzugehen.

Um es geradeheraus zu sagen: für die gesellschaftliche Elite,
der Jouvenel angehört, wiegt der politische Verlustposten sicherlich

weit schwerer als der soziale Gewinn. Was braucht der bürger-
Uche IntellektueUe, und erst recht der adelige Grandseigneur, denn
schon noch an sozialer Freiheit? Er geniesst sie sowieso von jeher,
dieser durch seinen ererbten Besitz, jener kraft seiner Selbständig-
354



keit als geistiger Produzent, der nicht im Lohnverhältnis steht und
sich keiner Betriebsdisziplin zu fügen hat. Er braucht den sozialen
Schutz des Staates nicht: um so mehr ärgert es ihn, dass er immer
mehr Steuern zahlen und überhaupt Formulare ausfüllen muss.
Um so trostloser erscheint ihm auch, von einem weniger egoistischen

Gesichtspunkt her, der Anblick der Menschenherde, die
nicht einmal merkt, dass sie nur ihre früheren im ganzen
wohlwollenderen Herren gegen neue, viel weniger väterlich-verantwor-
tungsbewusste und viel weniger kultivierte «neue Reiche»
ausgewechselt hat.

Der Arbeiter aber sieht die Sache
begreiflicherweise mit andern Augen an. Sogar jener französi-
sische Arbeiter, der doch wahrhaftig auch schonAnlass genug gehabt
hat, den Staat als unliebsamen Gebieter einschätzen zu lernen.
Anderthalb Jahrhunderte allgemeine Wehrpflicht mit zwei Weltkriegen

als Apotheose haben ihm jede Illusion über den Wert dieser
Erbschaft der «grossen Revolution» genommen. Den Staat lernt
er auch sonst oft genug in der Gestalt eines veralterten, überbüro-
kratisierten, vielfach schmarotzenden und zumeist unzuvorkommenden

Beamtentums kennen. Dass er auch die parlamentarische
«Volksherrschaft» der Advokaten und andern Schönredner mit
einer gewissen Skepsis zu betrachten gelernt hat, dafür zeugt unter
anderem der grosse ideologische Einfluss der syndikalistischen
Gedankenströmungen während mehr als einem halben Jahrhundert.
Dennoch, dennoch weiss dieser selbe französische Arbeiter sehr gut,
dass das gleiche Zeitalter, das ihm so manche politische Enttäuschung

brachte, ihm — dank zum grossen Teil der Republik, der
Koalitionsfreiheit und dem Wahlrecht — auch die Verkürzung

der Arbeitszeit, die Sozialversicherung,
die Anerkennung dei sozialen Menschenrechte
als Betriebsangehöriger, den unentgeltlichen
Unterricht für seine Kinder, die bezahlten
Ferien und manches andere noch gebracht hat.

All dies aber bedeutet eine Erweiterung des
Lebensraumes, innerhalb dessen er sein Leben eigenwillig

(oder doch zum mindesten ohne einem Herrn gehorchen
zu müssen) gestalten kann. Das aber ist Freiheit,
ebenso konkrete Freiheit, wie sie der Adelige zu der Zeit genoss, als

er noch steuerfrei, oder der Bourgeois, als er noch militärdienstfrei

war.

Wer sich durch Sozialversicherung
gegen Elend und Arbeitslosigkeit «gesichert»
fühlt, ist freier, als wenn er von der Angst
um den Verlust der E r we r b s gele g enh eit
geplagt wird. Wer drei Stunden weniger am
Tage arbeiten muss und jährlich zwei
Wochen bezahlte Ferien geniessen kann, hat

355



damit drei Stunden täglich und zwei
Wochen jährlich mehr Freizeit, d. h. Freiheit.
Diese soziale Freiheit ist nicht weniger
konkret, nicht weniger real, nicht weniger
wichtig als die andere.

Das ist nur ein flüchtiger Hinweis darauf, dass die
Bilanzrechnung, zu der Jouvenel uns auffordert, diese Gewinnposten
berücksichtigen sollte. Es kann sich natürlich nicht darum handeln,
sie hier aufzustellen. Jedoch es wäre unverzeihlich, dieser
Korrektur an der These Jouvenels nicht eine andere hinzuzufügen, die
sich direkt aus dem soeben Gesagten ergibt.

Der andere Punkt nämlich, auf den von
sozialistischer und gewerkschaftlicher Seite
hingewiesen werden muss, ist die Wichtigkeit der
«sozialen Mächte», von denen Jouvenel selber als
mögliches und stellenweise auch bereits realisiertes Gegengewicht zur
«Macht» schlechthin, also zur Staatsmacht, spricht.

Was Jouvenel nämlich mit le pouvoir meint, ist nicht genau
das, was im Wörterbuch dafür steht, nämlich die Macht. Er
beschränkt sich auf eine besondere Art, nämlich die politische. Sein
Buch musste demnach auch, ins Deutsche übersetzt, die Staatsgewalt

heissen. Diese freiwillige Beschränkung ist eigentlich
insofern schade, als eine Erörterung des Problems der Macht
schlechthin (also aUer Beziehungen, bei denen Menschen durch
den WUlen anderer beeinflusst werden) auch auf die aUgemein-
psychologischen Grundlagen der politischen Machtverhältnisse
vielleicht noch etwas mehr Licht geworfen hätte. Aber damit soll dem
Autor kein Vorwurf gemacht werden; er hat uns auch so genug
gegeben, und die Konzentration auf ein enger umschriebenes
Thema hat gewiss ihre Vorteile. Ein grosser Nachteil wäre nur,
wenn der Leser vergässe, dass es in der Gesellschaft noch andere
Formen der Macht gibt als die Staatsgewalt. Jouvenel weist selbst
wiederholt darauf hin, indem er von den pouvoirs sociaux, also
den sozialen Mächten spricht. Hiermit berührt er das Hauptproblem,

das jenseits des von ihm behandelten staatspolitischen
Problems liegt.

Diese « sozialen Mächte » sieht Jouvenel zugleich als Mitarbeiterinnen

und als Nebenbuhlerinnen der Staatsmacht; denn einerseits

helfen sie, die soziale Ordnung zu stützen, anderseits stellen
sie eigene Ansprüche auf Autorität. In unserem abendländischen
Kulturkreis wiesen diese sozialen Mächte — neben den geist-
Hchen — im Mittelalter die grösste Bedeutung auf; zu jener Zeit
musste der Staat eben am meisten mit der Kirche, dem Feudaladel,
den städtischen Republiken, den Zünften rechnen. Gegenwärtig

lassen sich als Beispiel derartiger «sozialer
Mächte» vor allem die Gewerkschaften
anführen.
356



Dieser Hinweis soll hier genügen, um das Problem der sozialen

Freiheiten mit dem der sozialen Mächte zu verknüpfen. Hier
liegt viel Gedankengut für eine moderne Lehre
der Gewerkschaftsbewegung.

VII. Psychoanalyse der Freiheit.
Wie Jouvenel von der Geschichte des Staates, also sozusagen

von oben her, an das Problem der gefährdeten Freiheit
herangetreten ist, hat Fromm es von unten, vom Standpunkt des menschlichen

Objekts der Machtausübung angepackt.
Sein Buch ist um die Zentralidee gebaut, die schon der Titel

andeutet: die Gefährdung der Freiheit, wie sie z.B. im Faschismus
oder Nazismus (aber auch im Antifaschismus und in der
kapitalistischen Gesellschaft überhaupt) ihren Ausdruck findet, wird
letzten Endes dadurch verursacht, dass die Menschen seit dem

Mittelalter durch zunehmende Befreiung von alten Bindungen
und Hemmungen in die Vereinsamung getrieben worden sind; aus

zu viel Freiheit ist dadurch der Drang zu neuer Unterordnung, zum
Anschluss an autoritär geführte Massen entstanden.

Der Gedanke ist einfach, erscheint uns im ganzen richtig und
kann ebenso fruchtbar gemacht werden wie der von Jouvenel
verfolgte komplementäre Zeitgedanke von der wachsenden
Macht des Staates. In einigen Punkten gelingt auch Fromm diese

Fruchtbarmachung, in andern wieder nicht.
Als besonders gelungen sind u.a. die Ausführungen Fromms

über Individualismus und Vereinsamung im Spätmittelalter und
zur Zeit der Reformation zu bezeichnen. Religions-soziologisch
reihen sich diese Teile an das Beste an, was vom deutschen Soziologen

Max Weber sowie von Tawney, Troeltsch, Dilthey, Cassierer

usw. über dieses Thema geschrieben worden ist.
Daneben finden sich leider Teile, die dem kritischen Leser

weniger Freude bereiten. Das gilt besonders für die Kapitel, wo
versucht wird, den an sich einfachen Tatbestand der psychologischen

Ausgleichsuche mit Hilfe der Freudschen Ausdrucksweise
in einer Sprache auszudrücken, die unnötig kompliziert und
pedantisch anmutet. Gewiss mag dies für einen grossen Teil des

Publikums gerade ein Anreiz sein, denn mancher findet es pikant,
mit Hilfe von weithergeholten, tiefsinnigen und vagen Theorien
über Sadomasochismus, Partialtrieb, Oedipuskomplex, Analfixierung

usw. etwas halb verstehen zu können, was ein Jouvenel in
gewöhnlicher Menschensprache auf zwei Seiten klargemacht hätte.
Da aber das Ganze leidlich dilettantisch bleibt und mehr Grübeln
über theoretische Bücher als eigene Beobachtung und Forschung

verrät, wird man den Eindruck nicht los, dass die Wissenschaftlichkeit

hier mehr Sache der Einkleidung als des Inhalts ist.

357



Indessen scheint uns der Grundmangel des Buches in seinem

chaotischen Charakter zu liegen, der es erscheinen lässt wie eine

Reihe von mangelhaft zusammengefügten, oft gar nicht
zusammengehörenden und an Wert sehr ungleichen Fragmenten. Am
auffälligsten ist dabei der Mangel an Uebereinstimmung zwischen der

Frage, von der das Buch ausgeht und der Antwort, zu der es

gelangt.
Die Frage könnte ungefähr so formuliert werden: Wie kommt

es, dass aus der seit dem Mittelalter fortschreitenden Vereinsamung
des abendländischen Menschen die « Furcht vor der Freiheit»
entstanden ist? Hiermit ist ein Problem gestellt, das offenbar seiner

Natur nach eine Antwort herausfordert, die für den ganzen
europäisch-amerikanischen Kulturkreis gültig wäre.

Statt dessen aber bekommen wir in der Hauptsache nur eine

kritische Analyse der Ideologie des Faschismus und Nationalsozialismus

zu lesen. Knapp zehn Seiten weisen daneben schüchtern
darauf hin, dass es auch ausserhalb Deutschlands und ItaHens noch

andere Erscheinungen gibt, die zur Antwort auf die Ausgangsfrage

gehören.
Nun lässt sich nicht bestreiten, dass der Zusammenhang

zwischen Gesellschaftskrise, Vermassung und Flucht in den Autorita-
rismus in den politischen Ideologien, die diese beiden Länder
während einiger Jahre beherrscht haben, besonders leicht
nachzuweisen ist. Dieser Nachweis ist übrigens eine notwendige
Aufgabe, und es soll Herrn Fromm nicht zum Vorwurf gemacht werden,

dass er sie unternommen hat. Bedauern kann man dabei nur,
dass er sich die Sache etwas zu leicht gemacht hat. Das

herangezogene Beweismaterial ist spärlich gegenüber dem, was
herangezogen werden könnte, und auch an sich fällt die Erklärung des

Nazismus aus wirtschaftlichen Ursachen einseitig überspitzt und
allzu schematisch aus.

Herr Fromm formuUert seine Schlussfolgerung so: «Auf
ökonomische Wandlungen wie das Anwachsen des Monopolkapitals
und die Nachkriegsinflation reagierte das Kleinbürgertum mit
einer Intensivierung seiner sadistischen und masochistischen
Charakterzüge; die Nazi-Ideologie reizte, stachelte und verstärkte diese

Züge, die dann in der Folge wirksame Hilfskräfte bei der Ausbreitung

des grossdeutschen Imperialismus wurden.» Jawohl,
Wirtschaftskrise und Monopolismus sind wichtige
und allzuoft unterschätzte Ursachen des
Erfolges der totalitären Ideologien in Deutschland

gewesen, aber sie können nicht die Erklärung für ihre
Entstehung und ihren Wesensinhalt abgeben. Dabei waren noch
zahlreiche andere ebenso wesentliche Tatbestände heranzuziehen,
die nicht auf wirtschaftlichem Gebiet liegen, wie etwa der
verlorene erste Weltkrieg, die weltpoUtische Situation seither, die
innere Krise und das Versagen der Sozialdemokratie und der
Demokratie überhaupt usw. Der Faschismus hat ja auch in ItaUen

358



schon zu einer Zeit und unter Umständen gesiegt, wo weder der
monopolistische Kapitalismus noch die Wirtschaftskrise zur
Erklärung herangezogen werden konnten.

VIII. Nicht zwei Welten, nur eine gibt es.

Ein weniger dogmatisch angelegter Versuch, die Analyse des
deutschen und italienischen Totalitarismus in das Schema einer
eigens aufgestellten sozialpsychologischen Theorie hineinzuzwin-
gen, hätte Fromm vermutlich zu der Einsicht geführt, dass die von
ihm gestellte europäische Frage eine für ganz Europa — und auch
für Russland und Amerika — gültige Antwort erforderte. Dann
hätte er die Frage behandeln müssen, warum die deutsche und-
itaHenische «Antwort» anders lautete als etwa die englische, die
russische oder gar die amerikanische. Daraus hätte sich die
ergänzende Frage von selbst ergeben, worin denn nach Berücksichtigung

der nationalen Unterschiede das Gemeinsame besteht —
jener Generalnenner, den Jouvenel auf Grund einer objektiveren.,
«wertfreien» Betrachtung so überzeugend herausgefunden und
dargestellt hat.

Dass Fromms Buch diese Objektivität und Voraussetzungslosig-
keit nicht aufweist, ja aktuelle Themata mehr im Stil der
politischen Polemik behandelt, ist ja aus subjektiven Gründen
begreiflich genug; damit ist aber noch nicht zugegeben, dass dies
dem Buch zugute kommt. Im Gegenteil: die gleiche leidenschaftliche

Aufgeregtheit, die den besten Teilen des Buches ihre gedankliche

Intensität und ihre Ueberzeugungskraft verleiht, erklärt die
Schwäche der letzten Kapitel, die den grössten Teil der Antwort
auf die richtig gestellte Frage schuldig bleiben.

Diese Antwort hätte eben nicht nur die
hier oder dort ausgebauten politischen
Ideologien zu berücksichtigen, sondern
auch und vor allem die überall, im ganzen
industriellen Kulturkreis, gestellten
Probleme der industriellen Ar b e i t s g es t a 1 tun g,
der Vermassung der öffentlichen Meinung
und der gesellschaftlichen Idealnormen,
der Rückwirkung der kapitalistischen
Ordnung auf die demokratischen Institutionen,
der Propaganda usw., kurzum jener
zahllosen Erscheinungsformen des modernen
Leviathans, dessen universelle Wirklichkeit

Jouvenel in unser Blickfeld gerückt
hat. DieseDinge werden aber im Frommschen
Buch entweder gar nicht berührt, oder dann
so dürftig und flüchtig behandelt, dass der
Leser sich der hier klaffenden Lücke nur
noch um so peinlicher bewusst wird.

359



Letzten Endes ergibt sich also aus dem Buche Fromms, im
Gegensatz zu dem Jouvenels, ein nur teilweise richtiges Bild des

Problems der gefährdeten Freiheit, wie es sich heutzutage in der
Welt stellt.

Die Gewalt der durch einen fünfjährigen Krieg aufgepeitschten

Massenleidenschaften hat unvermeidlich dazu geführt, dass in
der öffentlichen Meinung das Bild der Wirklichkeit « von der
Parteien Gunst und Hass verzerrt» wurde. Zu diesen Verzerrungen
gehört die Vorstellung, als ob die Welt politisch
seit mindestens einem Jahrzehnt in zwei Teile
gespaltet gewesen wäre, in denen die Dinge und
die Ideen sich nach ganz verschiedenen Gesetzen

und in ganz entgegengesetzten Richtungen
entwickelten. Es gehört freilich schon eine mehr als

durchschnittliche Portion menschlicher Weisheit und humaner
Abgeklärtheit dazu, diese Illusion zu durchschauen, aus der
grundsätzlichen Ueberzeugung heraus, dass die Unterschiede von Volk
zu Volk nie ein derart extremes Mass erreichen können. Die
menschliche Natur kann unmöglich von Land zu Land so

grundverschieden sein, zumal auf einem Kontinent, der in wirtschaftlicher

und sozialer Hinsicht durch seit Jahrhunderten parallel
verlaufende Entwicklungstendenzen gestaltet worden ist.

Jedoch auch die Mängel des Frommschen Buches können nicht
verhindern, dass sich aus beiden Büchern letzten Endes die gleiche
aktuelle Gesamtschlussfolgerung ergibt, die Jouvenel in dem Satze

ausgedrückt hat: «Wir dürfen leider Gottes nicht
glauben, dass wir, indem wir Hitler und sein
Regime zerschlagen, das Uebel an der Wurzel
ausrotten.»

Den Sozialisten kann es nicht schaden, auch auf diese Art
daran erinnert zu werden, dass auch dieser Krieg
weniger Probleme lösen als Probleme stellen

konnte, dass die eigentlichen Aufgaben
des Kampfes um die politische und soziale
Freiheit erst jenseits liegen, und dass es
heute mehr als je nur eine, nicht zwei Welten

gibt.

360


	Die gefährdete Freiheit

