
Zeitschrift: Jahresbericht / Gesellschaft Pro Vindonissa

Herausgeber: Gesellschaft Pro Vindonissa

Band: - (2018)

Artikel: Ein Bildzeugnis germanischer Maskenkrieger aus Vindonissa

Autor: Holliger, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Bildzeugnis germanischer Maskenkrieger aus Vindonissa

Christian Holliger

Unter den Altfunden aus Vindonissa, jedoch ohne näheren archäologischen Kontext, befindet sich ein
frühmittelalterlicher, feuervergoldeter Bronzebeschlag, der wohl zum Zaumgeschirr eines Pferdes
gehörte. Daraufdargestellt ist eine menschliche Figur mit Hundemaske, welche auf das nordgermanische
Maskenkriegertum (Berserker) verweist. Mit Textzeugnissen aus der altnordischen Literatur wird das

kulturelle Umfeld dieser Krieger skizziert.
Schlüsselwörter: Vindonissa, Frühmittelalter, Bronzebeschlag, Maskenkrieger/Berserker, altnordische Literatur.

In the Vindonissa depot, but without any detailed archaeological context, an early medieval,fire-gilt bronze fitting
has been identified, probably belonging to the harness ofi a horse. It depicts a human figure with a dog mask and
refers to North Germanic masked warriorship (Berserker). Using written sources from Old Norse literature, the
cultural background of these warriors is outlined.
Keywords: Vindonissa, Early Middle Ages, bronze fittings, masked warriors/berserkers, Old Norse literature.

Abb. 1 : Feuervergoldeter Bronzebeschlag aus Vindonissa, Inv.-Nr. 10475.

M 3:1.

Unter den Altfunden (vor 1920) imVindonissa Museum
Brugg befindet sich mit der Inventarnummer 10475 ein
feuervergoldeter Bronzebeschlag mit der Darstellung
einer maskierten Figur, welche meist als Tänzer
angesprochen wird (Abb. 1). Zu den Fundumständen
vermerkt die Inventarkarte: «Gefunden [...] auf dem Areal
von Königsfelden bei landwirtschaftlichen Arbeiten»1;
damit ist eine Fundstelle auch ausserhalb des eigentlichen

Klinikareals möglich.2 J.Werner datierte das Stück
ins 7. Jh.3 Es gehört, wie im Folgenden gezeigt werden
soll, in einen germanischen Kontext.
Der Bronzebeschlag mit den Massen 47 x 33 x 9 mm
hat ein Gewicht von 44,8 g. Auf der Basis der seitlichen
Aussenränder sind stehende Dreiecke eingetieft, jeweils
fünf auf den Längs- und vier auf den Schmalseiten
(Abb. 2). Dazwischen waren nachträglich Dreiecke
aus Silberblech angebracht, welche heute weitgehend
fehlen. Es sind nur noch die Niete davon z. T. vorhanden,
welche an der unteren Innenwand satt umgeschlagen
sind. Ob es sich bei diesen Dreiecken um Reste eines
Silberbleches handelt, welches auch den oberen Rand
abdeckte, ist nicht zu entscheiden. Es befinden sich
dort unregelmässig verteilte, z. T. ausgefallene Silberstifte.

Sie sind nicht durchgehend, d. h. reichen nicht bis

zur Rückseite; sie dienten also nicht zur Befestigung des

Beschlages. Die Rückseite ist hohl. Die Oberfläche des

' Bis 1999 gehörte zur Klinik Königsfelden ein landwirtschaft¬
licher Betrieb, in welchem auch Patienten Beschäftigung fanden.
Dieser deckte einen Teil des Lebensmittelbedarfs der Klinik.

2 Der Museumsführer von 2012 gibt irrtümlich als FO den
«Windischer Sporn» an, vgl. D. Hintermann (Hrsg.),Vindonissa-
Museum Brugg. Ein Ausstellungsführer (Brugg 2012) 31,
Abb. 9. Für die Recherchen zu den Fundumständen sei Regine
Fellmann und Jürgen Tramm von der Kantonsarchäologie Aargau

gedankt.
3 Ch. Simonett, Grabungen der Gesellschaft Pro Vindonissa im

Jahre 1937. ASA N. F. 40, 1938, 106.

Jber. GPV2018, 3-17 3



oberen Randes ist nachträglich stark verkratzt worden;
die Kratzrillen verlaufen jeweils durchgehend auch über
die Silberstifte. Da keine Unterschiede in der Patina
ersichtlich sind, muss die Beschädigung während oder kurz
nach der Gebrauchszeit erfolgt sein.4 Da die Rillen mehr
oder weniger parallel verlaufen, dürfte die Beschädigung
auf ein einziges Ereignis zurückzuführen sein.
Der Beschlag war bis auf die Rückseite rundum
feuervergoldet. Bei der Feuervergoldung verbindet sich das

Gold fest mit dem metallischen Untergrund.Von der
abschliessenden Politurarbeit sind auf der Grundfläche des

Bildfeldes die Streifen noch erkennbar. Feuervergoldung
war seit der Antike5 bis ins 19. Jh. wegen ihrer hohen
Widerstandsfähigkeit die wichtigste Vergoldungstechnik.
Dass die Vergoldung am Windischer Stück an erhöhten
Stellen nicht mehr vorhanden ist, dürfte wohl die Folge
unsorgfältiger Arbeitsweise sein, d. h. dass der Untergrund

nicht ausreichend gut aufbereitet worden war.
Das versenkte Bildfeld ist von einer nach links
schreitenden menschlichen Figur ausgefüllt. Der leicht
gerundete Rücken, die beiden klar gezeichneten, nach

vorne gestreckten Hände und der weite, mit gebeugten
Knien ausgeführte Schritt geben der Figur eine
tanzartige Haltung; möglich ist aber auch, dass ein Kniefall

angedeutet werden sollte. Bekleidet ist die Figur mit
einer knielangen Hose. Die Wulste an beiden
Handgelenken können den Saum des Kleides oder eher Armringe

andeuten. Der Kopf ist mit einer Maske
vermummt, welche trotz ihrer Abstraktion als Hundemaske
anzusprechen ist6. Der Schweif über dem Kopf kann als

Haartracht oder Helmkamm gedeutet werden.
Unklar ist, auf welche Art der Beschlag befestigt war,
und damit einhergehend bleibt auch die Frage nach
der Funktion offen. Mit dem Windischer Stück direkt
vergleichbare Stücke sind nicht beizubringen.7 Ähnliche,
jedoch querrechteckige Beschläge finden sich beim
Pferdegeschirr z. B. am Brustgurt.
Der Beschlag stellte wegen der verwendeten Edelmetalle
einen gewissen Wert dar und dürfte daher einem
Angehörigen der gehobenen Gesellschaftsschicht gehört
haben. Entsprechend wird auch die Darstellung zu

deren Lebens- und Vorstellungswelt in Bezug stehen.
Bilder von Alltagsszenen im engeren Sinn sind aus dem
germanischen Umfeld nicht bekannt.8
Für den zeitgenössischen Betrachter war mit einiger
Sicherheit klar, was das Bild darstellt, war er doch mit der
damaligen Welt und deren Vorstellungen vertraut. Diese
Kenntnis steht dem heutigen Betrachter nur noch sehr
bruchstückhaft zur Verfügung. Erschwerend ist, dass zu
den bildlichen Darstellungen keine zeitgleichen Texte
für deren Interpretation vorliegen.
Für die weitergehende Interpretation des Bildinhaltes
muss man daher auf die Rekonstruktion altgermanischer
Glaubensvorstellungen und Brauchtümer zurückgreifen,
bei welcher man aber auf Zeugnisse angewiesen ist, die
zeitlich und/oder räumlich weit auseinanderliegen.9
Die erhaltene schriftliche Uberlieferung setzt erst im
12.Jh. ein mit der Übernahme der lateinischen Schrift
infolge der Christianisierung. Das heisst aber nicht, dass die
Darstellungen vergangener Ereignisse in den jüngeren
Quellen a priori falsch sind, greifen sie doch vielfach
auf älteres Material zurück, das uns heute nicht mehr
zur Verfügung steht, verloren ist. So bauen gelegentlich
die Sagas ältere Textpassagen ein.10 Darüber hinaus ist
bei den altisländischen Quellen oft kaum zu trennen,
wie viel Überlieferung, wie viel dichterische Freiheit
ist, und vieles wurde unter christlichem Einfluss ver-

4 Die heute punktuell in den Rillen vorhandenen Spuren von
«Gold» sind die Uberreste eines Versuchs von 1980, die
ursprüngliche Vergoldung zu rekonstruieren, wie damalige Fotos
von Hans Weber, Lenzburg, belegen.

5 Plinius, Naturalis Historiae XXXIII, 20.
6 Eine mögliche Wolfsmaske wäre durch Stehohren kenntlich

gemacht.

7 Für die Korrespondenz sei Dr. Mechthild Schulze-Dörrlamm,
Mainz, gedankt.

s Ellmers 1992, 113.
lJ Grundsätzliche Kritik an diesem Vorgehen äussert Hiltmann

2011 passim.
111 Von der älteren Literatur sind auch längere Texte mittels in Holz

gravierter Runen überliefert worden, wie die Flussfunde aus

Bergen (N) belegen, vgl. K. Schier (Hrsg.),Egils Saga (München
1996) 291 f., Anna, zu S. 199, mit weiterführender Literatur.

4



Abb. 3: Maskenfragment aus dem Hafen von Haithabu (Schleswig-

Holstein, D).

fasst. So muss eine Rekonstruktion der altgermanischen
Glaubens- und Vorstellungswelt immer bis zu einem
gewissen Grade imVagen bleiben.11
Bei den bildlichen Darstellungen ist kaum zu entscheiden,
ob die dargestellten Szenen sich auf eine bestimmte
Gestalt der Heldensage oder der Mythologie beziehen. So
stellt Ellmers fest: «Wer meint, die Bilder aufandere Weise
als durch Vergleich mit schriftlich bekannten Mythen
deuten zu können, betrügt sich und andere. Bilder, zu
denen die dargestellten Mythen nicht schriftlich
überliefert sind, werden ungedeutet bleiben.»12
So kann im Folgenden nur das Umfeld abgesteckt und
beschrieben werden, in dem sich das Stück aus Vindonissa

einordnen liesse. Dazu sollen Texte und bildliche
Darstellungen zur Erklärung und Illustration vorgestellt
werden.

maske, um unerkannt zu bleiben, da ihr Onkel Frodi
ihnen nach dem Leben trachtete. Die Niederschrift dieser
Saga erfolgte zwar erst im 14./15. Jh., doch schildert sie

die Skjöldungen, ein dänisches Königsgeschlecht aus
dem 4./5.Jh.

Kynokephaloi — Hundsköpßge

Beim Vergleich unberücksichtigt bleiben die Kynoke-
phaloi-Darstellungen aus christlich-kirchlichem Umfeld,
weil sie in Zusammenhang mit Missionierung stehen
und für den vorliegenden Kontext deshalb nicht von
Belang sind. Erwähnt sei jedoch das Fresko eines mit
Speer bewaffneten Kynokephalos — die reale Existenz
von Menschen mit Hundeköpfen wurde in der Antike
und im Mittelalter kaum angezweifelt — mit nacktem
Oberkörper im Nordturm der Sophienkathedrale in
Kiew (Ukraine) (wohl 2. Hälfte 11. Jh.).18 Möglicherweise

wird hier ein gerichtlicher Zweikampf oder ein
Stellvertreter-Zweikampf zwischen zwei Heeren
dargestellt.19 Mit einiger Sicherheit ausschliessen kann man
bei dem Windischer Stück, dass ein aus der Antike be-

Ikonografische Vergleiche

Unter den textilen Funden aus Haithabu (Schleswig-
Holstein, D) befindet sich das Maskenfragment (Inv.-Nr.
KSD 597.010) aus dem Hafen, datiert 865—885, mit einer
langen Schnauze (Abb. 3). Es ist aus Filz gefertigt und
wird von I. Hägg als Schaf, Bär oder Wolf interpretiert.13
Ebenso könnte es aber durchaus auch einen Hund
darstellen.14 Durch die Walkung wurde eine Festigkeit
erreicht, sodass die Form ohne Stütze erhalten bleibt.15
I. Hägg erwägt deshalb die Möglichkeit einer kriegerischen
Schutzbekleidung, da pelzenen und textilen Gewändern
in altnordischen Texten gelegentlich eine, meist magisch
begründete, abwehrende Wirkung zugeschrieben wird.1'1

Die Maske war für eine erwachsene Person bestimmt,
entspricht der Abstand der Löcher in der Maske doch
dem Augenabstand eines erwachsenen Mannes.17 Ob sie
als selbstständige Gesichtsmaske getragen wurde oder an
einer Kapuze angenäht war, ist nicht erkennbar.
In diesem Zusammenhang sei auf die Kopfvermummung
der beiden Königssöhne Helgi und Hroar in Hrölfs saga
kraka ok kappa hans Kap. III hingewiesen. Diese trugen
ständig, auch in Gesellschaft, eine Kapuze mit Gesichts-

Abb. 4: Ausschnitt aus den Bildfeldern 3 und 4 des grösseren Gallehus-

Horns (Rekonstruktionszeichnung von B. Kamph-Weiss).

11 Zur altgermanischen Religion: De Vries 1970; Simek 2003.
12 Ellmers 1992, 111.
13 Hägg 2015, 59.
14 So auch Hägg in RGA2 19, 390.
15 Hägg 2015, 59 und 252.
16 Hägg 1984, 182 (Zitat nicht überprüft).
>7 Hägg 1984, 177 (Zitat nicht überprüft).
m W. N. Lasarew, Die Malerei und die Skulptur der Kiewer Rus. In:

Geschichte der Russischen Kunst 1 (Dresden 1957) 109, Abb. 93.
19 Zu dieser Art von Zweikämpfen s. z. B. Kuhn 1968, 218-227.

5



Abb. 5: Runenstein von Skälvnm (Vg 56), heute in Källby (Västergöt-

latid, S).

kannter Kynokephalos dargestellt ist, fehlen doch solche

Bezüge in der altnordischen Dichtung.
Der älteste bildliche Beleg im germanischen Raum für
Kämpfer mit Tiermasken war auf dem grösseren der
beiden Goldhörner von Gallehus (Syddannrark, DK)
dargestellt (Abb. 4). Die Hörner werden heute in die
Zeit um 400 n.Chr. datiert.Von ihnen gibt es jedoch nur
noch Beschreibungen sowie Zeichnungen und Kupferstiche

aus dem 17. und 18. Jh. Das grössere Horn zeigte
im dritten Bildfeld von oben zwei (nackte?) Kämpfer.
Der eine ist mit einem Schwert, der andere mit einem
Beil bewaffnet. Beide tragen Masken, welche wegen der
im darunterliegenden Bildfeld dargestellten Hunde20
mit ähnlicher Kopfform als Hundemasken anzusprechen
sind.
Der Runenstein21 in Källby (Västergötland, S) wurde
für einen Vater namens Kaur von seinem Sohn Styrlag
gesetzt (Abb. 5). Kaur bedeutet sinngemäss «der
Gelockte» oder «Lockenkopf». Der Text ist im jüngeren
Futhark — der Runenreihe, die während der Wikingerzeit

benutzt wurde — geschrieben, und der Stein wird in
die Zeit um 1000 datiert. Die Figur wurde auch als Gott
Thor, als Schamane oder als eine Person im kultischen
Bezug zu Odin interpretiert.22 Bekleidet ist die etwas

mollig wirkende Figur mit einem langärmligen Ober¬

teil, knielangen Hosen und Schuhen. Auf dem Kopf
trägt sie eine Hundemaske mit Hängeohren23. Maske
und Oberteil scheinen eine Einheit zu bilden, wozu der
altnordische Begriff heöinn für ein solches Kleidungsstück24

passen würde. Was über der Maske dargestellt
ist, ist nicht deutbar; vielleicht sind die namengebenden
Locken angedeutet.25 Die Figur ist im Hüftbereich von
einer Schlange gurtartig umschlungen, welche mit der
linken Hand hinter dem Kopf gehalten wird. Vom Kopf
der Schlange sind nur die Augen erhalten, der Rest ist

wegen Beschädigung des Steins nicht mehr vorhanden.
Die Figur führt einen ähnlichen Schritt aus wie jene auf
dem Windischer Stück.
Die sitzende Figur auf dem wikingerzeitlichen Bildstein
III von Ardre (Gotland, S) könnte ebenfalls eine Hundemaske

tragen.26

Haartracht oder Helmkamm?

Schwierig zu deuten ist der Schweif über dem Kopf der
Windischer Figur. Darin einen Tierschwanz zu sehen,
dazu fehlen bildliche und textliche Zeugnisse der Zeit,
und man sollte sich davor hüten, Vorkommen im
spätmittelalterlichen und neuzeitlichen Maskenbrauchtum
als Beleg dafür zu sehen.

Eindeutig als Haartracht erkennbar27 ist ein solcher
Schweif auf einer Guldgubbe — Guldgubbar sind kleine
Pressbleche aus Gold mit figürlichen Darstellungen

— von Sorte Muld (Bornholm, DK) aus dem 6. Jh.
(Abb. 6). Dargestellt ist ein Mann, der aus einem
fränkischen Sturzbecher trinkt, möglicherweise zur
Besiegelung eines Vertrages28. Etwas Ähnliches findet
sich auch auf dem Brakteat UFo/Dänemark VII
(Nr. 197).29 Diese Haartracht gleicht jenen, wenn auch
viel buschigeren, von Figuren aufGoldbrakteaten, welche
als Odin interpretiert werden.
Will man in dem Schweif auf dem Windischer Stück
eine Haartracht erkennen, so wäre auch an Weihehaar

20 Die abstehenden Ohren des einenTieres sind typisch für manche
Hunderassen; der Wolf hat aufstehende Ohren.

21 Samnordisk runtextdatabas Vg56.
22 https://en.wikipedia.org/wiki/K%C3%A411by_Runestones

(letzter Zugriff am 8.11.18).
23 Näsström will sie jedoch als Wolfs- oder Bärenmaske deuten, vgl.

Näsström 2006, 128 (Zitat nicht überprüft); dagegen spricht
aber, dass beide Tiere Stehohren haben.

24 Müller 1970,212.
25 Das Stilelement, mit dem möglicherweise der Lockenschopf

dargestellt wurde, ist recht häufig, langlebig und vor allem
unspezifisch.

26 Heute im Historiska Museet, Stockholm (Uppland, S). Abb.:
http://www.arild-hauge.com/arild-hauge/go-rune-ardre3.jpg
(letzter Zugriff am 3.5.2019).

27 Äusserst ähnliche Stücke mit deutlich erkennbarer Haartracht
(Ratke 2007,Typ A-I-l) aus dem gleichen Fundkomplex lassen

keine andere Interpretation zu.
« Ratke 2007, 167.

M. Teichert, Der Schwerttanz in der Germania des Tacitus und
(göttliche) Waffenträger auf Bilddenkmälern. In: Das Schwert —

Symbol und Waffe (Rahden/Westfalen 2014) 140, Abb. 2.

6



Abb. 6: Guldgubbe aus Sorte Muld (Born-

holm, DK), Höhe ca. 17 mm.

Abb. 7: Unizeichnung
eines der Helmbleche

von Vendel (Uppland,

S). Grab 14. M. 1:1.

zu denken, denn als Zeichen der Weihe an den Kriegsgott

Odin wurde das Haar nicht geschnitten.3" Diese
«Odinsweihe» könnte auch einfach als Umschreibung fur
«sich dem Krieg verpflichten» verstanden werden31,
gehörten doch die, die im Kampfe fielen, Odin32.
Die Kombination von einer Ebermaske mit einem Helm
findet sich auf einem Helmblech von Vendel (Uppland,
S), Grab 14 (Abb. 7), datiert um 55033. Dass schützende
Kopfbedeckungen aus vergänglichem Material (Leder,
Filz) auch mit Metallverstärkungen versehen sein
konnten, belegen einzelne Augenbrauenschützer aus
Eisen oder Bronze.34 Ebenso könnte es stützende und
schützende Unterkonstruktionen aus Metall gegeben
haben.35

Der dem Schweifauf demWindischer Stück am nächsten
kommende Helmkamm ist dargestellt auf einem Helmblech

vonVendel, Grab 1 und datiert in das 1. Drittel des

7. Jh. (Abb. 8). Der Reiter wurde als Odin gedeutet.
Hingegen hat Beck dargelegt, dass das Bild «nicht die nötige
Eindeutigkeit besitzt, um einer individuellen literarisch
bezeugten Mythen- oder Sagengestalt überzeugend
zugeordnet werden zu können».3'1 Der Reiter sei vielmehr
auf dem Weg in eine Schlacht, sich durch Kraft- und

Ruhmestaten als Held zu erweisen. Die Schlange vor
dem Pferd symbolisiert den Antagonisten.37 Begleitet
wird der Reiter von den beiden Toten- und
Schlachtfeldvögeln Adler und Rabe. Kampf und Krieg werden in
der altnordischen Literatur geradezu auch als Füttern von
Adler und Raben umschrieben. Die Helmzier aufdiesem
Pressblech darf am ehesten als Adler gedeutet werden;
doch gibt es gelegentlich auch Schlangen mit vogel-

30 Simek 2018, 323 [ Ähnliches schon bei Tacitus, Germania 31.
31 So schwor Harald Schönhaar, sein Haar solange nicht zu schneiden,

bis er ganz Norwegen unterworfen habe, vgl. Heimskringla,
Haralds saga hâriagra 4.

32 Harbarösliöö 24, 3, vgl. S.15.
33 Die Datierung der Gräber von Vendel ist uneinheitlich. Einen

Uberblick gibt H. Steuer, Helm und Ringschwert, Prunkbewaffnung

und Rangabzeichen germanischer Krieger. In: H.-J.
Hässler (Hrsg.), Studien zur Sachsenforschung 6, 1987, 201.

34 S. Lmdqvist, Vendelhjälmarnas Ursprung. Fornvännen 20, 1925,
207.

35 Z.B. die vendelzeitliche Kappe von Ultuna (Uppland, S); Abb.
in RGA II,Taf. 33,2.

36 Beck 1964, 50.
32 Beck 1964, 19.

Abb. 8: Umzeichnung eines der Hehnbleche von

Vendel (Uppland, S), Grab l.M. 1:1.

7



ähnlichen Köpfen auf Runensteinen. Helme mit einem
Adler finden sich auf Helmblechen ausVendel, Grab 14

(vgl. Abb. 7 und 9). Mit dem Adler besteht ein gewisser
Bezug zu Odin, welcher auch als Adler erscheinen kann,
und eine Kenning — Kenningar sind poetische
Umschreibungen in der altnordischen Dichtung — für Odin
lautet Arnhöföi Adlerkopf.
Die auf einem Helm befindlichen Tierfiguren hatten
die Funktion eines Apotropaions38, was besonders gut
für den Eber belegt ist39: durch bildliche Darstellungen,
archäologische Funde und literarische Zeugnisse. Dass

der Eberhelm eine noch ältere Tradition hat, belegt seine

Darstellung aufeiner Innenplatte des Gundestrup-Kessels
(wohl 1. Jh. v. Chr.), wo auf gleicher Platte weitere Helmtypen

abgebildet sind. Man darf mit einiger Sicherheit
davon ausgehen, dass auch den anderen Tierbildern auf
Helmen eine gleiche apotropäische Funktion zukam.40
Es besteht auch die Möglichkeit, in dem Schweif über
dem Kopf des Windischer Tänzers einen Helmkamm in
Form einer Schlange zu erkennen41.Bei vendelzeitlichen
Kammhelmen endet der Kamm im Scheitel wie im
Nacken in tiergestaltigen Köpfen ähnlicher bis gleicher
Form. Diese Helmkämme könnten so als doppelköpfige

Schlangen gedeutet werden mit einer Schutz-
und Wachfunktion.42 Damit käme einem so gestalteten
Helmkamm nicht nur physischer Schutz zu, sondern
auch ein magischer.
Der Schlange muss in vorchristlich-germanischer Zeit
eine besondere Bedeutung zugekommen sein. Dass in der
altnordischen Literatur die Schlange nur selten vorkommt,
mag damit zusammenhängen, dass die Niederschrift erst
in christlicher Zeit erfolgte und im Christentum die
Schlange als Symbol des Bösen gilt. Einige Hinweise zur
positiven Konnotation der Schlange müssen in diesem
Zusammenhang genügen. Auf die schützende Funktion
der Schlange könnte hindeuten, dass viele der Inschriften
auf Runensteinen von den Konturen einer Schlange ein-
gefasst sind. Die Schlange erscheint auch bei Namen für
Personen und besondere Sachen. So war der Zuname des

Skalden Gunnlaugr (* um 983; f um 1008) ormstunga
Schlangenzunge. Das Schwert von Egill Skallagrimsson
(*910; j~ um 990) hiess Naöur Natter43 und das

Langschiff des norwegischen Königs Olaf Tryggvason
(*968; f 1000) hatte den Namen Ormrinn Langi
lange Schlange44. Durch das Benetzen der Schwertklinge
mit dem Gift oder Blut einer Schlange glaubte man ihr
eine besondere Härte zu verleihen.45
Die kultische Verehrung der Schlange belegt die Vita
Barbati46 1 für die Langobarden:

His quoque diebus quamvis sacri baptismatis unda

Langobardi abluerentur, tarnen priscum gentilitatis ritum
tenentes, sicut bestiali mente degebant, bestiae simulacro,

quae vulgo vipera nominatur,ßectebant colla, quae débité

suo debebantflectere Creatori.

In dieser Zeit, obgleich mit dem Weihwasser der Taufe
gewaschen, bewahrten die Langobarden trotzdem die alten
heidnischen Kulte und, so wie sie tierisch lebten, sich vor
einem Tier, das das Volk Viper nennt, verbeugten, wie sie

sich eigentlich vor ihrem Schöpfer hätten verbeugen sollen.47

Eine kultische Handlung mit Schlangen könnte auch auf
dem Bildstein 1 von Smiss (När, Gotland, S) dargestellt
sein, datiert ins 7. Jh.48: Eine sitzende, als Frau gedeutete
Figur stemmt mit jeder Hand eine Schlange hoch.

Ringe

Von der Vielzahl an Funktionen, welche Ringen
zukamen, seien in diesem Zusammenhang nur einige
erwähnt. Sie waren beliebte Geschenke, besonders von
Königen oder Fürsten, welche goldene Hals- und Armringe

an ihre Gefolgsleute vergaben. Besondere Ringe
waren aus schwerem Gold und gehörten zu den Kleinodien

einer Familie oder eines Geschlechts; sie wurden
jeweils dem Oberhaupt weitervererbt. Goldene Ringe
waren ein Zeichen der Würde.49 Ringe hatten im
Kampf und Krieg schützende und/oder kraftspendende
Funktion. Armringe tragen auch die Krieger auf dem
Helmblech vonVendel, Grab 14 (Abb. 9).
Für Snorri «Goöe» Forgrlmson (* um 964; f 1031), den
reichen Grundbesitzer und Tempelgode (Priester) von
Helgafell in Island, hatte der Tempelring50 nicht nur eine
sakrale Funktion, sondern er schützte auch seinen Träger
im Kampf.51

38 Solche und andere Tierdarstellungen hat man auch als «Heilsbild»

gewertet. Dieser Begriff wurde von H. Zeiss 1941 eingeführt
und von J.Werner weiterentwickelt, vgl. Müller 1968, 203 mit
Anm. 7.

39 H. Beck, Das Ebersignum im Germanischen. Ein Beitrag zur
germanischen Tiersymbolik (Berlin 1965).

411 Eine eindeutige Zuweisung eines Tiers jedoch zu einem Gott,
Adler zu Odin, Eber zu Freyr usw., wie es J.Werner vorschlägt,
ist nicht gegeben, vgl. Müller 1968, 203 f.

41 So Hauck 1957, 7. Er sieht darin einen Bezug zu Odin/Wodan,
welcher einmal sich in Schlangengestalt verwandelte, um an das

Skaldenmet zu gelangen. Die Zeichnung des Windischer Stückes
in Hauck 1957 (Taf. II, Fig. 3) zeigt jedoch Details, die sich am
Original nicht finden lassen.

42 In diesem Sinne auch H.Vierck, Ein Relieffibelpaar aus Nordendorf

in Bayerisch-Schwaben.Bayer.Vorgeschbl. 32, 1967, 125 f.
43 Egils saga Skallagrimssonar 53 (um 1230). Die Datierung der

altnordischen Literatur erfolgt nach R. Simek / H. Pälsson, Lexikon

der altnordischen Literatur (Stuttgart 1987).
44 Heimskringla, Olafs saga Tryggvasonar 88 (kurz nach 1230).
45 Z.B.Brot af Siguröarkviöu 20,4 (11./12. Jh.) | Hervarar saga ok

Heiöreks konungs 2,8 (13.Jh.).
46 Der hl.Barbatus war 663—682 Bischofvon Benevent (I); dieVita

entstand im beginnenden 9. Jh.
47 Zit. nach P. Scardigli, Die drei Seelen der Langobarden. Eine

Skizze. In: Germanische Religionsgeschichte Ergänzungsbände

zum RGA2 5 (Berlin/NewYork 1992) 413; 424f.
48 Heute im Gotlands Fornsal Museum inVisby (Gotland, S). Abb.:

https://de.wikipedia.org/wiki/Bildsteine_von_Smiss_(Kirch-
spiel_N%C3%A4r) (letzter Zugriff am 5.3.2019).

49 W. Grönbech, Kultur und Religion der Germanen, Band 2

(Darmstadt 1991) 46f. | DeVries 1970, 391. Hingewiesen sei

in diesem Zusammenhang auf die hauptsächlich in Dänemark
gefundenen, schweren, doppelköpfigen Schlangenkopfarmringe
aus Gold mit z. T. deutlich über 200 g Gewicht. Sie kommen in
reichen Männer-, aber selten auch in Frauengräbern vor.

511 Den Tempelring aus schwerem Gold hatte der Priester beim
Opfer am Arm. Auf den Tempelring wurden auch Eide
geschworen.

51 Eyrbyggaja saga 4 und 44 (um 1350).

8



Abb. 9: Umzeichnung eines der Helmbleche

von Vendel (Uppland, S), Grab 14

(Mitte 6.Jh.). M. 1:1.

In der um 1000 entstandenen Bjarkamil52 verliehen
Armringe dem Träger besondere Kraft:

totosque auro densate lacertos:

armillas dextrae excipiant, quo fortius ictus

collibrare queant et amarum figere minus. 53

Bedeckt alle die Arme mit Gold: Nehmt die Armreifen auf
die Rechte54, um so stärkere Schläge zu verteilen und bittere

Wunden zu schlagen.

Tanz oder Kniefall?

Die Beinstellung auf dem Windischer Stück kann als

Gehen, Sprung- oder Tanzhaltung gesehen werden,
ebenso wäre ein Kniefall möglich.
Am bekanntesten und sehr gut erhalten ist das Bild eines

Waffenträgers, der möglicherweise einen Tanzschritt
ausfuhrt, auf dem Pressblechmodel D vonTorslunda (Oland,
S) aus dem 6./7.Jh. (Abb. 10). Diese Figur mit Hörner¬

helm und Speeren, oft als Odin gedeutet53, ist, mit
unterschiedlicher Beinstellung, recht häufig belegt.56
Von diesen Figuren mit Hörnerhelm57 scheint eine
Verbindung zu den spätantiken Cornuti zu bestehen,
welche zu den Auxilia Palatina gehörten58. In der
Notitia Dignitatum finden sich die gleichen Hörner
wie auf den Helmen dieser Figuren als Schildzeichen.
Der germanischen Hilfstruppe der Cornuti war der
barritus59 eigen, beschrieben von Ammianus Marcellinus
16.12,43. Speidel verbindet mit diesem clamor
(Kriegsgeschrei), dem barritus, einen dem Anapäst — einem Versfuss

der antiken Dichtung — gleichenden Tanzschritt von
kurz-kurz-lang.6" Waffentänze in der römischen Armee
sind des Öfteren belegt. Das Tanzen bei Eröffnung
der Schlacht erwähnt Livius bei den Galliern.61 Dazu
auch Tacitus Historien V, 17 : Die Bataver und die mit
ihnen verbündeten Stämme begannen die Schlacht ihrer
Sitte gemäss mit Waffengeklirr und einem Kriegstanz
(tripudium) (69/70). Von einer Art Waffentanz bei den
Germanen berichtet Tacitus in der Germania 24:

Abb. 10: Pressblechmodel D von Torslunda (Öland, S). Gr. 56 x 48 mm

52 Das Gedicht ist als Ganzes nur bei Saxo Grammaticus, Gesta

Danorum (um 1200) in lateinischer Sprache überliefert.
53 Saxo Grammaticus, Gesta Danorum 2.7,17.
54 Dazu passt der archäologische Befund in Gräbern, dass die Männer

den Schlangenkopfarmring jeweils rechts trugen.
52 Wegen der angeblichen Einäugigkeit der Figur, diese beruht

jedoch lediglich auf einem Fertigungsfehler, vgl. Simek 2003,
142. Ebenso gegen Odin sprechen die Helmform wie auch die
beiden Speere, denn Odin hat nur einen Speer mit dem Namen
Gungnir.

56 Sie findet sich z. B. auch als Sieghelfer auf den Helmblechen
von Valsgärde, Grab 7 und 8 (bei Alt-Uppsala, S; um 600), als

Paar auf dem Helm von Sutton Hoo (Suffolk, GB; 1. Hälfte
7. Jh.) oder auf der bronzenen Gürtelschnalle von Fingsleham
(Kent, GB; 6. Jh.). | Weitere Beispiele bei P.-O. Ringquist,Tvä
vikingatida uppländska människofigurer i brons. Fornvännen 64,
1969, 287-296. | Nach Speidel könnten die Lanzenträger mit
Hörnerhelmen auch Könige oder Kriegsfiihrer darstellen, vgl.
Speidel 2004, 122.

57 Hörnerhelme sind bereits aus der Bronzezeit überliefert, so zwei
gleiche ausVikso (Sjaelland, DK).

5f< Speidel 2004, 115 f. | S. auch A. Alfoldi, Cornuti, a Teutonic
Contingent in the Service of Constantine the Great and its
Decisive Role in the Battle at the Milvian Bridge. Dumbarton
Oaks Papers 13, 1959, 169—183.

59 Die frühere Form von barritus war barditus, wie sie Tacitus,
Germania 3, benutzt, vgl. Speidel 2004, 111.

60 Speidel 2004, 116.
61 Livius, Ab urbe condita 38.17.

9



Nudi iuvenes, quibus id ludicrum est, inter gladios se

atque infestas frameas saltu iaciunt.

Nackt stürzen sich junge Männer, denen das Vergnügen

macht, im Sprunge zwischen Schwerter und feindlich
drohende Framen [Lanzen].62

In den rund 500 Jahren, die zwischen den Texten von
Tacitus bzw. den mehr als 200 Jahren bei denen von
Arnmian und den vendelzeitlichen Darstellungen
liegen, kann durchaus ein Wandel in der Tanzweise

vorgekommen sein. Darüber hinaus beziehen sich die

Schilderungen des Tacitus auf südliche Germanen,
während die späteren Bilder im Norden verortet sind.
Ein kultischer Zusammenhang des Tanzes bei den
vendelzeitlichen Bilddokumenten kann nicht
ausgeschlossen, aber auch nicht belegt werden, sind doch
rituelle Tänze in den späteren Quellen nirgends erwähnt.
Denkbar ist, dass solche zu dieser Zeit nicht mehr
vorkamen/'3

Auf dem Windischer Stück sieht K. Hauck einen
«Schlangentanz» dargestellt. «Der kultische Bezug ist [...]
durch die Tatsache des Tanzes gegeben und wird verstärkt
durch die maskenartig wirkenden Kopfbedeckungen.
Bei dem dramatischen Element, das dem Tanzen mit der
Maskierung zu eigen ist, wird man den Bereich des Kultspiels

in diesen Darstellungen nicht ausschließen dürfen.
[...] so dürfen wir von sicheren Zeugnissen für Riten
der alemannischen Wodansverehrung sprechen und von
möglichen Spuren eines rituellen Dramas vom Raub
des Lebenswassers durch den Gott.»''4 Dieser sehr weit
gehenden Interpretation fehlt aber eine textliche Grundlage,

denn über die Formen und Abläufe der kultischen
Verehrung des germanischen Pantheon ist so gut wie
nichts bekannt.65
Ist auf dem Windischer Stück nicht ein Tanz, sondern
ein Kniefall angedeutet, so wäre an die
Ubergabe/Inempfangnahme einer Waffe, z. B. eines (Familien-)
Schwertes zu denken, oder an die handganga anlässlich
der Aufnahme in die Gefolgschaft, «bei der der Mann
vor dem König kniete, seine Hände in die des Königs
legte und der König ihn küsste, als Zeichen seiner
Verpflichtung ihm gegenüber.»66 Beide Möglichkeiten
würden nach einem Gegenstück auf der linken Seite
verlangen, welches die Szene vervollständigt und verdeutlicht/'7

Auch Zeiß zieht für das Windischer Stück eine
ursprüngliche Bildkomposition mit einer oder mehreren
ergänzenden Figuren in Erwägung: «Es ist schwer zu
entscheiden, ob man hier von einer Verstümmelung der
Gruppe, d.h. einem Sinnverlust, sprechen oder annehmen
soll, daß eine einzelne Figur als Andeutung der Gruppe
genügt, um den verzierten Gegenstand und dessen Träger
in den Kreis dieser Vorstellungswelt zu rücken.»68

Hosen

Ahnliche Beinkleider wie auf dem Windischer Beschlag
finden sich dargestellt auf dem Bildstein 2 von Smiss

(När, Gotland, S), heute im Statens Historiska Museum

Abb. 11: ObererTeil des Bildsteins von Smiss (Gotland, S).

in Stockholm. Der Stein steht am Übergang von
Bildsteingruppe 2 zu -gruppe 3, was eine Datierung um 700
wahrscheinlich macht. Im oberen Teil des Steins ist ein
holmgang dargestellt (Abb. 11), ein Zweikampfzur Klärung
von privaten Streitigkeiten, der nach festen, wenn auch
unterschiedlichen Regeln ausgefochten wurde.69 Wenn
auf dem Bildstein die aktuelle Mode dargestellt ist, wäre
dies ein Datierungshinweis für das Windischer Stück in
die Zeit Ende 7./Anfang 8.Jh.

Zeitnahe Textstellen

Unberücksichtigt kann in diesem Zusammenhang die
seltene theologische Diskussion über Kynokephaloi
bleiben, in der es in erster Linie um deren Natur, ob
Mensch oder Tier, geht und ihre Stellung innerhalb der

62 Zit. nach M. Fuhrmann (Hrsg.), Tacitus, Germania (Stuttgart
1972).

63 Einzig Saxo Grammaticus erwähnt festliche Kriegstänze bei den
Sachsen anlässlich des Zweikampfes von Hame und Starkaör
(Gesta Danorum 6.5).

33 Hauck 1957, 8 f.
63 De Vries sieht allerdings aufgrund der Interpretation von zwei

gleich lautenden Wörtern unterschiedlicher Bedeutung den
Tanz beim germanischen Kult als gegeben an, vgl. DeVries 1970,
441.

66 Isländersagas, Band 1 (Frankfurt a.M. 2011) 835, Anm. zu S. 73.

Die Beschreibung basiert auf der ältesten erhaltenen Aufzeichnung

einer Gefolgschaftsaufnahme aus dem 13. Jh.
67 Ebenso erwägt Ratke das Zusammenspiel von Guldgubbar:

«Mehrere Gubben zusammen könnten dazu gedient haben, ein
Rechtsgeschäft zu dokumentieren.», vgl. Ratke 2007, 176.

<)!i H. Zeiß, Das Heilsbild in der germanischen Kunst des frühen
Mittelalters. Sitzungsber. Bayer. Akad. Wiss. Phil. Hist. Kl. II.8
(München 1941) 46 f.

69 Kormâks saga 10 (frühes 13.Jh.),und Gunnlaugs saga ormstungu
11 (1270—80). Beide berichten über einen Skalden des 10. Jh.
Diese Art Zweikampfwurde im Zuge der Christianisierung
verboten.

10



göttlichen Schöpfung. Nur sehr allgemein gehalten sind
die Bemerkungen des hl. Bonifatius oder hl. Pirmin70 zu
Tiervermummungen in der 1. Hälfte des 8. Jh. anlässlich

paganer Kalenderfeste.

Paulus Diaconus: Historia Langobardorum, um 790
(1.11)

Simulant, se in castris suis habere cynocephalos, id est

canini capitis homines. Divulgant apud hostes, hos

pertinaciter bella gerere, humanum sanguinem bibere et, si
hostem adsequi non possint, proprium polare cruorem. 71

Sie thaten, als hätten sie in ihrem Lager Kynokephaler,
das heißt Menschen mit Hundsköpfen, und breiteten bei

den Feinden aus, diese kämpfen mit großer Hartnäckigkeit,
trinken Menschenblut und, wenn sie den Feind nicht in ihre

Gewalt bekommen, ihr eigenes. 72

Dass die Langobarden mit der irrigen Behauptung, in
ihrem Lager befänden sich Kynokephaloi, ihre Gegner,
die Assipitter, einschüchtern konnten, muss als Beleg
dafür gesehen werden, dass die reale Existenz solcher
kampfstarker Tierkrieger für durchaus möglich gehalten
wurde bzw. bekannt war.
Paulus muss sich des griechischen Fremdwortes
bedienen, da ein adäquater Begriff im Lateinischen fehlt,
wohl ebenso im Langobardischen73. Er muss seinen
Lesern diese Kynokephaloi erklären, da sich diese von
den antiken, auf Ktesias zurückgehenden Vorstellungen
unterscheiden, welche, in Indien, Äthiopien und Libyen
beheimatet, in keiner Weise gefährlich waren. Es kann
zudem ein Hinweis sein, dass solche Krieger nicht oder
nicht mehr bei den Truppen der Langobarden zur Zeit
des Paulus Diaconus vorhanden waren.
Diese Auseinandersetzung mit den Assipittern, welche
in Vorpommern oder dem östlichen Mecklenburg
beheimatet waren, gehört ins 1.—3.Jh.und in die räumliche
Nähe zu Skandinavien. Wieweit Paulus' Schilderung
auf tatsächlicher Überlieferung beruht oder ob er hier
aktuelle Kenntnisse über nordisches Maskenkriegertum
zurückprojiziert, rnuss offenbleiben. Die von Paulus
beschriebenen Kynokephaloi zeigen Züge, wie sie von den
nordischen Berserkern geschildert werden.

Notker I. Balbulus: Gesta Karoli Magni, nach 883
(11.13)

«Heu proh dolor,» inquiens «quia videre non merui,
quomodo christiana manus mea cum cynocephalis Ulis

luserit.»74

«O weh!» sagte er [Karl d. Gr.], «daß ich nicht habe sehen

dürfen, wie mein Christenvolk mit jenen Hundsköpfen
gespielt hätte.»75

Die Gesta Karoli Magni des St. Galler Mönchs waren
eine Auftragsarbeit Kaiser Karls III. Hintergrund der

Schilderung sind die Auseinandersetzungen der Franken
mit dem dänischen König Gudfred (Regierungszeit
804—810) im norddeutschen Raum, welche mit dem
Frieden von 811 beendet wurden. In frischer Erinnerung
waren Notker dabei aber auch die zahlreichen Wikingerüberfälle

im Rhein- und Maasgebiet in den Jahren
881/882.76
Auch für Notker steht offenbar nur der Ausdruck
Kynokephaloi zur Verfugung. Er scheint der einzige
zu sein, der im Zusammenhang mit den Wikingerzügen

Maskenkrieger erwähnt. Er braucht cynocephalis

synonym für Nordmannen/Wikinger, d.h.auch, dass das

Phänomen der Maskenkrieger durchaus bekannt war und
für den nordischen Raum als spezifisch, charakteristisch
angesehen wurde.

Sigvatr Pôrâarson: Erfidrâpa Olafs helga, um 1040
(16-17)

Mildrfann gqrst, hvé galdrar,

gramr sjalfr, meginrammir
ßqlkunnigra Finna
fullstôrum barg Fori,
pas hyrsendir Hundi
hüna golli bünu

— slcett réd sizt at blta —
sverSi laust of heröar.

Pollr dylr saörar snilli
seims, en pat veitk heiman,
— hverr sœi Hunds verk stœrri

hugstôrs —, esfryr Fori,
es pvergarda poröi
Pr6t.tr, hinns framm ofsôtti,
glyggs igqgn at hqggva

gunnranns konungmanni 71

Der wohlwollende Fürst erkannte selbst sehr klar, wie
der machtvolle Zauber der in Magie erfahrenen Finnen
[— Samen] schützte den wahrlich kraftvollen Porir, wenn

711 U. Engelmann (Hrsg.), Der heilige Pirmin und sein Pastoral¬
büchlein (Sigmaringen 1976) 55.

71 Paulus Diaconus: Historia Langobardorum 1.11.
72 Zit. nach O. Abel, Geschichte der Langobarden. In: Die

Geschichtsschreiber der deutschen Vorzeit (Berlin 1849) 17.
73 Walopaus, im Edictum Rothari 31 von 643 unter Strafe gestellt,

ist, entgegen älteren Ansichten, keine Maske und damit verbundenes

Brauchtum, sondern das Sichverkleiden oder -vermummen
eines Freien bei einer Gewalttat.

74 Zit. nach MGH. Scriptores rerum Germanicarum. N. R. 12

(Berlin 1962) 76.
73 Zit. nach Einhard Notker der Stammler, Leben und Taten Karls

des Grossen (2. Aufl., München 1986) 92.
7,1 Im dem Zitat vorangehenden Text vermengt Notker die Ereignisse

von 804-811 mit jenen von 881/882.
77 Zit. nach Skaldic Poetry of the Scandinavian Middle Ages;

https://skaldic.abdn.ac.uk/m.php?p=verse&i=3778&v= (letzter

Zugriff am 5.3.2019).

11



der Spender des Feuers der Mastspitze [= Spender des

Goldes König Oläfr] mit dem goldgeschmückten Schwert
über die Schultern Hundrs schlug; so entschloss sich das

Stumpfe [= durch Zauber stumpfe Schwert] am wenigsten

zu beissen [= zu verletzen].

Die goldene Tanne [= der Mann] welche Périr Vorwürfe
macht, verhehlt seinen wahren Wert, und ich weiss das von

zu Hause — wer konnte grössere Taten sehen von diesem

hochgesinnten Hundr? — wenn der Odin des Zaunes des

Sturms des Kampfliauses [= der Gott des Schildes der

Krieger Périr] nach vorne drängte, erkühnte sich jener auf
den König zu schlagen.78

Es ist dies die älteste Quelle der Schlacht von Stiklestad
1030, in der König Olaf II. Haraldsson den Tod fand und
bereits kurz danach als Heiliger verehrt wurde. Es war
Eorir hundr, Thore Hund, der mit zwei seiner Gefährten
Olaf die tödlichen Verletzungen zufugte. Der von Island
stammende Skalde Sigvatr Eöröarson (* 995; j" 1045)
war seit 1014 im Gefolge Olafs II. und dessen persönlicher

Vertrauter. Sigvatr war aber nicht bei der Schlacht
von Stiklestad 1030 anwesend, sondern erfuhr davon auf
der Heimreise von seiner Pilgerfahrt nach Rom. Das

Lied, das etwa zehn Jahre nach der Schlacht entstand, ist
schon von der Legendenbildung beeinflusst.
Thore Hund (Lörir hundr) ist eine historische Person,
geboren um 990, aus Nordnorwegen, gehörte als

Gutsbesitzer zur fuhrenden Oberschicht und hatte, früher
Lehnsmann von König Olaf II. Haraldsson, einen hohen
Rang. 1026 kam es zum Zerwürfnis mit Olaf. Thore
Hund verbündete sich dann mit dem dänisch-englischen
König Knut gegen Olaf und wurde einer der Führer der
Bauern gegen ihn.79 Widerstand gegen den König war
zu diesem Zeitpunkt noch ausdrücklich erlaubt, selbst
diesen zu töten.80
Wie schon in der Erfidrâpa Ölafs helga werden in den

späteren Sagas Thore Hund und seine Begleiter in ihrer
Fellverkleidung als hundana Hunde bezeichnet und
auch als solche wahrgenommen. Die Verkleidung mit
zauberkräftigen Fellen81, die ihn unverwundbar machen,
sowie seine ungestüme Kampfeskraft weisen Thore
Hund Elemente zu, die den Berserkern und ulfheönar
eigen sind.82

Der Hund spielte in der germanischen Religion und
Mythologie keine besondere Rolle, abgesehen von der
Riesin Hyndla Hündchen, deren Reittier ein Wolf
war. Auch ist der Hund mit keinem der Götter
verbunden. Aber der Hund hatte in vorchristlicher Zeit eine
durchaus positive Konnotation. Die in Gräbern oft
mitbestatteten Hunde zeigen, dass der Hund nicht nur der
treue Begleiter war, sondern in reichen Gräbern ist der
Hund ein Prestige- und Reichtumsattribut83. Berühmt
war der grosse norwegische Dahlbohund, der für den

Kampf abgerichtet wurde als Gehilfe für seinen Herrn
im Streit.84
Als Personenname tritt Hunding verschiedentlich in
den nordischen Mythen und Sagas auf. Die Hundingar
waren Gegner des mythischen Heldengeschlechts der
Völsungar; es war Helgi, der den König Hunding erschlug

und so den Beinamen Hundingsbana (Hundingstöter)
erhielt.85 Die Hundingar finden auch im Beowulf
Erwähnung sowie imWidsith. In Letzterem werden sie als

von einem Mearchealf regierter Stamm genannt.86 Man
geht heute davon aus, dass es sich hierbei um eine

Untergruppe der Langobarden handeln könnte, als diese an der
Niederelbe ansässig waren. Dass den Namen Hunding
auch historische Personen trugen, belegen norwegische
Hof- und Ortsbezeichnungen.87
Es ist jedoch falsch, die Geschlechternamen der
Hundingar oder Wulfingas, Ylfmgar Wölflinge in
einem Zusammenhang mit Totemismus sehen zu wollen.
Viel eher sollte man von Sympathie oder Bevorzugung
sprechen, die einzelne Familien oder Clans zu
bestimmten Tieren hatten.88

Berserker89 und die Krieger mit Tiermasken90

Die eine Tiermaske tragende Figur auf dem Windischer
Stück verweist auf das kriegerische Maskenbrauchtum

und die Berserker im nordgermanischen Raum.
Im Folgenden sollen ein paar Aspekte dieses spezifisch
skandinavischen Phänomens aufgezeigt werden.91
Hund und Wolf sind aufgrund ihrer äusseren Erscheinung

nicht immer zu unterscheiden; ausserdem sind
in Sage und Brauchtum beide Tierarten austauschbar

78 Für die kritische Durchsicht undVerbesserung der Übersetzung
sei Balduin Landolt, Seminar fair Nordistik der Universität Basel,

gedankt.
79 Ausfuhrlich zu Thore Hund: https://no.wikipedia.org/wiki/

Tore_Hund (letzter Zugriff am 3.12.18).
8,1 Das Widerstandsrecht gegen den König ist im Frostathingslov

aus der 1. Hälfte des 13. Jh. noch ausdrücklich festgehalten.
81 Die Legendarische Saga (Anfang 13. Jh.) zu Olâf saga hins helga

nennt Wolfsfelle, Snorri Sturluson (um 1230) Rentierfelle.
Rentierfelle schützen zwar gut gegen Kälte, Wasser und Wind, sind
aber wegen der brüchigen Grannenhaare nur kurze Zeit nutzbar.

82 Heimskringla, Ölafs saga helga 228 (kurz nach 1230).
83 So T.Makiewicz in RGA2 15, 230 und 231.
84 Isländische Heldenepen (2. Aufl., München 1995) 170, Anm. 2.
85 Vgl. Helgakviöa Hundingsbana in fyrri und Helgakviöa

Hundingsbana önnur (Ende 11.und 12.Jh.).
86 Zeile 24 | Die Widsith-Dichtung ist nur in einer Handschrift

des 10. Jh. überliefert. Die Datierungsvorschläge für die
Entstehungszeit reichen vom 6. bis ins 9. Jh.

87 Müller 1970, 71.
88 Höfler will die Cangrande der Scaliger inVerona an die Kynoke-

phaloi der Langobarden anknüpfen, ja selbst das Geschlecht von
den Langobarden herleiten, vgl. Höfler 1940, 64; 66; 76.

89 Umfassend zu den Berserkern: Näsström 2006.
Hiltmann sieht in dem altnordischen Tierkriegermotiv ein
«literarisches Konstrukt» des 13./14.Jh., vgl. Hiltmann 2011, 239 |

Vor ihm K. von See, Berserker. Zeitschr. für dt. Wortforschung
17, 1961,129-135.

91 In der Literatur wird öfters die Theorie vertreten, dass sich die

nordgermanischen Maskenkrieger von den römischen cornicinen

und signiferi ableiten würden. Damit wird aber, wohl wegen des

Kulturgefälles, den Germanen keine eigenständige Entwicklung
zugebilligt. | Eine entgegengesetzte Beeinflussung sieht Höfler
1940, 127 f.

12



bzw. gleichgesetzt. So bedeutet Waldhund Wolf und die
Jagdhunde Odins sind die Wölfe Geri und Freki.
Entsprechend werden auch in der unten zitierten Stelle
bei Snorri Sturluson Hunde und Wölfe als zwei gleich
kampfstarke Tiere gesehen.
Mit dem Uberstreifen eines Tierfelles imitiert der
Mensch das mächtige, gefurchtete, aber auch verehrte
Tier. Mit der theriomorphen, d.h. der tiergestaltigen
Maskierung, ist häufig eine autosuggestive
Tierverwandlung verbunden, der Mensch glaubt sich im Besitz

der Fähigkeiten und Kräfte dieses Tieres,
dementsprechend verhält er sich.92 Ist der Gegner in der gleichen
oder einer ähnlichen Vorstellungswelt, erkennt er in
dem als Tier maskierten Gegner das Tier. Allein schon
die Vermummung wie auch die Gefährlichkeit und
Unberechenbarkeit eines kampfstarken Tiers schüchtern ein,
verunsichern den Gegner, wie dies auch Paulus Diaconus
schildert (s. o. S. 11).
Nebst den Darstellungen auf dem Gallehus-Horn (vgl.
Abb. 4) sind weitere Tierkrieger dargestellt auf dem
bekannten Pressblechmodel D vonTorslunda (vgl. Abb. 10)
und den Pressblechen von Gutenstein93 und Obrigheim
(beide Baden-Württemberg, D)94. Dargestellt sind als

Wolfverkleidete Krieger mit Schwert und Lanze, welche
in den altnordischen Texten als ulfhednar Wolfshäuter
erscheinen und zu den Berserkern in Bezug gesetzt
werden. Berserker wiederum wird mit kappa, kempa

Kämpe, Kämpfer synonym verwendet oder auch auf
zwei getrennte Gruppen angewendet.95
Die älteste literarische Erwähnung solcher Maskenkrieger

findet sich in der Haraldskvaeöi 8 von Porbjörn
hornklofi, Ende 9. Jh.:

grenjuöu berserkir,

guör vas à sinnum,
emjuöu ulfhednar
ok isom düdu.96

die Berserker brüllten,
der Kampf kam in Gang
die Wolfspelze heulten

und schwangen die Eisen[-Speere],

borbjörn hornklofi war ein Augenzeuge der Schlacht
am Hafrsfjord um 8 7297, auf der Seite von Haraldr hinn
harfagri (Harald Schönhaar). Unklar ist, ob fiorbjörn
hornklofi hier von zwei Kriegergruppen mit
unterschiedlichen Vermummungen spricht oder Berserker
und Wolfspelze parallel gebraucht werden. Im zweiten
Fall stünde Berserker für Funktion und Kampfweise,
Wolfspelze jedoch für das Erscheinungsbild, die
Bekleidung. In späteren Schilderungen dieser Schlacht
werden Berserker und ulfliednar gleichgesetzt.98 In der
Vatnsdœla saga 9 heisst es:

[...] berserkir er ulfliednar voru kalladir. Peir höfäu
vargstakka fyrir brynjur []"
[...] Berserker, die Wolfspelze genannt wurden. Anstatt
einer Rüstung trugen sie Wolfsfelle [.. J.1(111

Der Begriff Berserker wird hier als eine Art Oberbegriff
verwendet: ulfliednar sind Berserker, aber nicht alle
Berserker ulfhednar. Das Gleiche dürfte wohl auch für
andere Tiervermummungen (Hund, Eber) zutreffen.
Dass sie ohne Rüstung, gar mit nacktem (Ober-)Körper
nach ihrerVäter Art, kämpfen, berichtet Tacitus von den
Germanen.11" Das Abwerfen der schützenden Rüstung
vor dem Kampfwird auch von König Häkon dem Guten
(* 935; j" 961 )1112 und anderen überliefert. Ungeschützt in
den Kampf zu ziehen, demonstriert dem Gegner
Kampfentschlossenheit und Todesverachtung und kann ihn
damit verunsichern. Eine entsprechende Aufforderung
findet sich in der im 10. Jh. entstandenen Bjarkamâl103:

Attendite, fortes!
Nemo lorica se vestiat interituri
corporis; extremum perstringat nexile ferrum;
in tergum redeant clipei, pugnemus apertis
pectoribus. 1114

« Müller 1968,215.
93 Die Figuren waren aufTeilen eines zerschnittenen Pressbleches,

welche auf der Scheide des heute im Puschkin-Museum zu
Moskau befindlichen Schwertes angebracht sind; vgl. die
Rekonstruktionen bei Hauck 1957,Taf. III, und davon abweichend
Speidel 2004, 28, Abb. 1,4.

94 Bei den beiden letztgenannten Stücken dürfte es sich um
Importe aus Skandinavien handeln, wobei unter Import nicht nur
Handel zu verstehen ist, sondern auch an Geschenke, Beutestücke

usw. zu denken wäre. Der ornamental verzierte Bereich
des Bleches von Gutenstein ist ebenfalls ein Hinweis auf die
nördliche Provenienz.

95 Z.B. Hrölfs saga kraka ok kappa hans 37 (14./15. Jh.); vgl.auch
Kuhn 1968.

96 Zit. nach Skaldic Poetry of the Scandinavian Middle Ages;
http://skaldic.abdn.ac.uk/ (letzter Zugriff am 5.3.2019).

97 Das Jahr der Schlacht ist nicht überliefert; 872 ist eine gängige
Annahme; heute tendiert man zu einer Datierung in die Zeit
von 868 bis 875.Vgl.E. Haug, Kongsgärdstid. In:E. Haug (Hrsg.),
Utstein Kloster - og Klosteroys historié. (Klosteroy 2005) 63

(Zitat nicht überprüft).
99 Vatnsdœla saga 9 (zwischen 1260 und 1280), Grettis saga

Asmundarsonar 2 (1320-1330); beide im Zusammenhang mit
der Schlacht im Hafrsfjord.

99 Zit. nach https://www.sagadb.org/vatnsdaela_saga (letzter
Zugriff am 5.3.2019).

1,111 Zit. nach Isländersagas, Band 3 (Frankfurt a.M. 2011) 206.
1111 Tacitus, Germania 6; Historien II.22.Trzaska-Richter sieht darin,

wie auch in den offiziellen Darstellungen auf römischen
Monumenten, einen bekannten Germanen-Topos, vgl. Ch. Trzaska-
Richter, Furor Teutonicus. Das römische Germanenbild in Politik

und Propaganda von den Anfängen bis zum 2. Jahrhundert
n.Chr. (Trier 1991) 187f.

1112 Heimskringla, Hâkonar saga goöa, 30 (kurz nach 1230 mit älte¬

rem Material).
1113 Das Gedicht ist als Ganzes nur bei Saxo Grammaticus um 1200

in lateinischer Sprache überliefert.
1114 Saxo Grammaticus, Gesta Danorum 2.7,17. Zit. nach J. Olrik/

H. Raeder (Hrsg.). Gesta Danorum (Kopenhagen 1931),
Copyright: Det Danske Sprog- og Litteraturselskab.
http:/ /wayback-01.kb.dk/wayback/20100504153339/http://
www2.kb.dk/elib/lit/dan/saxo/lat/or.dsr/2/7/index.htm
(letzter Zugriff am 5.3.2019). | Es wurde vermutet, dass diese

Strophe nicht zur Bjarkamâl gehört hat, sondern Saxo diese aus
einem anderen, heute verlorenen Lied eingefugt hat.

13



Passt nun auf, Mannen! Keiner soll seinen todgeweihten
Leib in einen Harnisch klemmen! Bloß den schlechtesten

Kämpen mag ein Ringpanzer schützen Auf den Rücken

gehören die Schilde! Kämpfen wir mit offener Brust!105

Umstritten ist die Etymologie von Berserker, jedenfalls
scheint der Begriff Berserker im Lauf der Jahrhunderte
eine Bedeutungserweiterung erfahren zu haben. In den
altnordischen Texten steht Berserker für grosse, kampfstarke

und mutige Kämpfer, welche in ekstatischer
Kampftollheit aussergewöhnliche Kräfte entfalten. So
kann Berserker geradezu wie ein Ehrentitel gebraucht
werden, z. B. in Grettis saga Asmundarsonar 2 :

Périr var hinn mesti berserkur og fullhugi106

Périr [Harklang] war ein großer Berserker und mutiger
Krieger107

Wieweit in den Sagas seit Längerem bestehende Topoi
einflössen, lässt sich nicht entscheiden. Eine Art De-
fnition der Berserkerwut gibt kurz nach 1230 Snorri
Sturluson in derYnglinga saga 6:

Oöinn kunni sua gera, at i orrostum uröu üvinir hans

blindir eöa daufir eöa éttafuïlir, en vâpn peirra bitu eigi
heldr en vendir; en hans menn féru brynjulausir ok vàru

galnir sem hundar eöa vargar, bitu i skjöldu sina, vàru

sterkir sein birnir eöa griöungar; peir drâpu mannfélkit,
en hvârtki eldr né jam orti à pâ. Pat er kallaör
berserksgangr.108

Aber seine [Odins] eigenen Mannen gingen ohne Brünnen,
und sie waren wild wie Hunde oder Wölfe. Sie bissen in
ihre Schilde und waren stark wie Bären oder Stiere. Sie

erschlugen das Menschenvolk, und weder Feuer noch Stahl
konnte ihnen etwas anhaben. Man nannte dies Berserkergang.

109

Die angebliche Unverwundbarkeit ist mehrfach
erwähnt110, aber auch, dass die Berserker trotz starker
Verwundung keinen Schmerz verspürten und weiter auf den

Gegner einstürmten, meist gefolgt von tiefer Ermattung.
Solch Verhalten erwähnt Polybios für die Gaesati111 und
es wird auch von den bei der Schlacht bei St. Jakob an
der Birs (1444) eingeschlossenen Eidgenossen drastisch

geschildert: «Es ist erschrecklich zue hören / wie die
Schwitzer tettend / si roufftend uß Iren Liben die
bluotigen Pfil sio in si geschossen wurdend / und die
/ denen die Händ abgehouwen wurdend / trungend
nichts dest minder mit Iren Stumpen in die Viend /
und sturbend nit / si hettind dann zevor / den der si

ertödt ouch ertödt. Etlich die voll Spiessen und Pfilen
stecktend / trungend nichts destminder under die
Armeniacken / damit sie Iren Tod rächetind.»112 Diese
«fast berufsmäßige Tollheit» ist von leidenschaftlichen
Raufern und Kriegern wohlbekannt.113
Ebenso wenig ist das Brüllen bei Kampferöffnung ein
Spezifikum allein der Berserker, wie die Sagas glauben
machen, sondern es gehörte allgemein zum Kriegs¬

brauchtum. Was antike Quellen für die Kelten/Gallier114
und die Germanen berichten, erwähnt Tacitus ebenfalls

für römische Kohorten, welche mit Geschrei in
den Kampf zogen115. Gleiches ist auch noch typisch für
die alten Eidgenossen, z. B. bei der Schlacht bei Arbedo
1422.116

Auch die Unverwundbarkeit durch dank Zauber
schützender Kleidung ist nicht allein den Berserkern
eigen, vgl. Thore Hund (s.o. S.12); genauso war das

Muttersöhnchen Odd in seiner Jacke unverwundbar117.
Berserker finden sich als Kern- oder Sondertruppe
im Gefolge eines Königs oder Fürsten. Sie beschützen
ihren Gefolgsherrn und dessen Land. Sie sind es, die
an vorderster Front stehen und die Schlacht eröffnen118.
Ihre Zahl wird meist mit 12119 angegeben in einem
Gefolge von 60; so die Gefolgschaftsgrösse von König
Olaf dem Heiligen120. Gefolgsmann konnte jeder
Freie werden, doch überwog aristokratischer Geburtsstand.

Die Überlieferung legt nahe, dass bei diesen
Verbänden eine korporative Organisation bestand, die sie
auch zu gegenseitigem Beistand verpflichtete. Ob sich
darin kultische Männerbünde, wie sie Weiser (1927)
und Höfler (1934)121 rekonstruiert haben, verbergen,

1115 Zit. nach H.-J. Hube, Saxo Grammaticus (Wiesbaden 2004) 141.
1116 Zit. nach http://www.sagadb.org/grettis_saga (letzter Zugriff

am 5.3.2019).
1117 Zit. nach Isländersagas, Band 3 (Frankfurt a.M.2011) 399.
1118 Zit. nach http://www.heimskringla.no/wiki/Ynglinga_saga

(letzter Zugriff am 5.3.2019).
1119 Snorri Sturluson: Heimskringla. Ubersetzt von Felix Niedner

unter dem Titel «Snorris Königsbuch» I.—III. Sammlung Thüle
14-16 (Jena 1922) 32.

110 Z.B. Egils saga Skallagrimssonar 9 (um 1230).
111 Polybios, Geschichte 2.30.
112 Aegidius Tschudi, Chronicon Helveticum, Zweyter Theil (Basel

1736) 426. Die Schilderung stützt sich aller Wahrscheinlichkeit
nach auf die Erzählungen seines Grossvaters Werner Aebli

(Kilchmatter), welcher selber an der Schlacht teilgenommen
hatte, schwer verwundet wurde und einer der wenigen war, welche

überlebten.
113 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens 5, Sp. 1845.
114 Livius,Ab urbe condita 38.17.
115 Tacitus,Annalen 1.68.
116 So in zeitgenössischen Berichten der Gegner aus Mailand, vgl.

K.Meyer, Ennetbirgische Politik und Feldzüge der Innerschweizer
bis zum Siege von Giornico. In: Schweizer Kriegsgeschichte,

Heft 3 (Bern 1915) 55; 57. | Ein wohl eher spasseshalber haarus-
Briillen bei M. Inglin, Schweizerspiegel (Zürich 2014) 524.

117 Eyrbyggja saga 18, 283 (um 1350).
118 Vatnsdœla saga 9 | Grettis saga Asmundarsonar 2 (1320—30).
119 Die Zwölfzahl darf aber nicht wörtlich genommen und überbewertet

werden. So war das duodezimale Zählsystem im
germanischen Raum sehr verbreitet. Heute kaum mehr bekannt sind
das Schock für 60 5 x 12) oder das Gros für 144 12 x 12),
Letzteres noch bis in die 50er- und frühen 60er-Jahre des 20. Jh.
gebräuchlich als Verpackungseinheit für Kleinmetall (Schrauben
u. ä.).

12(1 Heimskringla, Olafs saga hins helga 57.
121 O. Höfler, Die Kultischen Geheimbünde der Germanen I

(Frankfurt 1934; Neudruck Nordhausen 2018).
122 Simek 2018, 49 f.

14



ist wegen der ungenügenden Quellenlage fraglich,
ebenso die Vermutung von Simek, die Wurzeln dafür
in einem «kultisch-ekstatischen Maskenkriegertum des

germanischen Altertums» mit Bezug zu Odin/Wodan zu
sehen122. Odin/Wodan ist auch der Gott der kultischen
Ekstase, so Adam von Bremen: Wodan id est furor123.
Doch ebenso sind Thor und Tyr Götter des Krieges.
Thor war «zu einem gewissen Grade [...] der Gott des

Volks- und Bauernheeres, Odin der verschworenen
Krieger- und Wikingerbünde».124
Die Zeit in einer Gefolgschaft (hird) — und je nachdem
auch als Teil der Berserker-Truppe — scheint zwischen
etwa dem 12./14. und 20. Lebensjahr gelegen zu haben.
Es ist die Ubergangszeit zwischen der Kindheit und dem
Erwachsenenalter, d. h. Ehe und vollwertigem Mitglied
der Gesellschaft. Dass junge Männer in die vorderste
Reihe der Schlachtordnung gestellt wurden, erwähnt
Tacitus von den Germanen.125 Geschildert werden für
diese Zeit aber auch Verbände von «besitzlosen
Junggesellen von freier Geburt, die ein zügelloses, auf Jagd,
Raub und Krieg angewiesenes Leben am Rande der
ansässigen Gemeinschaft führen».126 Ebensolches
entspricht derfian(n) im spätkeltischen Irland (7./8. Jh.).127
In die gleiche Lebensphase gehörte die Teilnahme an den

Wikmgerfahrten, welche seit dem 8. Jh. fassbar sind.
Während Berserker in den altnordischen Texten
gelegentlich erwähnt werden, sind die literarischen
Zeugnisse für die ulflieönar dürftig, jedoch in Personenoder

Zunamen gut belegt128. Verglichen mit den Wolf-
Namen bilden die Hund-Namen nur eine zahlenmässig
kleine Gruppe, sind bei frühen Ortsnamen jedoch gut
vertreten.129 Dies könnte damit erklärt werden, dass die
Wolfsvermummung innerhalb des Maskenbrauchtums
besonders häufig war.130

Eine den Berserkern verwandte Kampfweise beschreibt
der byzantinische Geschichtsschreiber Leon Diakonos
in den Büchern acht und neun bei den Warägern der
Kiewer Rus aus eigener Anschauung 970.131 Letztmals
erwähnt werden Berserker als Kampftruppe auf den
Schiffen eines Wikinger-Königs von Dublin um 950.132

Während der Zeit in einer Gefolgschaft sollte sich der

junge Mann als Krieger behaupten sowie Ruhm und
Ehre erwerben. Es gehörte aber ebenso zum kriegerischen
Ethos, für seinen Herrn, König oder Fürst, zu sterben
oder dann mit ihm zu fallen.133 Doch diese Männer
kämpften nicht einfach nur selbstlos für ihren Herrn
und Anführer, sondern auch um ihre eigene ruhmreiche

Nachrede, ihre Aufnahme in Odins Valhöll und
dessen Kriegerschar, die Einherjar. Zwei Zitate mögen
das illustrieren:

Bjarkamäl (10.Jh.)
Gloria defunctos sequitur, putrique favillae
fama superstes erit, nee in ullum decidet aevum,
quod perfecta suo patravit tempore virtus.134

Ruhm folgt den Toten! Er überlebt unsre müde Asche;
nimmer wird vergessen sein, was einst höchste Tapferkeit
schuf435

Härbarösliöö 24,3-4 (evtl. um 1000)
Oöinn à iarla, pâ er \ valfalla,
enn Pôrr à prcela kynd36

Odin hat die Fürsten, die im Kampfe fallen
Thor hat der Knechte Geschlecht.

Der Vollständigkeit wegen sei angefügt: Berserker
erscheinen in den Sagas aber auch allein oder in kleinen
Gruppen als umherziehende Unruhestifter und bösartige
Räuber; Weiser sieht darin eine «Entartung und spätere
Verwilderung»137. So erklärte dann in Norwegen Jarl
Eirik Häkonarson 1014 alle Berserker und Räuber, die
den Frieden störten, zu Gesetzlosen.138 Das isländische
Recht von 1122/33 bestrafte das Sich-in-Berserkerwut-
Versetzen mit 3 JahrenVerbannung, ebenso wurden jene
bestraft, die dies nicht verhinderten.139 Die isländische
Gesetzesbestimmung könnte ein Hinweis darauf sein,
dass man sich absichtlich, ausserhalb von kriegerischem
Kontext, in Berserkerwut versetzte, was wohl mittels
Drogen (z. B. rauschverursachenden Pilzen, im Norden
am ehesten Fliegenpilze) erfolgen konnte.

Fazit

Der feuervergoldete Bronzebeschlag aus Vindonissa
gehörte möglicherweise zu einer Reihe von Beschlägen
am Brustgurt vom Pferdegeschirr, welche thematisch
zueinander in Bezug gestanden haben dürften. Er ist ins
7. oder frühe 8. Jh. zu datieren.
Die einzelnen Elemente der Darstellung, Haartracht/
Helmkamm, Hundemaske, Armringe und Hose, sind im
skandinavischen Raum gut bezeugt und verweisen auf

123 Adam von Bremen, Gesta Hammaburgensis ecclesiae Pontificum
IV 26, 470 (erste Fassung um 1076).

im Simek 2018, 419.
125 Tacitus, Germania 6; 13.
126 McCone 1987, 114. Ähnliches auch schon bei Caesar, Bellum

GallicumVI.23,6 und Tacitus, Germania 31.
I22 McCone 1987, 104-107.
128 G. Müller, Zum Namen Wolfhetan und seinen Verwandten.

Friihmittelalterl. Stud. 1, 1967, 200-212.
129 Müller 1970, 69 f.
130 Müller 1970,221.
131 H. R. E. Davidson, Viking Road to Byzantium (London 1976)

113-116.
132 A.Bugge,Vikingerne, Band 2 (Kobenhavn 1904—1906) 227.
133 So bereits Tacitus, Germania 14; oder ein altirischer Spruch wohl

aus dem 9.Jh.: Feige ist der Mann, der am Leben entkommen ist,
nachdem er seinen Herrn im Tode unter Feinden verlassen hat.

(Zit. nach McCone 1987, 109).
134 Saxo Grammaticus, Gesta Danonrum 2.7,16.
138 Gleiches findet sich auch in der Hâvamâl 76-77.
136 Zit. nach http://titus. uni-frankfurt. de/texte/etes/germ/anord/

edda/edda.htm (letzter Zugriff am 5.3.2019).
137 L. Weiser, Altgermanische Jünglingsweihen und Männerbünde

(Baden 1927) 56 | In diesem Sinne auch Kuhn 1968, 222 f.
138 Grettis saga Asmundarsonar 19.
139 Grâgâs 7.

15



das dortige Maskenkriegertum. Bildliche Belege dafür
datieren um 400 und vendelzeitlich (550—800). Die
textlichen Quellen setzen Ende 9. Jh. ein, die schriftliche
Uberlieferung davon aber erst im frühen 13. Jh. Was in
den Sagas Topoi oder christliche Beeinflussung sind, ist
kaum entscheidbar.
Die Hundemaske verweist möglicherweise auf einen
Clan mit besonderem Bezug zum Hund. Sie gehört
aber ebenso zu den nordgermanischen Maskenkriegern,
welche als Berserker bezeichnet wurden. Diese werden
geschildert als starke, bis zur Ekstase kämpfende Krieger,
die zur Kerntruppe in der Gefolgschaft eines Königs
oder Fürsten gehörten. In diesen Kriegergruppen einen
kultischenVerband, besonders zu Odin, zu sehen, ist nicht
zwingend, die textliche Basis dafür ist ungenügend.Viel¬
mehr muss der autosuggestiven Wirkung der Maske auf
das Kampfverhalten seines Trägers Gewicht beigemessen
werden. Die von Berserkern geschilderten
Kampfgebaren sind nicht auf diese beschränkt, sondern sind
über die Jahrhunderte hinweg als allgemeines
Kriegerbrauchtum zu beobachten.
Der Schweif über der Maske kann als Haartracht oder
Helmkamm interpretiert werden. Denkbar ist, dass ein
ritueller Tanz dargestellt ist, ob in einem kultischen
Kontext, nruss jedoch offenbleiben, da über die Formen
und Abläufe der kultischen Verehrung des germanischen
Pantheons so gut wie nichts bekannt ist. Wenn nicht ein
Tanz, sondern ein Kniefall dargestellt ist, ist eine
Waffenübergabe oder Aufnahmezeremonie in die Gefolgschaft
eines Königs oder Fürsten denkbar. Dabei ist allerdings
zu bedenken, dass die Aufnahmezeremonien in die
Gefolgschaft erstmals im 13. Jh. beschrieben sind.
Letztlich unbeantwortet muss die Frage bleiben, wie das

Stück nach Vindonissa kam. Da es sich um einen Einzelfund

handelt, scheint dies eher auf einen Verlust als auf
ein zerstörtes Grab hinzudeuten, wären doch wohl im
letzteren Fall weitere, wenn auch verstreute Beigaben zu
erwarten gewesen. Für einenVerlust dürften auch die
Beschädigungen aufdem oberen Rand des Stückes sprechen.
Ist der Beschlag nicht als Einzelstück nach Vindonissa

gelangt, so könnte ihn möglicherweise ein Besucher aus
der näheren oder weiteren Umgebung, vielleicht gar aus

Skandinavien, hier verloren haben. Als ursprünglicher
Besitzer kommt aber ebenso ein reicher Bewohner von
Vindonissa in Frage.140 Dass wertvolles Pferdegeschirr aus
dem Norden in unsere Breiten gelangte, bezeugt das

reiche Frauengrab 13 aus Hauskirchen (Niederösterreich).

Für die germanischen Völker im frühen christlichen

Europa war «die Ikonografie gemeinsam mit
Mythen einer skandinavischen Abstammung Ausdruck
eines formativen Kernes paganer Identität».141 So kann
dieser vergoldete Bronzebeschlag, der einen gewissen
Wert darstellte, mit aller gebotenen Vorsicht als weiterer
Beleg dafür gesehen werden, dass Vindonissa um 700 eine
nicht unbedeutende Siedlung gewesen sein muss, wovon
die zu einer repräsentativen Ausstattung eines grösseren
Kirchenbaus gehörenden Architekturteile aus Windisch-
Oberburg142 zeugen.

140 Nicht gänzlich auszuschliessen ist jedoch auch die Möglichkeit,
dass dieses ausserordentliche Stück erst im Mittelalter nach Windisch

kam, womöglich in den Besitz des Klosters Königsfelden
mit seinen weitreichenden Beziehungen. Man könnte damals

in der dargestellten Figur einen Betenden oder Stifter erkannt
haben. Für den Flinweis sei Jürgen Trumm, Kantonsarchäologie
Aargau gedankt.

141 E. Nowotny, Die Ornamentik der Zaumzeugbeschläge von
Hauskirchen, Grab 13. In: J.Bemmann / M. Schmauder (Hrsg.),
Kulturwandel in Mitteleuropa (Bonn 2008) 315.

142 K. Roth-Rubi, Die frühmittelalterlichen skulptierten Architek¬
turstücke aus Windisch-Oberburg.Jber. GPV 2015, 27.

16



Bibliograße SpeiAel 2004
M. Speidel, Ancient Germanic warriors. Warrior styles from
Trajan's column to Icelandic sagas (Routledge 2004)Beck 1964

H.Beck, Einige vendelzeitliche Bilddenkmäler und die
literarische Überlieferung. Sitzungsber.Bayer. Akad. Wiss. Phil.
Hist. Kl. 6 (München 1964)

DeVries 1970
J. de Vries, Altgermanische Religionsgeschichte, Band 1

(3. unveränd.Äufl., Berlin 1970)

Elimers 1992
D. Ellmers, Die archäologischen Quellen zur germanischen
Religionsgeschichte. In: Germanische Religionsgeschichte
Ergänzungsbände zum RGA2 5 (Berlin, NewYork 1992),
95-117

Hägg 1984
I. Hägg,Textilfunde aus dem Hafen von Haithabu - Aspekte
und Interpretation. In: Offa.Berichte und Mitteilungen zur
Urgeschichte, Frühgeschichte und Mittelalterarchäologie 41, 1984,
177-188

Hägg 2015
I. Hägg, Textilien und Tracht in Haithabu und Schleswig — Die
Ausgrabungen in Haithabu 18 (Kiel 2015)

Hauck 1957
K. Hauck, Alemannische Denkmäler der vorchristlichen
Adelskultur. Zeitschr.Württ. Landesgesch. 16, 1957, 1-40

Hiltmann 2011
H. Hiltmann,Vom isländischen Mann zum norwegischen
Gefolgsmann. Männlichkeitsbilder,Vergangenheitskonstruktionen
und politische Ordnungskonzepte im Island des 13. und 14.

Jahrhunderts. Bamberger interdisziplinäre Mittelalterstudien 4
(Bamberg 2011)

Höfler 1940
O. Höfler, Cangrande von Verona und das Hundesymbol der
Langobarden. In: Brauch und Sinnbild: Eugen Fehrle zum
60. Geburtstag gewidmet von seinen Schülern und Freunden
(Karlsruhe 1940), 101—137.Dass. in: Kleine Schriften
(Hamburg 1992), 42-82

Kuhn 1968
H. Kuhn, Kämpen und Berserker. Frühmittelalterl. Stud. 2, 1968,
218-227

McCone 1987
K. R. McCone, Hund, Wolf und Krieger bei den Indogermanen.
In: Studien zum Indogermanischen Wortschatz (Innsbruck 1987),
101-154

Müller 1968
G.Müller, Germanische Tiersymbolik und Namengebung.
Frühmittelalterl. Stud. 2, 1968, 202—217

Abbildungsnachweise

Abb. 1-2: Kantonsarchäologie Aargau (Tamara Koch, Béla Polyvâs).
Abb. 3 : Museum für Archäologie Schloss Gottorf, Landesmuseen

Schleswig-Holstein (D).
Abb. 4, 10: E. Graf Oxenstierna, Die Nordgermanen Grosse

Kulturen der Frühzeit N. F. (Zürich 1957) Taf. 45; 75.
Abb. 5: Swedish National Heritage Board; Foto: Bengt A. Lundberg,

1986.
Abb. 6: Bornholms Museum, Rönne (DK); Foto: Martin Stoltze.
Abb. 7-9: H. Stolpe /T.J.Arne, La nécropole deVendel;

Zeichnungen von O. Sörling (Stockholm 1927) Taf.VI; XLI;
XLII.

Abb. ll:Wikimedia Commons, Autor: Historiska museet, Elinor
Rajka.

Abkürzungen

ASA N.F. Anzeiger für Schweizerische Altertumskunde, Neue
Folge

FO Fundort
Inv.-Nr. Inventarnummer
MGH Monumenta Germaniae Historica
N. R. Neue Reihe
RGA Reallexikon der germanischen Altertumskunde

(Strassburg 1911-19)
RGA2 Reallexikon der germanischen Altertumskunde,

2. Aufl. (Berlin/NewYork 1972—2006)

Sp. Spalte

Vg Västergötland Runic Inscription

Anschrift des Autors

Christian Holliger
Eichhalde
3457 Wasen im Emmental

Müller 1970
G. Müller, Studien zu den theriophoren Personennamen der
Germanen. Niederdeutsche Studien 17 (Köln,Wien 1970)

Näsström 2006
B.-M. Näsström, Bärsärkarna.Vikingatidens Elitsoldater
(Stockholm 2006)

Ratke 2007
S. Ratke, Guldgubber — Einblicke in die Völkerwanderungszeit
(Diss. Bonn 2007)

Simek 2003
R. Simek, Religion und Mythologie der Germanen
(Darmstadt 2003)

Simek 2018
R. Simek, Lexikon der germanischen Mythologie
(Stuttgart 2018)

17




	Ein Bildzeugnis germanischer Maskenkrieger aus Vindonissa

