Zeitschrift: Jahresbericht / Gesellschaft Pro Vindonissa
Herausgeber: Gesellschaft Pro Vindonissa

Band: - (2018)

Artikel: Ein Bildzeugnis germanischer Maskenkrieger aus Vindonissa
Autor: Holliger, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-846828

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-846828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein Bildzeugnis germanischer Maskenkrieger aus Vindonissa

Christian Holliger

M 3:1.

Unter den Altfunden aus Vindonissa, jedoch ohne niheren archiologischen Kontext, befindet sich ein
fruhmittelalterlicher, feuervergoldeter Bronzebeschlag, der wohl zum Zaumgeschirr eines Pferdes ge-
horte. Darauf dargestellt ist eine menschliche Figur mit Hundemaske, welche auf das nordgermanische
Maskenkriegertum (Berserker) verweist. Mit Textzeugnissen aus der altnordischen Literatur wird das
kulturelle Umfeld dieser Krieger skizziert.

Schliisselworter: Vindonissa, Friihmittelalter, Bronzebeschlag, Maskenkrieger/Berserker, altnordische Literatur.

In the Vindonissa depot, but without any detailed archaeological context, an early medieval, fire-gilt bronze fitting
has been identified, probably belonging to the harness of a horse. It depicts a human figure with a dog mask and
refers to North Germanic masked warriorship (Berserker). Using written sources from Old Norse literature, the
cultural background of these warriors is outlined.

Keywords: Vindonissa, Early Middle Ages, bronze fittings, masked warriors/berserkers, Old Norse literature.

Unter den Altfunden (vor 1920) im Vindonissa Museum
Brugg befindet sich mit der Inventarnummer 10475 ein
feuervergoldeter Bronzebeschlag mit der Darstellung
einer maskierten Figur, welche meist als Tdnzer ange-
sprochen wird (Abb. 1). Zu den Fundumstinden ver-
merkt die Inventarkarte: «Gefunden [...] auf dem Areal
von Konigstelden bei landwirtschaftlichen Arbeiten»!;
damit ist eine Fundstelle auch ausserhalb des eigent-
lichen Klinikareals moglich.? J.Werner datierte das Stiick
ins 7. Jh.3 Es gehort, wie im Folgenden gezeigt werden
soll, in einen germanischen Kontext.

Der Bronzebeschlag mit den Massen 47 X 33 X 9 mm
hat ein Gewicht von 44,8 g. Auf der Basis der seitlichen
Aussenrinder sind stehende Dreiecke eingetieft, jeweils
finf auf den Lings- und vier auf den Schmalseiten
(Abb. 2). Dazwischen waren nachtriglich Dreiecke
aus Silberblech angebracht, welche heute weitgehend
fehlen. Es sind nur noch die Niete davon z. T. vorhanden,
welche an der unteren Innenwand satt umgeschlagen
sind. Ob es sich bei diesen Dreiecken um Reste eines
Silberbleches handelt, welches auch den oberen Rand
abdeckte, ist nicht zu entscheiden. Es befinden sich
dort unregelmissig verteilte, z. T. ausgefallene Silber-
stifte. Sie sind nicht durchgehend, d. h. reichen nicht bis
zur Riickseite; sie dienten also nicht zur Befestigung des
Beschlages. Die Riickseite ist hohl. Die Oberflache des

I Bis 1999 gehorte zur Klinik Konigsfelden ein landwirtschaft-
licher Betrieb, in welchem auch Patienten Beschiftigung fanden.
Dieser deckte einen Teil des Lebensmittelbedarfs der Klinik.

Der Museumsfithrer von 2012 gibt irrtimlich als FO den
«Windischer Sporn» an, vgl. D. Hintermann (Hrsg.), Vindonissa-

&}

Abb. 1: Feuervergoldeter Bronzebeschlag aus Vindonissa, Inv.-Nr. 10475. Museum Brugg. Ein Ausstellungsfiihrer (Brugg 2012) 31,

Abb. 9. Fir die Recherchen zu den Fundumstinden sei Regine
Fellmann und Jiirgen Trumm von der Kantonsarchiologie Aar-
gau gedankt.

3 Ch. Simonett, Grabungen der Gesellschaft Pro Vindonissa im
Jahre 1937. ASA N. E 40, 1938, 106.

Jber. GPV 2018, 3—17 3



Abb. 2: Feuervergoldeter Bronzebeschlag aus Vindonissa, Inv.-Nr. 10475. M 1:1.

oberen Randes ist nachtriglich stark verkratzt worden;
die Kratzrillen verlaufen jeweils durchgehend auch iiber
die Silberstifte. Da keine Unterschiede in der Patina er-
sichtlich sind, muss die Beschidigung wihrend oder kurz
nach der Gebrauchszeit erfolgt sein.* Da die Rillen mehr
oder weniger parallel verlaufen, diirfte die Beschiadigung
auf ein einziges Ereignis zurtickzufiihren sein.

Der Beschlag war bis auf die Riickseite rundum feuer-
vergoldet. Bei der Feuervergoldung verbindet sich das
Gold fest mit dem metallischen Untergrund.Von der ab-
schliessenden Politurarbeit sind auf der Grundfliche des
Bildfeldes die Streifen noch erkennbar. Feuervergoldung
war seit der Antike® bis ins 19. Jh. wegen ihrer hohen
Widerstandsfihigkeit die wichtigste Vergoldungstechnik.
Dass die Vergoldung am Windischer Stiick an erhohten
Stellen nicht mehr vorhanden ist, diirfte wohl die Folge
unsorgfiltiger Arbeitsweise sein, d. h. dass der Unter-
grund nicht ausreichend gut aufbereitet worden war.
Das versenkte Bildfeld ist von einer nach links
schreitenden menschlichen Figur ausgetiillt. Der leicht
gerundete Riicken, die beiden klar gezeichneten, nach
vorne gestreckten Hinde und der weite, mit gebeugten
Knien ausgefiihrte Schritt geben der Figur eine tanz-
artige Haltung; moglich ist aber auch, dass ein Knie-
fall angedeutet werden sollte. Bekleidet ist die Figur mit
einer knielangen Hose. Die Wulste an beiden Hand-
gelenken kénnen den Saum des Kleides oder eher Arm-
ringe andeuten. Der Kopf ist mit einer Maske ver-
mummt, welche trotz ihrer Abstraktion als Hundemaske
anzusprechen ist®. Der Schweif tiber dem Kopft kann als
Haartracht oder Helmkamm gedeutet werden.

Unklar ist, auf welche Art der Beschlag befestigt war,
und damit einhergehend bleibt auch die Frage nach
der Funktion offen. Mit dem Windischer Stiick direkt
vergleichbare Stiicke sind nicht beizubringen.” Ahnliche,
jedoch querrechteckige Beschlige finden sich beim
Pferdegeschirr z. B.am Brustgurt.

Der Beschlag stellte wegen der verwendeten Edelmetalle
einen gewissen Wert dar und durfte daher einem An-
gehorigen der gehobenen Gesellschaftsschicht gehort
haben. Entsprechend wird auch die Darstellung zu

deren Lebens- und Vorstellungswelt in Bezug stehen.
Bilder von Alltagsszenen im engeren Sinn sind aus dem
germanischen Umtfeld nicht bekannt.®

Fir den zeitgendssischen Betrachter war mit einiger
Sicherheit klar, was das Bild darstellt, war er doch mit der
damaligen Welt und deren Vorstellungen vertraut. Diese
Kenntnis steht dem heutigen Betrachter nur noch sehr
bruchstiickhaft zur Verfiigung. Erschwerend ist, dass zu
den bildlichen Darstellungen keine zeitgleichen Texte
fiir deren Interpretation vorliegen.

Fiir die weitergehende Interpretation des Bildinhaltes
muss man daher auf die R ekonstruktion altgermanischer
Glaubensvorstellungen und Brauchtiimer zurtickgreifen,
bei welcher man aber auf Zeugnisse angewiesen ist, die
zeitlich und/oder riaumlich weit auseinanderliegen.’
Die erhaltene schriftliche Uberlieferung setzt erst im
12.Jh. ein mit der Ubernahme der lateinischen Schrift in-
folge der Christianisierung. Das heisst aber nicht, dass die
Darstellungen vergangener Ereignisse in den jiingeren
Quellen a priori falsch sind, greifen sie doch vielfach
auf ilteres Material zurtick, das uns heute nicht mehr
zur Verfiigung steht, verloren ist. So bauen gelegentlich
die Sagas dltere Textpassagen ein.!? Dartiber hinaus ist
bei den altislindischen Quellen oft kaum zu trennen,
wie viel Uberlieferung, wie viel dichterische Freiheit
ist, und vieles wurde unter christlichem Einfluss ver-

4 Die heute punktuell in den Rillen vorhandenen Spuren von
«Gold» sind die Uberreste eines Versuchs von 1980, die ur-
spriingliche Vergoldung zu rekonstruieren, wie damalige Fotos
von Hans Weber, Lenzburg, belegen.

5 Plinius, Naturalis Historiae XXXIII, 20.

¢ Eine mogliche Wolfsmaske wire durch Stehohren kenntlich ge-
macht.

7 Fir die Korrespondenz sei Dr. Mechthild Schulze-Dérrlamm,
Mainz, gedanke.

8 Ellmers 1992, 113.

9 Grundsitzliche Kritik an diesem Vorgehen dussert Hiltmann

2011 passim.

Von der ilteren Literatur sind auch lingere Texte mittels in Holz

gravierter Runen iberliefert worden, wie die Flussfunde aus

Bergen (N) belegen, vgl. K. Schier (Hrsg.), Egils Saga (Miinchen

1996) 291 f., Anm. zu S. 199, mit weiterflihrender Literatur.

1(



Abb. 3: Maskenfragment aus dem Hafen von Haithabu (Schleswig-
Holstein, D).

fasst. So muss eine Rekonstruktion der altgermanischen
Glaubens- und Vorstellungswelt immer bis zu einem ge-
wissen Grade im Vagen bleiben.!!

Bei den bildlichen Darstellungen ist kaum zu entscheiden,
ob die dargestellten Szenen sich auf eine bestimmte Ge-
stalt der Heldensage oder der Mythologie beziehen. So
stellt Ellmers fest: « Wer meint, die Bilder auf andere Weise
als durch Vergleich mit schriftlich bekannten Mythen
deuten zu konnen, betriigt sich und andere. Bilder, zu
denen die dargestellten Mythen nicht schriftlich tber-
liefert sind, werden ungedeutet bleiben.»'?

So kann im Folgenden nur das Umfeld abgesteckt und
beschrieben werden, in dem sich das Stiick aus Vindonissa
einordnen liesse. Dazu sollen Texte und bildliche Dar-
stellungen zur Erklirung und Hlustration vorgestellt
werden.

Ikonografische Vergleiche

Unter den textilen Funden aus Haithabu (Schleswig-
Holstein, D) befindet sich das Maskenfragment (Inv.-Nr.
KSD 597.010) aus dem Hafen, datiert 865—885, mit einer
langen Schnauze (Abb. 3). Es ist aus Filz gefertigt und
wird von [. Higg als Schaf, Bir oder Wolf interpretiert.!?
Ebenso konnte es aber durchaus auch einen Hund dar-
stellen.' Durch die Walkung wurde eine Festigkeit er-
reicht, sodass die Form ohne Stiitze erhalten bleibt.!5
[.Higg erwigt deshalb die Moglichkeit einer kriegerischen
Schutzbekleidung, da pelzenen und textilen Gewindern
in altnordischen Texten gelegentlich eine, meist magisch
begriindete, abwehrende Wirkung zugeschrieben wird.1¢
Die Maske war fiir eine erwachsene Person bestimmt,
entspricht der Abstand der Locher in der Maske doch
dem Augenabstand eines erwachsenen Mannes.!” Ob sie
als selbststindige Gesichtsmaske getragen wurde oder an
einer Kapuze angeniht war, ist nicht erkennbar.

In diesem Zusammenhang sei auf die Kopfvermummung
der beiden Konigssohne Helgi und Hroar in Hrolfs saga
kraka ok kappa hans Kap. IIT hingewiesen. Diese trugen
stindig, auch in Gesellschaft, eine Kapuze mit Gesichts-

maske, um unerkannt zu bleiben, da ithr Onkel Frodi
ihnen nach dem Leben trachtete. Die Niederschrift dieser
Saga erfolgte zwar erst im 14./15. Jh., doch schildert sie
die Skjoldungen, ein dinisches Konigsgeschlecht aus
dem 4./5. Jh.

Kynokephaloi — Hundskopfige

Beim Vergleich unberticksichtigt bleiben die Kynoke-
phaloi-Darstellungen aus christlich-kirchlichem Umfeld,
weil sie in Zusammenhang mit Missionierung stehen
und fiir den vorliegenden Kontext deshalb nicht von
Belang sind. Erwihnt sei jedoch das Fresko eines mit
Speer bewaftneten Kynokephalos — die reale Existenz
von Menschen mit Hundekopfen wurde in der Antike
und im Mittelalter kaum angezweifelt — mit nacktem
Oberkérper im Nordturm der Sophienkathedrale in
Kiew (Ukraine) (wohl 2. Hailfte 11. Jh.).!® Moglicher-
weise wird hier ein gerichtlicher Zweikampf oder ein
Stellvertreter-Zweikampf zwischen zwei Heeren dar-
gestellt.’” Mit einiger Sicherheit ausschliessen kann man
bei dem Windischer Stiick, dass ein aus der Antike be-

Abb. 4: Ausschnitt aus den Bildfeldern 3 und 4 des grosseren Gallehus-
Horns (Rekonstruktionszeichnung von B. Kamph-Weiss).

11 Zur altgermanischen Religion: De Vries 1970; Simek 2003.

12 Ellmers 1992, 111.

13 Higg 2015, 59.

4 So auch Higg in RGA2 19, 390.

15 Higg 2015, 59 und 252.

16 Higg 1984, 182 (Zitat nicht tiberpriift).

17 Higg 1984, 177 (Zitat nicht tberpriift).

18 W.N. Lasarew, Die Malerei und die Skulptur der Kiewer Rus. In:
Geschichte der Russischen Kunst 1 (Dresden 1957) 109, Abb. 93.

19 Zu dieser Art von Zweikimpfen s.z. B. Kuhn 1968, 218—-227.



Abb. 5: Runenstein von Skilvum (Vg 56), heute in Kallby (Vistergit-
land, S).

kannter Kynokephalos dargestellt ist, fehlen doch solche
Beziige in der altnordischen Dichtung.

Der ilteste bildliche Beleg im germanischen Raum fiir
Kiampfer mit Tiermasken war auf dem grosseren der
beiden Goldhérner von Gallehus (Syddanmark, DK)
dargestellt (Abb. 4). Die Horner werden heute in die
Zeit um 400 n.Chr. datiert.Von ithnen gibt es jedoch nur
noch Beschreibungen sowie Zeichnungen und Kupfer-
stiche aus dem 17.und 18. Jh. Das grossere Horn zeigte
im dritten Bildfeld von oben zwei (nackte?) Kimpfer.
Der eine ist mit einem Schwert, der andere mit einem
Beil bewaffnet. Beide tragen Masken, welche wegen der
im darunterliegenden Bildfeld dargestellten Hunde?"
mit dhnlicher Kopfform als Hundemasken anzusprechen
sind.

Der Runenstein?! in Killby (Vistergotland, S) wurde
fiir einen Vater namens Kaur von seinem Sohn Styrlag
gesetzt (Abb. 5). Kaur bedeutet sinngemiss «der Ge-
lockte» oder «Lockenkopfr. Der Text ist im jiingeren
Futhark — der Runenreihe, die wihrend der Wikinger-
zeit benutzt wurde — geschrieben, und der Stein wird in
die Zeit um 1000 datiert. Die Figur wurde auch als Gott
Thor, als Schamane oder als eine Person im kultischen
Bezug zu Odin interpretiert.>> Bekleidet ist die etwas
mollig wirkende Figur mit einem langiarmligen Ober-

6

teil, knielangen Hosen und Schuhen. Auf dem Kopf
trigt sie eine Hundemaske mit Hingeohren?3. Maske
und Oberteil scheinen eine Einheit zu bilden, wozu der
altnordische Begriff hedinn fiir ein solches Kleidungs-
stick?* passen wiirde. Was tiber der Maske dargestellt
ist, ist nicht deutbar; vielleicht sind die namengebenden
Locken angedeutet.?> Die Figur ist im Hiiftbereich von
einer Schlange gurtartig umschlungen, welche mit der
linken Hand hinter dem Kopt gehalten wird. Vom Kopf
der Schlange sind nur die Augen erhalten, der Rest ist
wegen Beschidigung des Steins nicht mehr vorhanden.
Die Figur fiihrt einen dhnlichen Schritt aus wie jene auf
dem Windischer Stiick.

Die sitzende Figur auf dem wikingerzeitlichen Bildstein
III von Ardre (Gotland, S) konnte ebenfalls eine Hunde-
maske tragen.>°

Haartracht oder Helmkamm?

Schwierig zu deuten ist der Schweif tiber dem Kopf der
Windischer Figur. Darin einen Tierschwanz zu schen,
dazu fehlen bildliche und textliche Zeugnisse der Zeit,
und man sollte sich davor hiiten, Vorkommen im spit-
mittelalterlichen und neuzeitlichen Maskenbrauchtum
als Beleg daftir zu sehen.

Eindeutig als Haartracht erkennbar?’ ist ein solcher
Schweif auf einer Guldgubbe — Guldgubbar sind kleine
Pressbleche aus Gold mit figlirlichen Darstellungen
— von Sorte Muld (Bornholm, DK) aus dem 6. Jh.
(Abb. 6). Dargestellt ist ein Mann, der aus einem
frinkischen Sturzbecher trinkt, moglicherweise zur
Besiegelung eines Vertrages?S. Etwas Ahnliches findet
sich auch auf dem Brakteat UFo/Dinemark VII
(Nr. 197).2 Diese Haartracht gleicht jenen, wenn auch
viel buschigeren, von Figuren auf Goldbrakteaten, welche
als Odin interpretiert werden.

Will man in dem Schweif auf dem Windischer Sttick
eine Haartracht erkennen, so wire auch an Weihehaar

Die abstehenden Ohren des einenTieres sind typisch fiir manche

Hunderassen; der Wolf hat aufstehende Ohren.

2t Samnordisk runtextdatabas Vg56.

22 https://en.wikipedia.org/wiki/K%C3%A4 1lby_Runestones
(letzter Zugriff am 8.11.18).

25 Nisstrom will sie jedoch als Wolfs- oder Birenmaske deuten, vgl.
Nisstrom 2006, 128 (Zitat nicht tGberpriift); dagegen spricht
aber, dass beide Tiere Stehohren haben.

24 Miiller 1970, 212.

25 Das Stilelement, mit dem méglicherweise der Lockenschopf
dargestellt wurde, ist recht hiufig, langlebig und vor allem un-
spezifisch.

26 Heute im Historiska Museet, Stockholm (Uppland, S). Abb.:
http://www.arild-hauge.com/arild-hauge/go-rune-ardre3.jpg
(letzter Zugrift am 3.5.2019).

27 Ausserst dhnliche Stiicke mit deutlich erkennbarer Haartracht
(Ratke 2007, Typ A-I-1) aus dem gleichen Fundkomplex lassen
keine andere Interpretation zu.

8 Ratke 2007, 167.

9 M. Teichert, Der Schwerttanz in der Germania des Tacitus und

(gottliche) Waffentriger auf Bilddenkmilern. In: Das Schwert —

Symbol und Waffe (Rahden/Westfalen 2014) 140, Abb. 2.



Abb. 6: Guldgubbe aus Sorte Muld (Born-
holm, DK), Héhe ca. 17 mm.

-
-
-
-
-
b

Pk Gld AR

zu denken, denn als Zeichen der Weihe an den Kriegs-
gott Odin wurde das Haar nicht geschnitten.’” Diese
«Odinsweihe» kénnte auch einfach als Umschreibung fiir
wich dem Krieg verpflichten» verstanden werden?!, ge-
horten doch die, die im Kampfe fielen, Odin?2.

Die Kombination von einer Ebermaske mit einem Helm
findet sich auf einem Helmblech von Vendel (Uppland,
S), Grab 14 (Abb. 7), datiert um 55033, Dass schiitzende
Kopfbedeckungen aus verginglichem Material (Leder,
Filz) auch mit Metallverstirkungen versehen sein
konnten, belegen einzelne Augenbrauenschiitzer aus
Eisen oder Bronze.’* Ebenso konnte es stiitzende und
schiitzende Unterkonstruktionen aus Metall gegeben
haben.%

Der dem Schweif auf dem Windischer Stiick am nichsten
kommende Helmkamm ist dargestellt auf einem Helm-
blech vonVendel, Grab 1 und datiert in das 1. Drittel des
7.Jh. (Abb. 8). Der Reiter wurde als Odin gedeutet. Hin-
gegen hat Beck dargelegt, dass das Bild «nicht die notige
Eindeutigkeit besitzt, um einer individuellen literarisch
bezeugten Mythen- oder Sagengestalt tiberzeugend zu-
geordnet werden zu konnen».3¢ Der Reiter sei vielmehr
auf dem Weg in eine Schlacht, sich durch Kraft- und

Abb. 8: Umzeichnung eines der Helmbleche von
Vendel (Uppland, S), Grab 1.M. 1:1.

Abb. 7: Umzeichnung
eines der Helmbleche
von Vendel (Uppland,
S), Grab 14. M. 1:1.

Ruhmestaten als Held zu erweisen. Die Schlange vor
dem Pferd symbolisiert den Antagonisten.’” Begleitet
wird der Reiter von den beiden Toten- und Schlacht-
feldvogeln Adler und Rabe. Kampf und Krieg werden in
der altnordischen Literatur geradezu auch als Fiittern von
Adler und Raben umschrieben. Die Helmzier auf diesem
Pressblech darf am chesten als Adler gedeutet werden;
doch gibt es gelegentlich auch Schlangen mit vogel-

30 Simek 2018, 323 | Ahnliches schon bei Tacitus, Germania 31.

31 So schwor Harald Schonhaar, sein Haar solange nicht zu schnei-
den, bis er ganz Norwegen unterworfen habe, vgl. Heimskringla,
Haralds saga harfagra 4.

32 Harbaroslioo 24, 3, vgl. S.15.

33 Die Datierung der Griber von Vendel ist uneinheitlich. Einen
Uberblick gibt H. Steuer, Helm und Ringschwert, Prunkbe-
waffhung und Rangabzeichen germanischer Krieger. In: H.-J.
Hissler (Hrsg.), Studien zur Sachsenforschung 6, 1987, 201.

34 S. Lindqvist, Vendelhjilmarnas ursprung. Fornvinnen 20, 1925,
207.

35 Z.B. die vendelzeitliche Kappe von Ultuna (Uppland, S); Abb.

in RGA II, Taf. 33,2.

Beck 1964, 50.

36

37 Beck 1964, 19.




dhnlichen Kopfen auf Runensteinen. Helme mit einem
Adler finden sich auf Helmblechen aus Vendel, Grab 14
(vgl. Abb. 7 und 9). Mit dem Adler besteht ein gewisser
Bezug zu Odin, welcher auch als Adler erscheinen kann,
und eine Kenning — Kenningar sind poetische Um-
schreibungen in der altnordischen Dichtung — fiir Odin
lautet Arnho6foi = Adlerkopf.
Die auf einem Helm befindlichen Tierfiguren hatten
die Funktion eines Apotropaions*®, was besonders gut
fiir den Eber belegt ist*: durch bildliche Darstellungen,
archiologische Funde und literarische Zeugnisse. Dass
der Eberhelm eine noch iltere Tradition hat, belegt seine
Darstellung auf einer Innenplatte des Gundestrup-Kessels
(wohl 1. Jh. v.Chr.), wo auf gleicher Platte weitere Helm-
typen abgebildet sind. Man darf mit einiger Sicherheit
davon ausgehen, dass auch den anderen Tierbildern auf
Helmen eine gleiche apotropiische Funktion zukam.*’
Es besteht auch die Méglichkeit, in dem Schweif tiber
dem Kopf des Windischer Tédnzers einen Helmkamm in
Form einer Schlange zu erkennen*!.Bei vendelzeitlichen
Kammbhelmen endet der Kamm im Scheitel wie im
Nacken in tiergestaltigen Kopfen dhnlicher bis gleicher
Form. Diese Helmkiamme konnten so als doppel-
kopfige Schlangen gedeutet werden mit einer Schutz-
und Wachfunktion.*? Damit kime einem so gestalteten
Helmkamm nicht nur physischer Schutz zu, sondern
auch ein magischer.
Der Schlange muss in vorchristlich-germanischer Zeit
eine besondere Bedeutung zugekommen sein. Dass in der
altnordischen Literatur die Schlange nur selten vorkommt,
mag damit zusammenhingen, dass die Niederschrift erst
in christlicher Zeit erfolgte und im Christentum die
Schlange als Symbol des Bosen gilt. Einige Hinweise zur
positiven Konnotation der Schlange miissen in diesem
Zusammenhang gentigen. Auf die schiitzende Funktion
der Schlange konnte hindeuten, dass viele der Inschriften
auf Runensteinen von den Konturen einer Schlange ein-
gefasst sind. Die Schlange erscheint auch bei Namen fiir
Personen und besondere Sachen. So war der Zuname des
Skalden Gunnlaugr (* um 983; 1 um 1008) ormstunga =
Schlangenzunge. Das Schwert von Egill Skallagrimsson
(*910; T um 990) hiess Nadur = Natter® und das
Langschiff des norwegischen Konigs Olaf Tryggvason
(*968; 11000) hatte den Namen Ormrinn Langi =
lange Schlange**. Durch das Benetzen der Schwertklinge
mit dem Gift oder Blut einer Schlange glaubte man ihr
eine besondere Hirte zu verleithen.®
Die kultische Verehrung der Schlange belegt die Vita
Barbatit® 1 fiir die Langobarden:
His quoque diebus quamvis sacri baptismatis unda
Langobardi abluerentur, tamen priscum gentilitatis ritum
tenentes, sicut bestiali mente degebant, bestiae simulacro,
quae vulgo vipera nominatur, flectebant colla, quae debite
suo debebant flectere Creatori.

In dieser Zeit, obgleich mit dem Weihwasser der Taufe ge-
waschen, bewahrten die Langobarden trotzdem die alten
heidnischen Kulte und, so wie sie tierisch lebten, sich vor
einem Tier, das das Volk Viper nennt, verbeugten, wie sie
sich eigentlich vor ihrem Schépfer hitten verbeugen sollen.*

Eine kultische Handlung mit Schlangen kénnte auch auf
dem Bildstein 1 von Smiss (Nir, Gotland, S) dargestellt
sein, datiert ins 7. Jh.*8: Eine sitzende, als Frau gedeutete
Figur stemmt mit jeder Hand eine Schlange hoch.

Ringe

Von der Vielzahl an Funktionen, welche Ringen zu-
kamen, seien in diesem Zusammenhang nur einige er-
wihnt. Sie waren beliebte Geschenke, besonders von
Konigen oder Fiirsten, welche goldene Hals- und Arm-
ringe an ihre Gefolgsleute vergaben. Besondere Ringe
waren aus schwerem Gold und gehorten zu den Klein-
odien einer Familie oder eines Geschlechts; sie wurden
jeweils dem Oberhaupt weitervererbt. Goldene Ringe
waren ein Zeichen der Wiirde.* Ringe hatten im
Kampfund Krieg schiitzende und/oder kraftspendende
Funktion. Armringe tragen auch die Krieger auf dem
Helmblech von Vendel, Grab 14 (Abb. 9).

Fiir Snorri «Gode» Porgrimson (* um 964; 1 1031), den
reichen Grundbesitzer und Tempelgode (Priester) von
Helgafell in Island, hatte der Tempelring® nicht nur eine
sakrale Funktion, sondern er schiitzte auch seinen Triger
im Kampf.>!

38 Solche und andere Tierdarstellungen hat man auch als «Heilsbild»
gewertet. Dieser Begrift wurde von H. Zeiss 1941 eingefiihrt
und von J. Werner weiterentwickelt, vgl. Miiller 1968, 203 mit
Anm. 7.

39 H. Beck, Das Ebcrsignum im Germanischen. Ein Beitrag zur

germanischen Tiersymbolik (Berlin 1965).

Eine ecindeutige Zuweisung eines Tiers jedoch zu einem Gott,

Adler zu Odin, Eber zu Freyr usw., wie es J. Werner vorschligt,

ist nicht gegeben, vgl. Miiller 1968, 203 f.

41 So Hauck 1957, 7. Er sieht darin einen Bezug zu Odin/Wodan,
welcher einmal sich in Schlangengestalt verwandelte, um an das
Skaldenmet zu gelangen. Die Zeichnung des Windischer Stiickes
in Hauck 1957 (Taf. I1, Fig. 3) zeigt jedoch Details, die sich am
Original nicht finden lassen.

42 In diesem Sinne auch H.Vierck, Ein Relieffibelpaar aus Norden-
dorf in Bayerisch-Schwaben. Bayer. Vorgeschbl. 32, 1967, 125 f.

43 Egils saga Skallagrimssonar 53 (um 1230). Die Datierung der
altnordischen Literatur erfolgt nach R. Simek / H. Pélsson, Lexi-
kon der altnordischen Literatur (Stuttgart 1987).

44 Heimskringla, Olafs saga Tryggvasonar 88 (kurz nach 1230).

45 Z.B.Brot af Sigurdarkvidu 20,4 (11./12.Jh.) | Hervarar saga ok

Heidreks konungs 2,8 (13. Jh.).

Der hl.Barbatus war 663—682 Bischof von Benevent (I); die Vita

entstand im beginnenden 9. Jh.

47 Zit. nach P. Scardigli, Die drei Seelen der Langobarden. Eine
Skizze. In: Germanische Religionsgeschichte = Erginzungs-
binde zum RGA2 5 (Berlin/New York 1992) 413; 424 f.

48 Heute im Gotlands Fornsal Museum in Visby (Gotland, S). Abb.:
https://de.wikipedia.org/wiki/Bildsteine_von_Smiss_(Kirch-
spiel_N%C3%A4r) (letzter Zugrift am 5.3.2019).

49 W. Gronbech, Kultur und Religion der Germanen, Band 2

(Darmstadt 1991) 46f. | De Vries 1970, 391. Hingewiesen sei

in diesem Zusammenhang auf die hauptsichlich in Dinemark

gefundenen, schweren, doppelképfigen Schlangenkopfarmringe
aus Gold mit z. T. deutlich tiber 200 g Gewicht. Sie kommen in
reichen Minner-, aber selten auch in Frauengribern vor.

Den Tempelring aus schwerem Gold hatte der Priester beim

Opfer am Arm. Auf den Tempelring wurden auch Eide ge-

schworen.

51 Eyrbyggaja saga 4 und 44 (um 1350).

4(

46

2



Abb. 9: Umzeichnung eines der Helm-
bleche von Vendel (Uppland, S), Grab 14
(Mitte 6.Jh.). M. 1:1.

In der um 1000 entstandenen Bjarkamal>? verlichen
Armringe dem Triger besondere Kraft:

fotosque auro densate lacertos:

armillas dextrae excipiant, quo fortius ictus

collibrare queant et amarum figere vulnus. >

Bedeckt alle die Arme mit Gold: Nehmt die Armreifen auf
die Rechte5*, um so stirkere Schlige zu verteilen und bittere
Wunden zu schlagen.

Tanz oder Kniefall?

Die Beinstellung auf dem Windischer Stiick kann als
Gehen, Sprung- oder Tanzhaltung gesehen werden,
ebenso wire ein Kniefall méglich.

Am bekanntesten und sehr gut erhalten ist das Bild eines
Waftentrigers, der moglicherweise einen Tanzschritt aus-
fuhrt, auf dem Pressblechmodel D von Torslunda (Oland,
S) aus dem 6./7. Jh. (Abb. 10). Diese Figur mit Hérner-

Abb. 10: Pressblechmodel D von Torslunda (Oland, S). Gr. 56 X 48 mm.

helm und Speeren, oft als Odin gedeutet®, ist, mit unter-
schiedlicher Beinstellung, recht hiufig belegt.>°

Von diesen Figuren mit Hornerhelm® scheint eine
Verbindung zu den spitantiken Cornuti zu bestehen,
welche zu den Auxilia Palatina gehorten®®. In der
Notitia Dignitatum finden sich die gleichen Horner
wie auf den Helmen dieser Figuren als Schildzeichen.
Der germanischen Hilfstruppe der Cornuti war der
barritus® eigen, beschrieben von Ammianus Marcellinus
16.12,43. Speidel verbindet mit diesem clamor (Kriegs-
geschrei), dem barritus, einen dem Anapist — einem Vers-
fuss der antiken Dichtung — gleichenden Tanzschritt von
kurz-kurz-lang.®® Waffentinze in der rémischen Armee
sind des Ofteren belegt. Das Tanzen bei Eréffnung
der Schlacht erwihnt Livius bei den Galliern.®! Dazu
auch Tacitus Historien V, 17: Die Bataver und die mit
ihnen verbiindeten Stimme begannen die Schlacht ihrer
Sitte gemiss mit Waffengeklirr und einem Kriegstanz
(tripudium) (69/70).Von einer Art Waftentanz bei den
Germanen berichtet Tacitus in der Germania 24:

52 Das Gedicht ist als Ganzes nur bei Saxo Grammaticus, Gesta
Danorum (um 1200) in lateinischer Sprache tiberliefert.

53 Saxo Grammaticus, Gesta Danorum 2.7,17.

54 Dazu passt der archiologische Befund in Gribern, dass die Min-
ner den Schlangenkopfarmring jeweils rechts trugen.

55 Wegen der angeblichen Einidugigkeit der Figur, diese beruht

jedoch lediglich auf einem Fertigungsfehler, vgl. Simek 2003,

142. Ebenso gegen Odin sprechen die Helmform wie auch die

beiden Speere, denn Odin hat nur einen Speer mit dem Namen

Gungnir.

Sie findet sich z. B. auch als Sieghelfer auf den Helmblechen

von Valsgirde, Grab 7 und 8 (bei Alt-Uppsala, S; um 600), als

Paar auf dem Helm von Sutton Hoo (Suffolk, GB; 1. Hilfte

7.Jh.) oder auf der bronzenen Giirtelschnalle von Fingsleham

(Kent, GB; 6. Jh.). | Weitere Beispiele bei P.-O. Ringquist, Tva

vikingatida upplindska minniskofigurer i brons. Fornvinnen 64,

1969, 287-296. | Nach Speidel konnten die Lanzentriger mit

Hérnerhelmen auch Konige oder Kriegsfithrer darstellen, vgl.

Speidel 2004, 122.

57 Hornerhelme sind bereits aus der Bronzezeit tiberliefert, so zwei
gleiche aus Vikso (Sjelland, DK).

58 Speidel 2004, 115f. | S.auch A. Alféldi, Cornuti, a Teutonic
Contingent in the Service of Constantine the Great and its
Decisive Role in the Battle at the Milvian Bridge. Dumbarton
Oaks Papers 13, 1959, 169—-183.

59 Die frithere Form von barritus war barditus, wie sie Tacitus, Ger-

mania 3, benutzt, vgl. Speidel 2004, 111.

Speidel 2004, 116.

Livius, Ab urbe condita 38.17.

5

=N

o o
= o



Nudi invenes, quibus id ludicrum est, inter gladios se
atque infestas frameas saltu iaciunt.

Nackt stiirzen sich junge Mdinner, denen das Vergniigen
macht, im Sprunge zwischen Schwerter und feindlich
drohende Framen [Lanzen].%?

In den rund 500 Jahren, die zwischen den Texten von
Tacitus bzw. den mehr als 200 Jahren bei denen von
Ammian und den vendelzeitlichen Darstellungen
liegen, kann durchaus ein Wandel in der Tanzweise
vorgekommen sein. Dariiber hinaus beziehen sich die
Schilderungen des Tacitus auf stidliche Germanen,
wihrend die spiteren Bilder im Norden verortet sind.
Ein kultischer Zusammenhang des Tanzes bei den
vendelzeitlichen Bilddokumenten kann nicht aus-
geschlossen, aber auch nicht belegt werden, sind doch
rituelle T4nze in den spiteren Quellen nirgends erwihnt.
Denkbar ist, dass solche zu dieser Zeit nicht mehr vor-
kamen.%3

Auf dem Windischer Stiick sieht K. Hauck einen
«Schlangentanz» dargestellt. «Der kultische Bezug ist |...|
durch die Tatsache des Tanzes gegeben und wird verstirkt
durch die maskenartig wirkenden Kopfbedeckungen.
Bei dem dramatischen Element, das dem Tanzen mit der
Maskierung zu eigen ist, wird man den Bereich des Kult-
spiels in diesen Darstellungen nicht ausschlieBen diirfen.
[...] so dirfen wir von sicheren Zeugnissen fiir Riten
der alemannischen Wodansverehrung sprechen und von
moglichen Spuren eines rituellen Dramas vom Raub
des Lebenswassers durch den Gott.»%* Dieser sehr weit
gehenden Interpretation fehlt aber eine textliche Grund-
lage, denn tiber die Formen und Abliufe der kultischen
Verehrung des germanischen Pantheon ist so gut wie
nichts bekannt.%

Ist auf dem Windischer Stiick nicht ein Tanz, sondern
ein Kniefall angedeutet, so wire an die Ubergabe/In-
empfangnahme einer Waffe, z.B. eines (Familien-)
Schwertes zu denken, oder an die handganga anlisslich
der Aufnahme in die Gefolgschaft, «bei der der Mann
vor dem Konig kniete, seine Hinde in die des Konigs
legte und der Konig ihn kiisste, als Zeichen seiner Ver-
pflichtung ihm gegeniiber.»®® Beide Maoglichkeiten
wiirden nach einem Gegenstiick auf der linken Seite ver-
langen, welches die Szene vervollstindigt und verdeut-
licht.®” Auch ZeilB3 zieht fiir das Windischer Stiick eine
urspriingliche Bildkomposition mit einer oder mehreren
erganzenden Figuren in Erwigung: «Es ist schwer zu
entscheiden, ob man hier von einer Verstimmelung der
Gruppe, d.h. einem Sinnverlust, sprechen oder annehmen
soll, dal eine einzelne Figur als Andeutung der Gruppe
gentiigt, um den verzierten Gegenstand und dessen Triger
in den Kreis dieser Vorstellungswelt zu riicken.»%8

Hosen
Ahnliche Beinkleider wie auf dem Windischer Beschlag

finden sich dargestellt auf dem Bildstein 2 von Smiss
(Nir, Gotland, S), heute im Statens Historiska Museum

10

Abb. 11: Oberer Téil des Bildsteins von Smiss (Gotland, S).

in Stockholm. Der Stein steht am Ubergang von Bild-
steingruppe 2 zu -gruppe 3, was eine Datierung um 700
wahrscheinlich macht. Im oberen Teil des Steins ist ein
holmgang dargestellt (Abb. 11),ein Zweikampf zur Klirung
von privaten Streitigkeiten, der nach festen, wenn auch
unterschiedlichen Regeln ausgefochten wurde.®® Wenn
auf dem Bildstein die aktuelle Mode dargestellt ist, wire
dies ein Datierungshinweis fiir das Windischer Stiick in
die Zeit Ende 7./Anfang 8. Jh.

Zeitnahe Textstellen

Unberticksichtigt kann in diesem Zusammenhang die
seltene theologische Diskussion iiber Kynokephaloi
bleiben, in der es in erster Linie um deren Natur, ob
Mensch oder Tier, geht und ihre Stellung innerhalb der

62 Zit. nach M. Fuhrmann (Hrsg.), Tacitus, Germania (Stuttgart

1972).

Einzig Saxo Grammaticus erwihnt festliche Kriegstinze bei den

Sachsen anlisslich des Zweikampfes von Hame und Starkadr

(Gesta Danorum 6.5).

64 Hauck 1957, 8f.

65 De Vries sieht allerdings aufgrund der Interpretation von zwei
gleich lautenden Wortern unterschiedlicher Bedeutung den
Tanz beim germanischen Kult als gegeben an, vgl. De Vries 1970,
441.

66 Islandersagas, Band 1 (Frankfurt a. M. 2011) 835, Anm. zu S. 73.
Die Beschreibung basiert auf der iltesten erhaltenen Aufzeich-
nung einer Gefolgschaftsaufnahme aus dem 13. Jh.

67 Ebenso erwigt Ratke das Zusammenspiel von Guldgubbar:
«Mehrere Gubben zusammen koénnten dazu gedient haben, ein
Rechtsgeschift zu dokumentieren.», vgl. Ratke 2007, 176.

68 H. ZeiB, Das Heilsbild in der germanischen Kunst des frithen
Mittelalters. Sitzungsber. Bayer. Akad. Wiss. Phil. Hist. KI. I1.8
(Miinchen 1941) 46 f.

69 Kormaks saga 10 (frithes 13. Jh.), und Gunnlaugs saga ormstungu
11 (1270—80). Beide berichten iiber einen Skalden des 10. Jh.
Diese Art Zweikampf wurde im Zuge der Christianisierung ver-
boten.

63

<



gottlichen Schopfung. Nur sehr allgemein gehalten sind
die Bemerkungen des hl. Bonifatius oder hl. Pirmin” zu
Tiervermummungen in der 1. Hilfte des 8. Jh.anlisslich
paganer Kalenderfeste.

Paulus Diaconus: Historia Langobardorum, um 790

(1.11)

Simulant, se in castris suis habere cynocephalos, id est
canini capitis homines. Divulgant apud hostes, hos
pertinaciter bella gerere, humanum sanguinem bibere et, si
hostem adsequi non possint, proprium potare cruorem. !

Sie thaten, als hdtten sie in ihrem Lager Kynokephaler,
das heifst Menschen mit Hundskdopfen, und breiteten bei
den Feinden aus, diese kampfen mit groffer Hartndckigkeit,
trinken Menschenblut und, wenn sie den Feind nicht in ihre
Gewalt bekommen, ihr eigenes. 7>

Dass die Langobarden mit der irrigen Behauptung, in
threm Lager befinden sich Kynokephaloi, ihre Gegner,
die Assipitter, einschiichtern konnten, muss als Beleg
dafiir gesehen werden, dass die reale Existenz solcher
kampfstarker Tierkrieger fiir durchaus moglich gehalten
wurde bzw. bekannt war.

Paulus muss sich des griechischen Fremdwortes be-
dienen, da ein addquater Begrift im Lateinischen fehlt,
wohl ebenso im Langobardischen”. Er muss seinen
Lesern diese Kynokephaloi erkliren, da sich diese von
den antiken, auf Ktesias zurtickgehenden Vorstellungen
unterscheiden, welche, in Indien, Athiopien und Libyen
beheimatet, in keiner Weise gefihrlich waren. Es kann
zudem ein Hinweis sein, dass solche Krieger nicht oder
nicht mehr bei den Truppen der Langobarden zur Zeit
des Paulus Diaconus vorhanden waren.

Diese Auseinandersetzung mit den Assipittern, welche
in Vorpommern oder dem 6stlichen Mecklenburg be-
heimatet waren, gehort ins 1.—3. Jh.und in die rdaumliche
Nihe zu Skandinavien. Wieweit Paulus’ Schilderung
auf tatsichlicher Uberlieferung beruht oder ob er hier
aktuelle Kenntnisse iiber nordisches Maskenkriegertum
zurlickprojiziert, muss offenbleiben. Die von Paulus be-
schriebenen Kynokephaloi zeigen Ziige, wie sie von den
nordischen Berserkern geschildert werden.

Notker 1. Balbulus: Gesta Karoli Magni, nach 883
(11.13)

«Heu proh dolot,» inquiens «quia videre non merui,
quomodo christiana manus mea cum cynocephalis illis
luserit.»74

«O weh!» sagte er [Karl d.Gr.], «daf ich nicht habe sehen
diirfen, wie mein Christenvolk mit jenen Hundskiopfen ge-
spielt hatte.»7

Die Gesta Karoli Magni des St. Galler Monchs waren
eine Auftragsarbeit Kaiser Karls III. Hintergrund der

Schilderung sind die Auseinandersetzungen der Franken
mit dem dinischen Koénig Gudfred (Regierungszeit
804—810) im norddeutschen Raum, welche mit dem
Frieden von 811 beendet wurden. In frischer Erinnerung
waren Notker dabei aber auch die zahlreichen Wikinger-
tiberfille im Rhein- und Maasgebiet in den Jahren
881/882.70

Auch fiir Notker steht offenbar nur der Ausdruck
Kynokephaloi zur Verfligung. Er scheint der einzige
zu sein, der im Zusammenhang mit den Wikinger-
ziigen Maskenkrieger erwihnt. Er braucht cynocephalis
synonym flir Nordmannen/Wikinger, d.h.auch, dass das
Phinomen der Maskenkrieger durchaus bekannt war und
fiir den nordischen Raum als spezifisch, charakteristisch
angesehen wurde.

Siguatr Dérdarson: Erfidrdpa Oldfs helga, um 1040
(16—17)

Mildr fann gorst, hvé galdrar,
gramr sjalfr, meginrammir
figplkunnigra Finna
Sullstérum barg Dori,

pas hyrsendir Hundi

hiina golli bitnu

— sleett véd sizt at bita —
sverdi laust of herdar.

Dollr dylr sadrar snilli

seims, en pat veitk heiman,

— hwerr seei Hunds verk steerri
hugstérs —, es fryr Dori,

es pvergarda pordi

Dréttr, hinns framm of sétti,
glyggs i gogn at hoggva

gunnranns konungmanni.”’

Der wohlwollende Fiirst erkannte selbst sehr klar, wie
der machtvolle Zauber der in Magie erfahrenen Finnen
[= Samen] schiitzte den wahrlich kraftvollen Dérir, wenn

7(

U. Engelmann (Hrsg.), Der heilige Pirmin und sein Pastoral-

btichlein (Sigmaringen 1976) 55.

71 Paulus Diaconus: Historia Langobardorum 1.11.

72 Zit. nach O. Abel, Geschichte der Langobarden. In: Die Ge-
schichtsschreiber der deutschen Vorzeit (Berlin 1849) 17.

73 Walopaus, im Edictum Rothari 31 von 643 unter Strafe gestellt,
ist, entgegen dlteren Ansichten, keine Maske und damit verbun-
denes Brauchtum, sondern das Sichverkleiden oder -vermum-
men eines Freien bei einer Gewalttat.

7 Zit. nach MGH. Scriptores rerum Germanicarum. N. R. 12
(Berlin 1962) 76.

75 Zit. nach Einhard Notker der Stammler, Leben und Taten Karls

des Grossen (2. Aufl., Miinchen 1986) 92.

Im dem Zitat vorangehenden Text vermengt Notker die Ereig-

nisse von 804—811 mit jenen von 881/882.

77 Zit. nach Skaldic Poetry of the Scandinavian Middle Ages;

https://skaldic.abdn.ac.uk/m.php?p=verse&i=3778&v=(letz-

ter Zugriff am 5.3.2019).

76

11



der Spender des Feuers der Mastspitze [= Spender des
Goldes = Kénig Oldfr] mit dem goldgeschmiickten Schwert
iiber die Schultern Hundrs schlug; so entschloss sich das
Stumpfe [= durch Zauber stumpfe Schwert| am wenigsten
zu beissen [= zu verletzen].

Die goldene Tanne [= der Mann| welche DPérir Vorwriirfe
macht, verhehlt seinen wahren Wert, und ich weiss das von
zu Hause — wer konnte grossere Taten sehen von diesem
hochgesinnten Hundr? — wenn der Odin des Zaunes des
Sturms des Kampfhauses [= der Gott des Schildes = der
Krieger Dorir| nach vorne dringte, erkiihnte sich jener auf
den Konig zu schlagen.

Es ist dies die idlteste Quelle der Schlacht von Stiklestad
1030, in der Konig Olaf II. Haraldsson den Tod fand und
bereits kurz danach als Heiliger verehrt wurde. Es war
DPorir hundr, Thore Hund, der mit zwei seiner Gefihrten
Olaf die tédlichen Verletzungen zufiigte. Der von Island
stammende Skalde Sigvatr Poérdarson (* 995; T 1045)
war seit 1014 im Gefolge Olafs II. und dessen persén-
licher Vertrauter. Sigvatr war aber nicht bei der Schlacht
von Stiklestad 1030 anwesend, sondern erfuhr davon auf
der Heimreise von seiner Pilgerfahrt nach Rom. Das
Lied, das etwa zehn Jahre nach der Schlacht entstand, ist
schon von der Legendenbildung beeinflusst.

Thore Hund (P6rir hundr) ist eine historische Person,
geboren um 990, aus Nordnorwegen, gehorte als Guts-
besitzer zur flihrenden Oberschicht und hatte, friither
Lehnsmann von Konig Olaf II. Haraldsson, einen hohen
Rang. 1026 kam es zum Zerwiirtnis mit Olaf. Thore
Hund verbiindete sich dann mit dem dinisch-englischen
Ko6nig Knut gegen Olaf und wurde einer der Fiihrer der
Bauern gegen ihn.”” Widerstand gegen den Konig war
zu diesem Zeitpunkt noch ausdriicklich erlaubt, selbst
diesen zu toten.s?

Wie schon in der Erfidrapa Olifs helga werden in den
spateren Sagas Thore Hund und seine Begleiter in ihrer
Fellverkleidung als hundana = Hunde bezeichnet und
auch als solche wahrgenommen. Die Verkleidung mit
zauberkriftigen Fellen®!, die ihn unverwundbar machen,
sowie seine ungestiime Kampfeskraft weisen Thore
Hund Elemente zu, die den Berserkern und wulfhednar
eigen sind.%?

Der Hund spielte in der germanischen Religion und
Mythologie keine besondere Rolle, abgesehen von der
Riesin Hyndla = Hiindchen, deren Reittier ein Wolf
war. Auch ist der Hund mit keinem der Gotter ver-
bunden. Aber der Hund hatte in vorchristlicher Zeit eine
durchaus positive Konnotation. Die in Gribern oft mit-
bestatteten Hunde zeigen, dass der Hund nicht nur der
treue Begleiter war, sondern in reichen Gribern ist der
Hund ein Prestige- und Reichtumsattribut®. Bertihmt
war der grosse norwegische Dahlbohund, der fiir den
Kampt abgerichtet wurde als Gehilfe flir seinen Herrn
im Streit.84

Als Personenname tritt Hunding verschiedentlich in
den nordischen Mythen und Sagas auf. Die Hundingar
waren Gegner des mythischen Heldengeschlechts der
Vélsungar; es war Helgi, der den Konig Hunding erschlug

12

und so den Beinamen Hundingsbana (Hundingstoter)
erhielt.®> Die Hundingar finden auch im Beowulf Er-
wihnung sowie im Widsith. In Letzterem werden sie als
von einem Mearchealf regierter Stamm genannt.5¢ Man
geht heute davon aus, dass es sich hierbei um eine Unter-
gruppe der Langobarden handeln kdnnte, als diese an der
Niederelbe ansissig waren. Dass den Namen Hunding
auch historische Personen trugen, belegen norwegische
Hof- und Ortsbezeichnungen.®”

Es ist jedoch falsch, die Geschlechternamen der
Hundingar oder Waulfingas, Ylfingar = Wolflinge in
einem Zusammenhang mit Totemismus sehen zu wollen.
Viel eher sollte man von Sympathie oder Bevorzugung
sprechen, die einzelne Familien oder Clans zu be-
stimmten Tieren hatten.®®

Berserker® und die Krieger mit Tiermasken®

Die eine Tiermaske tragende Figur auf dem Windischer
Stiick verweist auf das kriegerische Maskenbrauch-
tum und die Berserker im nordgermanischen Raum.
Im Folgenden sollen ein paar Aspekte dieses spezifisch
skandinavischen Phinomens aufgezeigt werden.”!

Hund und Wolf sind aufgrund ihrer dusseren Erschei-
nung nicht immer zu unterscheiden; ausserdem sind
in Sage und Brauchtum beide Tierarten austauschbar

78 Fiir die kritische Durchsicht und Verbesserung der Ubersetzung
sei Balduin Landolt, Seminar fiir Nordistik der Universitit Basel,
gedanket.

79 Ausfiithrlich zu Thore Hund: https://no.wikipedia.org/wiki/

Tore_Hund (letzter Zugrift am 3.12.18).

Das Widerstandsrecht gegen den Konig ist im Frostathingslov

aus der 1. Hilfte des 13. Jh. noch ausdriicklich festgehalten.

Die Legendarische Saga (Anfang 13.Jh.) zu Olif saga hins helga

nennt Wolfsfelle, Snorri Sturluson (um 1230) Rentierfelle. Ren-

tierfelle schiitzen zwar gut gegen Kilte, Wasser und Wind, sind
aber wegen der briichigen Grannenhaare nur kurze Zeit nutzbar.

82 Heimskringla, Olafs saga helga 228 (kurz nach 1230).

83 So T.Makiewicz in RGA2 15,230 und 231.

84 Islindische Heldenepen (2. Aufl., Miinchen 1995) 170, Anm. 2.

85 Vgl. Helgakvida Hundingsbana in fyrri und Helgakvida Hun-

dingsbana 6nnur (Ende 11.und 12.Jh.).

Zeile 24 | Die Widsith-Dichtung ist nur in einer Handschrift

des 10. Jh. iiberliefert. Die Datierungsvorschlige fiir die Ent-

stechungszeit reichen vom 6. bis ins 9. Jh.

87 Miiller 1970, 71.

88 Hofler will die Cangrande der Scaliger in Verona an die Kynoke-
phaloi der Langobarden ankniipfen, ja selbst das Geschlecht von
den Langobarden herleiten, vgl. Hofler 1940, 64; 66; 76.

89 Umfassend zu den Berserkern: Nisstrom 2006.

90 Hiltmann sicht in dem altnordischen Tierkriegermotiv ein dite-
rarisches Konstruko» des 13./14. Jh., vgl. Hiltmann 2011, 239 |
Vor ihm K. von See, Berserker. Zeitschr. fur dt. Wortforschung
17,1961, 129-135.

91 In der Literatur wird ofters die Theorie vertreten, dass sich die
nordgermanischen Maskenkrieger von den romischen cornicinen
und signiferi ableiten wiirden. Damit wird aber, wohl wegen des
Kulturgefilles, den Germanen keine eigenstindige Entwicklung
zugebilligt. | Eine entgegengesetzte Beeinflussung sicht Hofler

1940, 127 1.

8(

8

86



bzw. gleichgesetzt. So bedeutet Waldhund Wolf und die
Jagdhunde Odins sind die Wélfe Geri und Freki. Ent-
sprechend werden auch in der unten zitierten Stelle
bei Snorri Sturluson Hunde und Wolfe als zwei gleich
kampfstarke Tiere gesehen.

Mit dem Uberstreifen eines Tierfelles imitiert der
Mensch das michtige, geflirchtete, aber auch verehrte
Tier. Mit der theriomorphen, d.h. der tiergestaltigen
Maskierung, ist hiufig eine autosuggestive Tierver-
wandlung verbunden, der Mensch glaubt sich im Be-
sitz der Fihigkeiten und Krifte dieses Tieres, dement-
sprechend verhilt er sich.?2 Ist der Gegner in der gleichen
oder einer ahnlichen Vorstellungswelt, erkennt er in
dem als Tier maskierten Gegner das Tier. Allein schon
die Vermummung wie auch die Gefihrlichkeit und Un-
berechenbarkeit eines kampfstarken Tiers schiichtern ein,
verunsichern den Gegner, wie diesauch Paulus Diaconus
schildert (s.o.S. 11).

Nebst den Darstellungen auf dem Gallehus-Horn (vgl.
Abb. 4) sind weitere Tierkrieger dargestellt auf dem be-
kannten Pressblechmodel D von Torslunda (vgl. Abb. 10)
und den Pressblechen von Gutenstein?? und Obrigheim
(beide Baden-Wiirttemberg, D). Dargestellt sind als
Wolf verkleidete Krieger mit Schwert und Lanze, welche
in den altnordischen Texten als ulfhednar = Wolfshiuter
erscheinen und zu den Berserkern in Bezug gesetzt
werden. Berserker wiederum wird mit kappa, kempa =
Kimpe, Kimpfer synonym verwendet oder auch auf
zwei getrennte Gruppen angewendet.”

Die alteste literarische Erwihnung solcher Masken-
krieger findet sich in der Haraldskvaedi 8 von Porbjorn

hornklofi, Ende 9. Jh.:

grenjudu berserkir,
guor vas a sinnum,
emjudu ulfhednar
ok isorn ditdu. %0

die Berserker briillten,

der Kampf kam in Gang

die Wolfspelze heulten

und schwangen die Eisen|[-Speere].

DPorbjorn hornklofi war ein Augenzeuge der Schlacht
am Hafrsfjord um 87297, auf der Seite von Haraldr hinn
harfagri (Harald Schonhaar). Unklar ist, ob Porbjérn
hornklofi hier von zwei Kriegergruppen mit unter-
schiedlichen Vermummungen spricht oder Berserker
und Wolfspelze parallel gebraucht werden. Im zweiten
Fall stinde Berserker fiir Funktion und Kampfweise,
Wolfspelze jedoch fiir das Erscheinungsbild, die Be-
kleidung. In spiteren Schilderungen dieser Schlacht
werden Berserker und ulfhednar gleichgesetzt.?® In der
Vatnsdeela saga 9 heisst es:

[...] berserkir er tilfhédnar voru kalladir. Deir hofou
vargstakka fyrir brynjur [...[.9°

[...] Berserker, die Wolfspelze genannt wurden. Anstatt
einer Riistung trugen sie Wolfsfelle |...].100

Der Begrift Berserker wird hier als eine Art Oberbegrift
verwendet: wulfhednar sind Berserker, aber nicht alle
Berserker ulfhednar. Das Gleiche diirfte wohl auch fiir
andere Tiervermummungen (Hund, Eber) zutreffen.
Dass sie ohne Riistung, gar mit nacktem (Ober-)Korper
nach ihrer Viter Art, kimpfen, berichtet Tacitus von den
Germanen.!"! Das Abwerfen der schiitzenden Riistung
vor dem Kampf wird auch von Konig Hikon dem Guten
(* 935;1 961)'192 und anderen tiberliefert. Ungeschiitzt in
den Kampf zu ziehen, demonstriert dem Gegner Kampf-
entschlossenheit und Todesverachtung und kann ihn
damit verunsichern. Eine entsprechende Aufforderung
findet sich in der im 10. Jh. entstandenen Bjarkamall03:

Attendite, fortes!

Nemo lorica se vestiat interituri

corporis; extremum perstringat nexile ferrum;
in tergum redeant clipei, pugnemus apertis
pectoribus. 104

92 Miiller 1968, 215.

93 Die Figuren waren auf Teilen eines zerschnittenen Pressbleches,
welche auf der Scheide des heute im Puschkin-Museum zu
Moskau befindlichen Schwertes angebracht sind; vgl. die Re-
konstruktionen bei Hauck 1957, Taf. III, und davon abweichend
Speidel 2004, 28, Abb. 1,4.

94 Bei den beiden letztgenannten Stiicken diirfte es sich um Im-
porte aus Skandinavien handeln, wobei unter Import nicht nur
Handel zu verstehen ist, sondern auch an Geschenke, Beute-
stiicke usw. zu denken wire. Der ornamental verzierte Bereich
des Bleches von Gutenstein ist ebenfalls ein Hinweis auf die
nordliche Provenienz.

95 7Z.B. Hrolfs saga kraka ok kappa hans 37 (14./15. Jh.); vgl.auch
Kuhn 1968.

9 Zit. nach Skaldic Poetry of the Scandinavian Middle Ages;
http://skaldic.abdn.ac.uk/ (letzter Zugrift am 5.3.2019).

97 Das Jahr der Schlacht ist nicht tiberliefert; 872 ist eine gingige
Annahme; heute tendiert man zu einer Datierung in die Zeit
von 868 bis 875.Vgl. E. Haug, Kongsgirdstid. In: E. Haug (Hrsg.),
Utstein Kloster — og Klosteroys historie. (Klosteroy 2005) 63
(Zitat nicht tberpriift).

%8 Vatnsdeela saga 9 (zwischen 1260 und 1280), Grettis saga
Asmundarsonar 2 (1320-1330); beide im Zusammenhang mit
der Schlacht im Hafrsfjord.

99 Zit. nach https://www.sagadb.org/vatnsdaela_saga (letzter Zu-
griff am 5.3.2019).

100 Zit. nach Islindersagas, Band 3 (Frankfurt a. M. 2011) 206.

101 Tacitus, Germania 6; Historien I1.22.Trzaska-Richter sieht darin,
wie auch in den offiziellen Darstellungen auf romischen Monu-
menten, einen bekannten Germanen-Topos, vgl. Ch. Trzaska-
Richter, Furor Teutonicus. Das romische Germanenbild in Poli-
tik und Propaganda von den Anfingen bis zum 2. Jahrhundert
n. Chr. (Trier 1991) 187f.

102 Heimskringla, Hikonar saga g6da, 30 (kurz nach 1230 mit ilte-
rem Material).

103 Das Gedicht ist als Ganzes nur bei Saxo Grammaticus um 1200
in lateinischer Sprache tiberliefert.

104 Saxo Grammaticus, Gesta Danorum 2.7,17. Zit. nach J. Olrik/
H. Rader (Hrsg.), Gesta Danorum (Kopenhagen 1931),
Copyright:  Det Danske Sprog- og Litteraturselskab.
http://wayback-01.kb.dk/wayback/20100504153339/http://
www2 .kb.dk/elib/lit/dan/saxo/lat/or.dsr/2/7/index.htm
(letzter Zugriff am 5.3.2019). | Es wurde vermutet, dass diese
Strophe nicht zur Bjarkamal gehort hat, sondern Saxo diese aus
einem anderen, heute verlorenen Lied eingefiigt hat.

13



Passt nun auf, Mannen! Keiner soll seinen todgeweihten
Leib in einen Harnisch klemmen! Blofj den schlechtesten
Kdiampen mag ein Ringpanzer schiitzen! Auf den Riicken
geharen die Schilde! Kampfen wir mit offener Brust 05

Unmstritten ist die Etymologie von Berserker, jedenfalls
scheint der Begriff Berserker im Lauf der Jahrhunderte
eine Bedeutungserweiterung erfahren zu haben. In den
altnordischen Texten steht Berserker fiir grosse, kampf-
starke und mutige Kimpfer, welche in ekstatischer
Kampftollheit aussergewohnliche Krifte entfalten. So
kann Berserker geradezu wie ein Ehrentitel gebraucht
werden, z. B. in Grettis saga Asmundarsonar 2:

Dorir var hinn mesti berserkur og fullhugi'o®

Doérir [Harklang] war ein grofer Berserker und mutiger
Krieger'V7

Wieweit in den Sagas seit Lingerem bestehende Topoi
einflossen, ldsst sich nicht entscheiden. Eine Art De-
fnition der Berserkerwut gibt kurz nach 1230 Snorri
Sturluson in der Ynglinga saga 6:

.
Odinn kunni sva gera, at i orrostum urdu iivinir hans
blindir eda daufir eda éttafulliv, en vapn peirra bitu eigi
heldr en vendir; en hans menn foru brynjulausir ok varu
galnir sem hundar eda vargar, bitu i skjoldu sina, varu
sterkir sem birnir eda gridungar; peir drapu mannfolkit,
en hvartki eldr né jarn orti a pa. bat er kallaor
berserksgangr.198

Aber seine [Odins| eigenen Mannen gingen ohne Briinnen,
und sie waren wild wie Hunde oder Wolfe. Sie bissen in
ihre Schilde und waren stark wie Bdren oder Stiere. Sie er-
schlugen das Menschenvolk, und weder Feuer noch Stahl
konnte ihnen etwas anhaben. Man nannte dies Berserker-
gang. 1

Die angebliche Unverwundbarkeit ist mehrfach er-
wahnt!'% aber auch, dass die Berserker trotz starker Ver-
wundung keinen Schmerz versptirten und weiter auf den
Gegner einstiirmten, meist gefolgt von tiefer Ermattung.
Solch Verhalten erwihnt Polybios fiir die Gaesati''! und
es wird auch von den bei der Schlacht bei St. Jakob an
der Birs (1444) eingeschlossenen Eidgenossen drastisch
geschildert: «Es ist erschrecklich zue héren / wie die
Schwitzer tettend / si roufftend ufl Iren Liben die
bluotigen Pfil sio in si geschossen wurdend / und die
/ denen die Hind abgehouwen wurdend / trungend
nichts dest minder mit Iren Stumpen in die Viend /
und sturbend nit / si hettind dann zevor / den der si
ertddt ouch ertddt. Etlich die voll Spiessen und Pfilen
stecktend / trungend nichts destminder under die
Armeniacken / damit sie Iren Tod richetind.»''? Diese
«fast berufsmiBige Tollheit» ist von leidenschaftlichen
Raufern und Kriegern wohlbekannt.!3

Ebenso wenig ist das Briillen bei Kampferéffnung ein
Spezifikum allein der Berserker, wie die Sagas glauben
machen, sondern es gehorte allgemein zum Kriegs-

14

brauchtum. Was antike Quellen fiir die Kelten/Gallier!!#
und die Germanen berichten, erwihnt Tacitus eben-
falls fiir romische Kohorten, welche mit Geschrei in
den Kampf zogen''>. Gleiches ist auch noch typisch fiir
die alten Eidgenossen, z. B. bei der Schlacht bei Arbedo
1422110

Auch die Unverwundbarkeit durch dank Zauber
schiitzender Kleidung ist nicht allein den Berserkern
eigen, vgl. Thore Hund (s.o. S.12); genauso war das
Muttersohnchen Odd in seiner Jacke unverwundbar!!.

Berserker finden sich als Kern- oder Sondertruppe
im Gefolge eines Konigs oder Fiirsten. Sie beschiitzen
thren Gefolgsherrn und dessen Land. Sie sind es, die
an vorderster Front stehen und die Schlacht eréftnen!’s.
Ihre Zahl wird meist mit 12" angegeben in einem
Gefolge von 60; so die Gefolgschaftsgrosse von Konig
Olaf dem Heiligen'?". Gefolgsmann konnte jeder
Freie werden, doch tiberwog aristokratischer Geburts-
stand. Die Uberlieferung legt nahe, dass bei diesen Ver-
binden eine korporative Organisation bestand, die sie
auch zu gegenseitigem Beistand verpflichtete. Ob sich
darin kultische Minnerbiinde, wie sie Weiser (1927)
und Hofler (1934)2! rekonstruiert haben, verbergen,

105 Zit. nach H.-J. Hube, Saxo Grammaticus (Wiesbaden 2004) 141.

106 Zit. nach http://www.sagadb.org/grettis_saga (letzter Zugrift
am 5.3.2019).

107 Zit. nach Islindersagas, Band 3 (Frankfurt a.M. 2011) 399.

108 Zit. nach http://www.heimskringla.no/wiki/Ynglinga_saga
(letzter Zugriff am 5.3.2019).

109 Snorri Sturluson: Heimskringla. Ubersetzt von Felix Niedner
unter dem Titel «Snorris Konigsbuch» [.—III. Sammlung Thule
14-16 (Jena 1922) 32.

110 Z.B. Egils saga Skallagrimssonar 9 (um 1230).

111 Polybios, Geschichte 2.30.

12 Aegidius Tschudi, Chronicon Helveticum, Zweyter Theil (Ba-
sel 1736) 426. Die Schilderung stiitzt sich aller Wahrscheinlich-
keit nach auf die Erzihlungen seines Grossvaters Werner Aebli
(Kilchmatter), welcher selber an der Schlacht teilgenommen
hatte, schwer verwundet wurde und einer der wenigen war, wel-
che tberlebten.

113 Handworterbuch des deutschen Aberglaubens 5, Sp. 1845.

114 Livius, Ab urbe condita 38.17.

115 Tacitus, Annalen 1.68.

116 So in zeitgenossischen Berichten der Gegner aus Mailand, vgl.
K.Meyer, Ennetbirgische Politik und Feldziige der Innerschwei-
zer bis zum Siege von Giornico. In: Schweizer Kriegsgeschichte,
Heft 3 (Bern 1915) 55;57. | Ein wohl cher spasseshalber haarus-
Briillen bei M. Inglin, Schweizerspiegel (Ziirich 2014) 524.

117 Eyrbyggja saga 18,283 (um 1350).

118 Vatnsdeela saga 9 | Grettis saga Asmundarsonar 2 (1320-30).

119 Die Zwolfzahl darf aber nicht wortlich genommen und tiberbe-
wertet werden. So war das duodezimale Zihlsystem im germa-
nischen Raum sehr verbreitet. Heute kaum mehr bekannt sind
das Schock fiir 60 (=5 X 12) oder das Gros fur 144 (= 12 X 12),
Letzteres noch bis in die 50er- und frithen 60er-Jahre des 20. Jh.
gebriuchlich als Verpackungseinheit fiir Kleinmetall (Schrauben
u; d:).

120 Heimskringla, Olafs saga hins helga 57.

121 O. Hofler, Die Kultischen Geheimbiinde der Germanen I
(Frankfurt 1934; Neudruck Nordhausen 2018).

122 Simek 2018, 49 f.



ist wegen der ungeniigenden Quellenlage fraglich,
ebenso die Vermutung von Simek, die Wurzeln dafiir
in einem «kultisch-ekstatischen Maskenkriegertum des
germanischen Altertums» mit Bezug zu Odin/ Wodan zu
sehen’?. Odin/Wodan ist auch der Gott der kultischen
Ekstase, so Adam von Bremen: Wodan id est furor!23.
Doch ebenso sind Thor und Tyr Goétter des Krieges.
Thor war «zu einem gewissen Grade [...] der Gott des
Volks- und Bauernheeres, Odin der verschworenen
Krieger- und Wikingerbiinde».!?4

Die Zeit in einer Gefolgschatt (hird) — und je nachdem
auch als Teil der Berserker-Truppe — scheint zwischen
etwa dem 12./14.und 20. Lebensjahr gelegen zu haben.
Es ist die Ubergangszeit zwischen der Kindheit und dem
Erwachsenenalter, d. h. Ehe und vollwertigem Mitglied
der Gesellschaft. Dass junge Minner in die vorderste
Reihe der Schlachtordnung gestellt wurden, erwihnt
Tacitus von den Germanen.'?> Geschildert werden fiir
diese Zeit aber auch Verbinde von «besitzlosen Jung-
gesellen von freier Geburt, die ein ztigelloses, auf Jagd,
Raub und Krieg angewiesenes Leben am Rande der
ansassigen Gemeinschaft fiihren».'?¢ Ebensolches ent-
spricht der fian(n) im spitkeltischen Irland (7./8. Jh.).!>’
In die gleiche Lebensphase gehorte die Teilnahme an den
Wikingerfahrten, welche seit dem 8. Jh. fassbar sind.
Wihrend Berserker in den altnordischen Texten ge-
legentlich erwihnt werden, sind die literarischen
Zeugnisse fur die ulfhednar diirttig, jedoch in Personen-
oder Zunamen gut belegt'?8. Verglichen mit den Wolf-
Namen bilden die Hund-Namen nur eine zahlenmissig
kleine Gruppe, sind bei frithen Ortsnamen jedoch gut
vertreten.!2? Dies konnte damit erklart werden, dass die
Wolfsvermummung innerhalb des Maskenbrauchtums
besonders hiufig war.!30

Eine den Berserkern verwandte Kampfweise beschreibt
der byzantinische Geschichtsschreiber Leon Diakonos
in den Biichern acht und neun bei den Wardgern der
Kiewer Rus aus eigener Anschauung 970.13" Letztmals
erwihnt werden Berserker als Kampftruppe auf den
Schiffen eines Wikinger-Konigs von Dublin um 950.132

Wihrend der Zeit in einer Gefolgschaft sollte sich der
junge Mann als Krieger behaupten sowie Ruhm und
Ehre erwerben. Es gehorte aber ebenso zum kriegerischen
Ethos, fur seinen Herrn, Konig oder Fiirst, zu sterben
oder dann mit ihm zu fallen.'?® Doch diese Minner
kimpften nicht einfach nur selbstlos fuir ithren Herrn
und Anfiihrer, sondern auch um ihre eigene ruhm-
reiche Nachrede, ihre Aufnahme in Odins Valholl und
dessen Kriegerschar, die Einherjar. Zwei Zitate mdgen
das illustrieren:

Bjarkamal (10. Jh.)
Gloria defunctos sequitur, putrique favillae
Sfama superstes erit, nec in ullum decidet aevum,
quod perfecta suo patravit tempore virtus. 13+

Ruhm folgt den Toten! Er iiberlebt unsre miide Asche;
nimmer wird vergessen sein, was einst hochste ‘lapferkeit
schuf13

Harbardsliod 24, 3—4 (evtl.um 1000)
Odinn a iarla, pa er { val falla,
enn Dorr a preela kyn. 130

Odin hat die Fiirsten, die im Kampfe fallen
Thor hat der Knechte Geschlecht.

Der Vollstindigkeit wegen sei angeftigt: Berserker er-
scheinen in den Sagas aber auch allein oder in kleinen
Gruppen alsumherziechende Unruhestifter und bosartige
Riuber; Weiser sieht darin eine «Entartung und spitere
Verwilderung»'37. So erklirte dann in Norwegen Jarl
Eirik Hakonarson 1014 alle Berserker und Riuber, die
den Frieden storten, zu Gesetzlosen.!3% Das islandische
Recht von 1122/33 bestrafte das Sich-in-Berserkerwut-
Versetzen mit 3 Jahren Verbannung, ebenso wurden jene
bestraft, die dies nicht verhinderten.!3® Die islindische
Gesetzesbestimmung kénnte ein Hinweis darauf sein,
dass man sich absichtlich, ausserhalb von kriegerischem
Kontext, in Berserkerwut versetzte, was wohl mittels
Drogen (z.B. rauschverursachenden Pilzen, im Norden
am chesten Fliegenpilze) erfolgen konnte.

Fazit

Der feuervergoldete Bronzebeschlag aus Vindonissa ge-
horte moglicherweise zu einer Reihe von Beschligen
am Brustgurt vom Pferdegeschirr, welche thematisch zu-
einander in Bezug gestanden haben diirften. Er ist ins
7.oder frithe 8. Jh. zu datieren.

Die einzelnen Elemente der Darstellung, Haartracht/
Helmkamm, Hundemaske, Armringe und Hose, sind im
skandinavischen Raum gut bezeugt und verweisen auf

123 Adam von Bremen, Gesta Hammaburgensis ecclesiae Pontificum
IV 26,470 (erste Fassung um 1076).

124 Simek 2018, 419.

125 Tacitus, Germania 6; 13.

126 McCone 1987, 114. Ahnliches auch schon bei Caesar, Bellum
Gallicum VI1.23,6 und Tacitus, Germania 31.

127 McCone 1987, 104—107.

128 G. Miiller, Zum Namen Wolfhetan und seinen Verwandten.
Frithmittelalterl. Stud. 1, 1967, 200-212.

129 Miiller 1970, 69 f.

130 Miiller 1970, 221.

131 H. R. E. Davidson, Viking Road to Byzantium (London 1976)
113-116.

132 A, Bugge, Vikingerne, Band 2 (Kobenhavn 1904-1906) 227.

133 So bereits Tacitus, Germania 14; oder ein altirischer Spruch wohl
aus dem 9. Jh.: Feige ist der Mann, der am Leben entkommen ist,
nachdem er seinen Herrn im Tode unter Feinden verlassen hat.
(Zit. nach McCone 1987, 109).

134 Saxo Grammaticus, Gesta Danonrum 2.7,16.

135 Gleiches findet sich auch in der Hivamal 76-77.

136 Zit. nach http://titus. uni-frankfurt. de/texte/etcs/germ/anord/
edda/edda.htm (letzter Zugrift am 5.3.2019).

137 L. Weiser, Altgermanische Jiinglingsweihen und Minnerbiinde
(Baden 1927) 56 | In diesem Sinne auch Kuhn 1968, 222f.

138 Grettis saga Asmundarsonar 19.

139 Gragas 7.

15



das dortige Maskenkriegertum. Bildliche Belege dafiir
datieren um 400 und vendelzeitlich (550-800). Die
textlichen Quellen setzen Ende 9. Jh. ein, die schriftliche
Uberlieferung davon aber erst im frithen 13. Jh. Was in
den Sagas Topoi oder christliche Beeinflussung sind, ist
kaum entscheidbar.

Die Hundemaske verweist moglicherweise auf einen
Clan mit besonderem Bezug zum Hund. Sie gehort
aber ebenso zu den nordgermanischen Maskenkriegern,
welche als Berserker bezeichnet wurden. Diese werden
geschildert als starke, bis zur Ekstase kimpfende Krieger,
die zur Kerntruppe in der Gefolgschaft eines Konigs
oder Fiirsten gehorten. In diesen Kriegergruppen einen
kultischen Verband, besonders zu Odin, zu sehen, ist nicht
zwingend, die textliche Basis daftir ist ungentigend. Viel-
mehr muss der autosuggestiven Wirkung der Maske auf
das Kampfverhalten seines Trigers Gewicht beigemessen
werden. Die von Berserkern geschilderten Kampf-
gebaren sind nicht auf diese beschrinkt, sondern sind
tiber die Jahrhunderte hinweg als allgemeines Krieger-
brauchtum zu beobachten.

Der Schweif tiber der Maske kann als Haartracht oder
Helmkamm interpretiert werden. Denkbar ist, dass ein
ritueller Tanz dargestellt ist, ob in einem kultischen
Kontext, muss jedoch oftenbleiben, da tiber die Formen
und Abliufe der kultischen Verehrung des germanischen
Pantheons so gut wie nichts bekannt ist. Wenn nicht ein
Tanz, sondern ein Kniefall dargestellt ist, ist eine Waften-
tibergabe oder Aufnahmezeremonie in die Gefolgschaft
eines Konigs oder Fiirsten denkbar. Dabei ist allerdings
zu bedenken, dass die Aufnahmezeremonien in die Ge-
tolgschaft erstmals im 13. Jh. beschrieben sind.

Letztlich unbeantwortet muss die Frage bleiben, wie das
Stiick nach Vindonissa kam. Da es sich um einen Einzel-
fund handelt, scheint dies eher auf einen Verlust als auf
ein zerstortes Grab hinzudeuten, wiren doch wohl im
letzteren Fall weitere, wenn auch verstreute Beigaben zu
erwarten gewesen. Fiir einen Verlust diirften auch die Be-
schidigungen auf dem oberen Rand des Stiickes sprechen.
Ist der Beschlag nicht als Einzelstiick nach Vindonissa ge-
langt, so konnte ihn moglicherweise ein Besucher aus
der niheren oder weiteren Umgebung, vielleicht gar aus
Skandinavien, hier verloren haben. Als urspriinglicher
Besitzer kommt aber ebenso ein reicher Bewohner von
Vindonissa in Frage.'" Dass wertvolles Pferdegeschirr aus
dem Norden in unsere Breiten gelangte, bezeugt das
reiche Frauengrab 13 aus Hauskirchen (Niederoster-
reich). Fuir die germanischen Volker im frithen christ-
lichen Europa war «die ITkonografie gemeinsam mit
Mythen einer skandinavischen Abstammung Ausdruck
eines formativen Kernes paganer Identitit».'*! So kann
dieser vergoldete Bronzebeschlag, der einen gewissen
Wert darstellte, mit aller gebotenen Vorsicht als weiterer
Beleg daftir gesehen werden, dass Vindonissa um 700 eine
nicht unbedeutende Siedlung gewesen sein muss, wovon
die zu einer reprisentativen Ausstattung eines grosseren
Kirchenbaus gehorenden Architekturteile aus Windisch-
Oberburg'*? zeugen.

16

140 Nicht ginzlich auszuschliessen ist jedoch auch die Moglichkeit,
dass dieses ausserordentliche Stiick erst im Mittelalter nach Win-
disch kam, womdglich in den Besitz des Klosters Konigsfelden
mit seinen weitreichenden Beziehungen. Man kénnte damals
in der dargestellten Figur einen Betenden oder Stifter erkannt
haben. Fiir den Hinweis sei Jiirgen Trumm, Kantonsarchiologie
Aargau gedankt.

141 E. Nowotny, Die Ornamentik der Zaumzeugbeschlige von
Hauskirchen, Grab 13.In:J. Bemmann / M. Schmauder (Hrsg.),
Kulturwandel in Mitteleuropa (Bonn 2008) 315.

142 K. Roth-Rubi, Die frithmittelalterlichen skulptierten Architek-
turstiicke aus Windisch-Oberburg. Jber. GPV 2015, 27.



Bibliografie

Beck 1964
H.Beck, Einige vendelzeitliche Bilddenkmiler und die
literarische Uberlieferung. Sitzungsber. Bayer. Akad. Wiss. Phil.
Hist. KI. 6 (Miinchen 1964)

De VVries 1970
J. de Vries, Altgermanische Religionsgeschichte, Band 1
(3.unverind. Aufl., Berlin 1970)

Ellmers 1992
D. Ellmers, Die archiologischen Quellen zur germanischen
Religionsgeschichte. In: Germanische Religionsgeschichte =
Erginzungsbinde zum RGA2 5 (Berlin, New York 1992),
95-117

Higg 1984
I. Higg, Textilfunde aus dem Hafen von Haithabu — Aspekte
und Interpretation. In: Offa. Berichte und Mitteilungen zur Ur-
geschichte, Frithgeschichte und Mittelalterarchiologie 41, 1984,
177-188

Hiigg 2015
[. Hiagg, Textilien und Tracht in Haithabu und Schleswig = Die
Ausgrabungen in Haithabu 18 (Kiel 2015)

Hauck 1957
K. Hauck, Alemannische Denkmiler der vorchristlichen Adels-
kultur. Zeitschr. Wiirtt. Landesgesch. 16, 1957, 1-40

Hiltmann 2011
H. Hiltmann,Vom islindischen Mann zum norwegischen Ge-
folgsmann. Minnlichkeitsbilder, Vergangenheitskonstruktionen
und politische Ordnungskonzepte im Island des 13.und 14.
Jahrhunderts. Bamberger interdisziplinire Mittelalterstudien 4
(Bamberg 2011)

Hdfler 1940
O. Hofler, Cangrande von Verona und das Hundesymbol der
Langobarden. In: Brauch und Sinnbild: Eugen Fehrle zum
60. Geburtstag gewidmet von seinen Schiilern und Freunden
(Karlsruhe 1940), 101-137. Dass. in: Kleine Schriften
(Hamburg 1992), 42-82

Kuhn 1968
H. Kuhn, Kimpen und Berserker. Frithmittelalterl. Stud. 2, 1968,
218-227

McCone 1987
K. R.McCone, Hund, Wolf und Krieger bei den Indogermanen.
In: Studien zum Indogermanischen Wortschatz (Innsbruck 1987),
101-154

Miiller 1968
G.Miiller, Germanische Tiersymbolik und Namengebung.
Frihmittelalterl. Stud. 2, 1968, 202-217

Miiller 1970
G.Miiller, Studien zu den theriophoren Personennamen der
Germanen. Niederdeutsche Studien 17 (Kéln, Wien 1970)

Nisstrom 2006
B.-M. Nisstrom, Birsirkarna.Vikingatidens Elitsoldater
(Stockholm 2006)

Ratke 2007
S. Ratke, Guldgubber — Einblicke in die Vélkerwanderungszeit
(Diss. Bonn 2007)

Simek 2003
R. Simek, Religion und Mythologie der Germanen
(Darmstadt 2003)

Simek 2018
R. Simek, Lexikon der germanischen Mythologie
(Stuttgart 2018)

Speidel 2004
M. Speidel, Ancient Germanic warriors. Warrior styles from
Trajan’s column to Icelandic sagas (Routledge 2004)

Abbildungsnachweise

Abb. 1-2: Kantonsarchiologie Aargau (Tamara Koch, Béla Polyvas).

Abb. 3: Museum flir Archiologie Schloss Gottorf, Landesmuseen
Schleswig-Holstein (D).

Abb. 4, 10: E. Graf Oxenstierna, Die Nordgermanen = Grosse
Kulturen der Frithzeit N. E (Ziirich 1957) Taf. 45; 75.

Abb. 5: Swedish National Heritage Board; Foto: Bengt A. Lundberg,
1986.

Abb. 6: Bornholms Museum, Ronne (DK); Foto: Martin Stoltze.

Abb. 7-9: H. Stolpe / T.J. Arne, La nécropole de Vendel;
Zeichnungen von O. Sorling (Stockholm 1927) Taf. VI; XLI;
XLIL.

Abb. 11: Wikimedia Commons, Autor: Historiska museet, Elinor
Rajka.

Abkiirzungen

ASA N.E  Anzeiger fiir Schweizerische Altertumskunde, Neue
Folge

FO Fundort

Inv.-Nr. Inventarnummer

MGH Monumenta Germaniae Historica

N.R. Neue Reihe

RGA Reallexikon der germanischen Altertumskunde
(Strassburg 1911-19)

RGA2 Reallexikon der germanischen Altertumskunde,
2. Aufl. (Berlin/New York 1972-2006)

Sp. Spalte

Vg Vistergotland Runic Inscription

Anschrift des Autors

Christian Holliger
Eichhalde
3457 Wasen im Emmental

17






	Ein Bildzeugnis germanischer Maskenkrieger aus Vindonissa

