
Zeitschrift: Jahresbericht / Gesellschaft Pro Vindonissa

Herausgeber: Gesellschaft Pro Vindonissa

Band: - (1944-1945)

Artikel: Archäologie und Pyschopathologie

Autor: Kielholz, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-267263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-267263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Archäologie und Psychopathologie*).
Von Dir. Dr. A. Kielholz, Aarau.

Motto: Jede Wissenschaft, auch die militärische, muß, wenn großzügig

erfaßt, notwendigerweise über das enge Fachgebiet hinausreichen

und sich mit allen anderen Wissenschaften berühren 1).

Im Jahresbericht der Gesellschaft pro Vindonissa 1913/142) findet sich die
Notiz, daß ein Arbeiter, der seit 1903 fast ununterbrochen der Gesellschaft
gedient habe, am 27. Dezember gestorben sei: Joh. Baptist Erne von Leibstadt.
Er habe in diesem Jahrzehnt in seiner Maulwurfsarbeit am Kalberhügel
Tausende von Kubikmetern Erde ausgegraben und fortgeführt. Die Krone und das
Richtschwert der Königin Agnes und das Mausoleum von Vindonissa, nach
denen er suchte, habe er nicht gefunden, wohl aber Hunderte von Gegenständen,
die den Händen römischer Soldaten entglitten seien und uns einen Einblick
in deren Leben und Schaffen gewährten. Die Gesellschaft hat denn auch
diesem Hauptlieferanten ihres Museums in dankbarer Erinnerung einen Grabstein

gestiftet, als er auf dem Friedhof der Anstalt am Nordwall des Lagers
beigesetzt wurde. Denn dieser unermüdliche Arbeiter war ein Patient der
Anstalt, und wir verletzen heute nach 30 Jahren kein ärztliches Geheimnis mehr,
wenn wir einiges aus seiner Kranken- und Leidensgeschichte erzählen.

Wir haben es bei dem verdienten Abbauer des Schutthügels mit einem
an paranoider Schizophrenie oder Spaltungsirresein Erkrankten zu tun, der
durch seine Habsucht zum Dieb geworden, in der Strafhaft an Verfolgungswahn

erkrankt, welche seine Überführung nach Königsfelden nötig macht. Hier
dauern seine Beeinträchtigungsideen an, in die sich auch, wie meist, ein gewisser
Größenwahn mischt, indem er sich dem großen Initiator der französischen
Revolution, Mirabeau, gleichsetzt. Seine Habsucht aber kann durch die
Grabungsarbeiten in höchst nützlicher Weise verwertet und kanalisiert werden, da

er die Kleinodien der Königin Agnes dort zu finden hofft und im Größenwahn
phantastische Vermögen und Einkommen aus seiner Tätigkeit ausrechnet.

Wahnsinn gedeiht bekanntlich nicht nur unter Verbrechern, die in tiefen
Kerkern schmachten, sondern auch auf den Höhen der menschlichen Pyramide,
wo die Imperatoren an der Spitze von Weltreichen stehen.

Unser Museum ist, wie Sie wissen, an der Nord- und Südwand mit
Medaillen geschmückt und gekennzeichnet, welche die Kaiser darstellen, die während

der Zeit, da Vindonissa bestand, Rom regierten. Es sind offenbar Vergrößerungen

von Münzen, wie wir sie im Gebiet des Legionslagers immer wieder
finden und uns dabei fragen, ob der Geldbeutel, wie man ihn auch entdeckte,
ein so selten benutzter, so rarer Gegenstand gewesen sei.

Die Frage des Cäsarenwahnsinns hat schon vielfach die Forscher beschäftigt

und verschiedene Lösungen gefunden. Ein deutscher Psychiater, Ernst
Müller3), hat in den Jahren 1914—27, also während und nach dem ersten Welt-

*) Vortrag, gehalten an der 47. Jahresversammlung der Gesellschaft Pro Vindonissa
am 4. Juni 1944.



— 6

3

S

*F_*
< ^P >••,

y
•>

<___.
•SN

eT

10 11

Abb. 1. Römische Caesarenköpfe nach Münzen aus der Sammlung Dr. A. Voirol in Basel:

1. C.Julius Caesar (102-44 v. Chr., Bab. II, 45). - 2. Augustus (27 v.-14 n.Chr.,
Coh. 163). - 3. Tiberius (14-37 n. Chr., Coli. 15). - 4. Caligula (37-41, Coh. 27). - 5. Claudius

(41-54, Coh. 3). - 6. A^ero (54-68, Coh. 345). - 7. Domilianus (81-96, Coh. 253).
8. Commodus (180-192, Coh. 134). - 9. Caracalla (211-217, Coli. 374). - 10. Geta (211-212,

Coh. 149). - 11. Elagabal (218-222, Coli. 134). - (Die Nr. 1, 2, 3, 5, 7, 9, 11

sind vergrößert).

krieg, in drei Bänden die Cäsarenporträts behandelt als Beiträge zur
Physiognomik und Pathographie der römischen Kaiserhäuser nach ihren Münzen
und anderen antiken Denkmälern. Er macht mit Recht darauf aufmerksam, daß
auch die Psychopathologie eine Stätte bei der Beurteilung gewisser archäologischer

Fragen habe. Bei der Erforschung der antiken Denkmäler (Skulpturen,
Münzen und Gemmen) sei sie nicht unwichtig, da die Charaktere markanter
Persönlichkeiten infolge der mangelhaften literarischen Quellen nicht ganz
feststehen.

Wenn der Autor nun Britanniens als epileptisch bezeichnet, bei Augustus
in der Schlacht bei Naulochos von einem möglicherweise epileptischen
Äquivalent spricht und auch bei Caesar eine Epilepsie annimmt, die er hier aber wie
bei Napoleon mehr als eine Begleiterscheinung der Genialität, einen Ausgleich
der Natur behandelt, damit die Bäume nicht in den Himmel wachsen, so
werden wir nach Beobachtungen und Untersuchungen im modernen Krieg heute



— 7 —

eher an epileptiforme Anfälle denken, die durch Erschöpfung und Schlaflosigkeit

ausgelöst wurden 4), welche Zustände gewiß in den damaligen Feldzügen
nicht seltener und geringfügiger waren als heute. Umstritten ist die Psychose bei
Tiberius. Unser Autor bezeichnet ihn einmal als melancholisch angehauchten
Übermenschen, dann erklärt er wieder, dieser schönste Mann seiner Zeit habe an
einem Wasserkopf und an Jugendirresein gelitten und beruft sich dabei auf
eine Abhandlung von Hentigs 5), der einen spezifischen Caesarenwahnsinn als
eine Art Berufskrankheit leugnet. Er habe an Schizophrenie gelitten, zu der
später Schwachsinn hinzugekommen sei. Die Büste des alten Kaisers im Louvre
sei widerwärtig, starr, hartherzig, verschlossen, selbst gemein. Vom Fleer
gehaßt, vom Volk und Senat verfolgt, habe er sich nach Capri zurückgezogen.
Mommsen verglich ihn, die Größe seiner staatsmännischen Leistung
anerkennend, mit Friedrich dem Großen. Tacitus hob die Änderung seines Charakters

nach anfänglich ruhiger Regierung hervor, hat aber sicher übertrieben,
tendenziös gegen das Kaisertum geschrieben und ein Zerrbild geliefert. Auch bei
Caligula wird die Diagnose Jugendirresein gestellt, hier mit schubweisem
Verlauf. Der erste Schub, nachdem er einige Monate regiert, der zweite nach dem
lode seiner Schwester und Geliebten Drusilla mit melancholischer Phase, furchtbarer

Schlaflosigkeit und Negativismus. Er zeigte bisexuelles Verhalten, wir
dürfen sagen, vielleicht nur ausgesprochener als seine Vorgänger auf dem
Throne, die alle neben ihren Frauen noch Buhlknaben unterhielten. Caligula
zeigte etwas Geniales, Gedankenblitze und Kunstverständnis, das an Ludwig

II. von Bayern erinnert. Interessant ist der Versuch eines Psychoanalytikers
6), das sonderbare Verhalten dieses Kaisers lediglich aus den furchtbaren

Eindrücken seiner frühesten Kindheit, wo er fürchten mußte, wie fast alle
seine Verwandten durch das krankhafte Mißfrauen des Tiberius beseitigt zu
werden, also rein psychogen, zu erklären. Nero regierte ausgezeichnet in den

ersten 5 Monaten, dann erschien er ebenfalls vom Jugendirresein erfaßt. Von
anderer Seite (Kannegießer7) wurde bei ihm die Diagnose Epilepsie oder
Paranoia gestellt. Claudius wird als Psychopath bezeichnet, der vielleicht eine
Rachitis durchgemacht habe, magenleidend, beschränkt und im vorgerückten
Alter senil war. Von Seneca wurde er als schwachsinnig hingestellt. Kannegießer

nennt ihn einen alkoholischen Neurotiker. Von den späteren Caesaren
wird Domitian zwar als kluger und sogar als einer der besten Verwalter des

Reiches mit größtem Kunstverständnis geschildert; daneben aber sei er grausam,
von gemeiner, grenzenloser Arroganz gewesen und habe an Verrücktheit
gelitten. Commodus war geistig minderwertig infolge angeborenen, myxodema-
tösen Schwachsinns. Er war athletisch gebaut mit pyknischem Einschlag, ein
vorzüglicher Schütze und Jäger, der an einem Tage in der Arena mit Spießen
100 Löwen erlegte. Der Autor macht auch bei einer Reihe der anderen geistig
abnormen Kaiser auf die Mischung der Körperbautypen und bei den späteren
auf den verderblichen Einfluß der Rassenmischung mit teils afrikanischen, teils
germanischen Elementen aufmerksam. Caracalla war ein stark verschrobener,
hinterlistiger Schizophrener, Geta ein schwachsinniger, vielleicht ebenfalls Hebe-
phrener, ebenso Elagabal, der einen Weibersenat errichtete, sich anderen sexuell
preisgab und Menschenopfer darbrachte, wozu die schönsten Knaben aus ganz
Italien ausgelesen wurden. Die früheren Kaiserdynastien sind nach E. Müllers



— 8 —

Überzeugung in der Hauptsache an den Frauen zu Grunde gegangen. Die Lockerung

der sexuellen Zucht, welche in den Frühzeiten der Republik noch herrschte
und die Grundlage zum Aufstieg zur Macht bildete, spielte sicher beim Niedergang

des Römerreichs eine Hauptrolle.
Wir möchten es uns versagen, daraus Schlüsse zu ziehen auf den Auf- und

Niedergang moderner Weltreiche, ebenso darauf, die Thesen vom Caesaren-
wahnsinn auf die Machthaber der Jetztzeit anzuwenden. Das besorgt ja ihre

w**®*

¦

em

Abb. 2. Statue von Leconte: Der kleine Oedipus
wird aufgehängt.

Propaganda in drastischer Weise, welche die Schimpfreden der homerischen
Helden ebenso übersteigt wie ihre Technik die der Kämpfe um Troja. Es
fehlt uns dazu vor allem die zeitliche Distanz, und nach dem Dichterwort
schwanken noch ihre Charakterbilder von der Parteien Haß und Gunst verzerrt.

Es gehört zu der genialen Intuition des wohl größten Psychopathologen
der Jahrhundertwende, Sigmund Freuds, dessen zwölfbändiges Werk nach der
Behauptung eines scharfsinnigen Kritikers die Welt erschütterte, daß er die
Bildhaftigkeit und tiefgründige Symbolik des griechischen Mythus zur Dar-
siellung-der Konflikte des kultivierten Menschen erkannte und daraus besonders
die Geschichte des Königs Oedipus heraushob. Es ist tief zu bedauern, daß die
Absicht, die gleichnamige Tragödie von Sophokles in würdiger Nachfolge der
Braut von Messina in unserem Amphitheater zur Darstellung zu bringen, an
der Ungunst und Arglist der Zeit gescheitert ist. Der Oedipusmythus, dessen
Bedeutsamkeit auch schon von Nietzsche 8) in seinem Frühwerk erkannt worden



ist, eignet sich deshalb vorzüglich zur Verbildlichung der Freudschen Konzeptionen,

weil darin deren drei hauptsächlichste Momente das Ganze bestimmen,
nämlich die Bedeutsamkeit der Kindheitserlebnisse, hauptsächlich solche
traumatischer Natur, die Bedeutung des Unbewußten und die des Sexuellen. Nach
einer Weissagung, daß Laios, der König, dereinst von seinem Sohne Oedipus
umgebracht werde, will er diesen kurz nach der Geburt im Walde umbringen
lassen. Der damit beauftragte Hirt hängt ihn statt dessen nur an seinen Fersen
an einem Baume auf, wo er vom Diener des Nachbarkönigs Polybos gefunden,
zu diesem gebracht und von dessen Arzt behandelt und geheilt wird. (Oedipus

>i,*,.'., •> '

Abb. 3. Tapisserie von Sitten aus dem 14. Jahrh. mit Darstellung der Oedipussage.
(Plioto Hist. Museum Basel).

heißt Schwellfuß und der Name deutet somit auf die Verletzung des Säuglings
zurück.) Herangewachsen erschlägt er, ohne sich dessen bewußt zu sein, in einem
Streit seinen Vater und heiratet, ebenfalls ohne es zu wissen, seine Mutter. Für
diesen Inzestfrevel wird er von den Göttern mit Wahnsinn bestraft, in dessen

Verwirrung er sich selbst blendet. Die Darstellung des kindlichen Traumas
vermittelt Ihnen eindrücklich das Bild einer Statue von Leconte, die ich im
Louvre entdeckt habe, seine Auffindung, Behandlung und das Parricidium
eine Tapisserie aus dem 14. Jahrhundert, also der Zeit, wo der Schrecken der
Tat Johannes von Schwaben im damaligen römisch-deutschen Reiche sich
verbreitete, die im Wallis entdeckt wurde und sich im historischen Museum in
Basel befindet. Wie der Chirurg hier die körperliche Verletzung der Fersen

sorgfältig behandelt, so soll der Psychotherapeut die seelische Schädigung des

Kindes, und beim Erwachsenen die aus der Kindheit herrührenden, vielleicht
verdrängten und vielfach verschütteten Traumata sorgfältig feststellen und
behandeln, um spätere nervöse und geistige Störungen zu verhüten und zu
beheben. Gelingt es ihm, wie dem sorgfältig arbeitenden Archäologen bei seiner

Grabung, die Spuren früherer Zerstörung durch Brand oder Kriegsgewalt zu
ermitteln und so eine historische Situation zu rekonstruieren und aufzuklären,
so zeigt sich beiden, dem Psychotherapeuten wie dem Altertumsforscher, der



— 10 —

Erfolg, jenem durch Besserung und Heilung seines Patienten, diesem durch
einen bedeutungsvollen Beitrag zur Aufhellung der historischen Zusammenhänge.

Gehen wir von den Kaisern und Königen zu den Göttern über!
Bei den von Oberstleutnant Fels durchgeführten Grabungen beim Portierhaus

I, die 1909 vorgenommen worden sind, fand sich in dem nach Osten
verlaufenden Abzugskanal eine kleine Bronzefigur mit einer gesenkten Fackel in

f-S*^1 **"**£'*_¦

Abb. 4. Der Pan von Vindonissa.

der Rechten und einer Schwinge mit Früchten in der Linken, 6,5 cm groß. Der
damalige Konservator Dr. Th. Eckinger hat diesen Pan von Vindonissa in der
Festgabe für seinen Lehrer Prof. Blümner in Zürich 1914 beschrieben9). Er sieht
darin ein italisches Werk aus dem Anfang der Kaiserzeit und läßt unentschieden,

ob es sich mit Rücksicht auf die stelzenartigen Füße bei der übrigen
Vortrefflichkeit um einen Fehlguß handelt. Er macht auf die ausdrucksvollen Züge
des halb melancholischen, halb verächtlich in die Weite blickenden Gesichtes
aufmerksam und schließt daraus, das sei nicht Pan der Hirtengott, Pan der
Lascive, nicht Pan der Jäger, nicht Pan der Krieger, nicht Pan der Bacchusjünger,

nicht Pan der Traumgott, nicht Pan der Allheilende, nicht Pan der
Lichtgott, sondern hier sei er als eine Abstraktion, als Personifikation des
Menschenschicksals aufgefaßt, in der Linken das Bild des schwellenden,
freudebezeugenden Lebens, in der Rechten das Abzeichen des erlöschenden Lebens,



— 11 —

des Todes, tragend und weltschmerzlich nach dieser rechten Seite in die Ferne
schauend. Da die Photo von Edmund Fröhlich herstammt, hebt der Autor am
Schluß noch neckisch hervor, es sei wohl eine Seltenheit, daß der Pfarrer den
Teufel photographiere.

Heute wird uns wohl vor allem Pan der Krieger und Pan als Erzeuger der
nach ihm genannten Panik interessieren und bei seinem Beinamen cpwaçopoç
gleich Lichtträger werden viele von uns vielleicht an die Phosphorbomben
denken. Das Problem der Panik stellt im jetzigen Kriegsgeschehen einen wichtigen

Faktor dar, bedeutender, als in jedem früheren Kriege. Einerseits geht
man bewußt darauf aus, diese Panik beim Gegner auszulösen und die dazu
erforderliche Stimmung mit allen Mitteln des sogenannten „Nervenkrieges" zu
erzeugen, anderseits hat die moderne Technik dazu geeignete Instrumente
geliefert, - denken Sie an den Lärm der sich niederstürzenden Flugzeuge, vermischt
mit Sirenengeheul, den Detonationen der Bomben und Flabgeschütze und vor
allem den entsprechenden Lichteffekten - und drittens spielt sich der Krieg
nicht mehr nur zwischen den organisierten Massen der Heere ab, die zwar nicht
immun sind gegen Panik - das beweisen so manche Beispiele aus der
Kriegsgeschichte, und schon in der Bibel finden sich solche beschrieben -, aber doch
relativ dagegen geschützter, sondern er ist totalitär geworden und bezieht auch
die nicht organisierten Massen der Zivilbevölkerung ein, die viel eher der Panik
verfallen. Als man in der Zeit nach dem ersten Weltkrieg bei den erschöpften,
dem Verhungern nahen Massen besonders der besiegten Staaten beständig
aufflackernde Paniken genügend nahe beobachten konnte, hat ein ungarischer
Psychoanalytiker von Felszeghy 10) über das Thema Panik und Pankomplex
eine Studie veröffentlicht, die heute wieder aktuell erscheint, so daß wir ihr
einige Gedankengänge entnehmen möchten. Der Verfasser stellt fest, daß keine
scharfe Grenze besteht zwischen dem individuellen Phänomen des Erschreckens,
der Angst, und der Massenerscheinung der Panik, so daß wir daher ganz einfach
vom Individuellen ausgehend und von dessen Analyse auf das Verhalten der
Masse Schlüsse ziehen können. Beim Einzelnen ist die bedeutungsvolle,
affektgeschwellte, aktuelle Situation nur Symbol, analytisch die Erfüllung von Ur-
wünschen darstellend. Die Panik als Massenneurose zeigt einen ähnlichen
Mechanismus. Es ist eine Eruption der Furchtgefühle, ein Umsturz der Kraftverhältnisse

zwischen Bewußtem und Unbewußtem, in welch letzterem sie wurzelt.
Die Masse fürchtet sich nur scheinbar vor der manifesten Ursache; in Wirklichkeit

wird sie von tieferen, latenten Ursachen zur unzweckmäßigen, unvernünftigen

Flucht veranlaßt, dem unbedeutenden äußeren Anlaß wird die Kraft alter,
unbewußter Affekte verliehen. Gehen wir dem griechischen Mythos vom Hirtengott

Pan, von dem sich das panische Erschrecken ableitet, etwas nach, von
der Hoffnung geleitet, daß uns die Einsicht jenes genialen Volkes einige
genetische Zusammenhänge auffinden läßt. Der ziegenhörnige Pan wird von den
Orphikern und Stoikern mit Zeus, dem Herrn des Weltalls, identifiziert; nach
altgriechischer, volkstümlicher Überlieferung als Sohn aller Freier Penelopes,
der Gattin des Odysseus, also als Bastard betrachtet; nach anderer Mythologie
ist er ein Sohn von Zeus, von Apollo, von Kronos oder Uranos mit einer
Waldnymphe. Seine wahre Heimat ist der Peloponnes, und bei Marathon verhalf er
den Griechen zum Sieg, indem er die Perser erschreckte. Er ist der Phantasie-



— 12 —

webende, der Traumgott, sein Kult findet sich überall dort, wo Viehzucht
getrieben wird. Nach einer Sage von Sybaris war sein Vater Ziegenhirt, seine
Mutter eine Ziege. Eine Statue in Neapel stellt ihn selber in Sodomie mit einer
Ziege dar. Als Gott der Fischerei, der Jagd, der Bienen, des Kampfes, der
Strategen (von Stratos gleich Herde), der Höhlen, der Schlüpfrigkeit, Sinnlichkeit,
der Fleischeslüste, der Hemmungslosigkeit und Unersättlichkeit ist er ein Symbol
uer Wunscherfüllung, ein Gleichnis unserer phylogenetischen Entwicklung. Der
aus der Grotte kommende und in sie zurückflüchtende Höhlenbewohner, mit
dem der moderne vom Fliegeralarm in die Luftschutzkeller sich flüchtende und
bergende Mensch wieder soviel Ähnlichkeit gewonnen hat, erinnert daran, daß
Pan der Herdenlenker, der Leithammel, uns schon bei der Tierwelt Paniken
beobachten läßt. Es ist erst kürzlich von Tierpsychologen ") einleuchtend
gezeigt worden, daß das Tier nicht lediglich von Hunger und Geschlechtstrieb
beherrscht und geleitet wird, sondern ebensosehr und vielfach noch in stärkerem
Maße von der Fluchtreaktion, die es gegen die von allen Seiten drohende feindliche

Umwelt sichert. Beim gezähmten Tier tritt diese Reaktion etwas in den
Hintergrund, um aber stets, wenn die Verhältnisse unsicher werden, wieder eine
größere Rolle zu spielen. Die kopflose, panische Flucht bedeutet letzten Endes
immer die Flucht in den Mutterschoß zurück. Daran erinnert uns die Sage von
der Abwehrbewegung der persischen Frauen, welche den vor den Medern
flüchtenden Persern ihren Schoß zeigten, indem sie fragten, ob sie sich in die Gebärmütter

ihrer Mütter oder Gattinnen flüchten wollten. Wir alle wissen, daß
diese Flucht zum Mutterschoß beim Kleinkinde noch etwas Natürliches und
Naheliegendes ist. Auch der infantile, in seiner Entwicklung zurückgebliebene
Mensch neigt noch viel mehr als der völlig erwachsene zu dieser instinktiven
Flucht zur schützenden Mutter und allen ihren Symbolen, seien es nun Wälder,
Höhlen, Bunker oder Luftschutzkeller.

Im Jahre vor der Entdeckung des Pan, also 1908, war am Schutthügel ein
größeres Randstück mit Henkel eines großen Topfes aus bräunlich-rotem Ton
nebst einem zweifellos zum gleichen Topf gehörigen Bodenstück gefunden und
im damaligen Jahresbericht12) von Direktor Frölich beschrieben worden. Um
den Henkel windet sich eine Schlange und legt ihren mit einem kleinen,
länglichem Kamm geschmückten Kopf auf den Topfrand. Die Wände tragen in
den oberen Teilen kleine, blattartige Barbotineverzierungen in Herzformen,
die unteren Teile sind mit kleinen, vertieften, unregelmäßig angeordneten
Tupfen verziert. Bei der Rekonstruktion, die mit den Stücken in Mainz im
römisch-germanischen Museum unter Leitung von Direktor Sciiumacher
vorgenommen wurde, ergab sich ein dreihenkliges, 30 cm hohes Gefäß mit 30 cm
weiter Öffnung. Durch Vergleich mit ähnlichen Funden, z. B. einem fast vollständig

gleichen, das im Jahre vorher in Äugst gefunden worden war, ist ziemlich
sicher nachgewiesen, daß der Topf bei den Mysterien des persischen Sonnengottes
Mithras verwendet wurde, dessen Kultus um die Mitte des 1. Jahrhunderts
v. Chr. in Rom Eingang fand und sich namentlich bei den Soldaten großer
Beliebtheit erfreute. Es muß, gestützt auf dieses Fundstück, angenommen werden,
daß entgegen früheren Annahmen die Verehrung des Mithras bei den Legionären
am Rhein schon in der zweiten Hälfte des 1. Jahrhunderts n.Chr. Boden
gefaßt halte und nicht erst im 2. Jahrhundert in Deutschland und Helvetien ein-



— 15 —

drang. Uns wird hier weniger diese Datierung, als der ganze Kultus und seine
Beziehung zur Seele des römischen Legionärs interessieren.

Es wäre ein reizvolles Unterfangen, Ihnen vom Wesen und der Geschichte
des Mithrismus an der Hand der Forschungen von Cumontla), der Ikonographie
von Leipoldt14) und der psychologischen Deutungen C. G. Jungs 15) ein Bild zu
entwerfen, doch würde das den Rahmen der uns zur Verfügung stehenden Zeit
erheblich sprengen, und wir müssen uns daher auf einige Andeutungen
beschränken.

•' ' ' .-.-¦.•

'.-.-

Abb. 5. Kultgefäfi aus Vindonissa.

Der Weg, auf dem der Mithraskult in Rom Eingang fand, führt über die
kilikischen Seeräuber, die von Pompejus besiegt worden waren, und die dem
persischen Lichtgott anhingen. Ihre Mysterien waren nicht nach dem Vorbild
der hellenischen Kulte gestaltet, wie denn überhaupt die Griechen diese Religion
ihres Erzfeindes immer ausschlössen. Das war auch ein Hauptgrund, warum
später der Mithraskult von dem Christentum, das sich mit dem Hellenismus
verbündet hatte, besiegt worden ist. Die Verkleidungen der Mysten in Tiere,
ebenso die Feier der Kulte in Berghöhlen und die grausamen Verstümmelungen
dabei weisen auf prähistorische Gebräuche zurück. Dabei verband sich aber der
Kultus mit einer subtilen Theologie und einer erhabenen Moral, was von Cumont
mit einem geologischen Durchschnitt verglichen wird, der ebenfalls zeitlich
weit entfernte Epochen und Zustände der Erdgeschichte in unmittelbare Nähe
zueinander bringt. Den nämlichen Vergleich mit geologischen Schichtungen,
der ja auch dem Archäologen von seinen Grabungen her bekannt ist,
verwendet aber auch Freud öfters, um die verschiedenen Schichten des seelischen
Aufbaus verständlich zu machen. In seiner Anal} seniechnik geht er darauf



— 14 —

aus, zu den tiefsten Schichten vorzudringen, die nach seiner Auffassung von
den frühesten Kindheitserlebnissen gebildet werden. Wenn es gelingt, solche
schädigender Natur, die damals verdrängt und verschüttet wurden, wieder ans
Tageslicht, d. h. zum Bewußtsein zu bringen, so kann dadurch ihre
krankmachende Wirkung beseitigt werden. Die Mysterien des Mithras geben uns
ähnliche Rätsel auf wie die Krankheitserscheinungen eines Nerven- oder
Geisteskranken. Wir kennen eine Unzahl von Mithräen mit den charakteristischen
Reliefs des stieropfernden Gottes an der Donau und am Rhein, durch die

MRf

Abb. 6. Der mithrische Gott Aion.

Legionäre weitergetragen bis nach London hinüber, in den friedlichen
Provinzen des Weltreichs durch syrische Kaufleute und orientalische Sklaven
weiterverbreitet hauptsächlich in den Hafen- und Handelsstädten. Zur Zeit des

Kaisers Commodus gelangte der Kult in die höchsten Kreise. Aurelian führte ihn
offiziell ein und Julian Apostata war wiederum sein glühender Verehrer. Die
Mysterienlehre ergibt sich, da die literarischen Dokumente fast gänzlich fehlen,
größtenteils aus der archäologischen Deutung der mithrischen Denkmäler. An
der Spitze der göttlichen Hierarchie steht die unendliche Zeit, Aion oder
Säkulum, Kronos, Saturn, eine Menschengestalt mit Löwenkopf und Flügeln.
- wir erinnern hier an die interessanten Untersuchungen unseres Conservators
Simonett über das Motiv des Löwengreifen16), - den Leib von einer Schlange
schräg von oben nach unten umwunden, mit Szepter, Blitz oder Schlüssel in
den Händen. Himmel und Erde zeugten nach mithrischer Lehre den Ozean,
wodurch die höchste Trias des Pantheons gebildet wird. Der Mithraskult
vergötterte die vier Elemente der antiken Welt, wobei der Löwe das Feuer, ein
Mischkessel das Wasser und eine Schlange die Erde darstellte und diese Symbole



- 15 -
den Kampf der feindlichen Mächte verkörperten, die sich gegenseitig verzehrten,

und deren fortwährende Wandlung alle Naturerscheinungen hervorrufen
sollten. Unser Mischkrug aus dem Schutthügel würde somit einen Teil dieser
Symbolik veranschaulichen. Der Lichtgott Mithras bildet nun den Mittler
zwischen Himmel und Erde, weil das Licht von der Luft zwischen beiden
getragen wird. Sol, die Sonne, nimmt auch die vierte, mittlere Stelle ein im
Reigen der 7 Planeten, Er ist aber auch der Mittler zwischen dem unzugäng-

_S!¦OP**

feMSESw

H

Abb. 7. Öllampe mit Gott Sol.

liehen Aion und dem Menschen, er schützt die Seele des Gerechten gegen die
Dämonen, die ihn in die Hölle zu stürzen versuchen, er präsidiert das Gericht,
das ihm gestatten soll, die schmale Brücke Ciuvaf zum Himmel zu überschreiten.
Der Mithraskult verlangte von seinen Gläubigern eine strenge Askese und
absolute Keuschheit. Die Frauen waren völlig ausgeschlossen. Dafür bestand
ein Bodensatz von Grausamkeit. Es handelte sich vor allem um eine Schätzung
der militärischen Tugenden. Das Weltende erfolgt durch Opferung des wunderbaren

Stieres, dessen Fett oder Blut mit geweihtem Wein gemischt den
Gerechten Unsterblichkeit verleiht. Wir dürfen somit annehmen, daß die Anhänger
Mithras unter unsern Legionären in Vindonissa im Mischkruge Wein mit Opferblut

gemischt haben, um durch dessen Genuß den Schrecken des Todes im
Kampfe mit den barbarischen Feinden zu entgehen. Durch Weltbrand wird
schließlich Ariman, das Prinzip des Bösen, zerstört. Die Wiedergeburt der



— 16 —

Sonne wurde am 25. Dezember gefeiert. So fanden sich so viele Ähnlichkeiten
mit dem Christentum, daß der Mithraskult von den Apologeten als eine
satanische N achäffung der kirchlichen Riten erklärt wurde. Der Mithrismus stellt
einen astrologischen Pantheismus dar. Im 4. Jahrhundert wollte er alle Götter
und Mythen in einer ungeheuren Synthese mit der damals herrschenden
Philosophie und Verfassung des Reiches zu einer neuen Religion vereinigen.
Er hatte zur Zeit der severischen Kaiser wahrscheinlich mehr Anhänger als das
Christentum. Caracalla baute ihm unter seinen gewaltigen Ihermen ein
ausnahmsweise großes Mithräum. Dem nachdenklichen Romfahrer hinterläßt auch
die alte Kirche St. Clemente einen tiefen Eindruck, weil sich unter dem Altarraum

des ältesten christlichen Baus, zwei Stockwerke unter der jetzigen Kirche,
ein Mithräum befindet, genau so, wie sich in der Seele des christlichen Abendländers

unter dem hochmoralischen Gewissen oder Überich, unter dem Ich, das
sich mit der gegenwärtigen Wirklichkeit auseinanderzusetzen hat, das triebhafte,
heidnische Es befindet, das immer wieder gebändigt und geopfert werden muß,
um nicht in die obern Schichten zerstörerisch einzubrechen und sie zu
überwältigen. Sehr oft fanden sich neben den Mithräen Wasserbecken oder Quellen.
Neben den Wassertaufen wurden aber auch Bluttaufen vorgenommen. Damit
hängt wohl zusammen, daß bei der wohl allgemein üblichen Bemalung der
Kultbilder eine dunkle, weinrote Farbe vorherrschte. Nicht nur Gewand und
phrygische Mütze des Gottes waren so bemalt, sondern auch der Stier, der Hund
und die beiden Begleiter Kaufes und Kautopates mit der erhobenen und
gesenkten Fackel, jener mit zuversichtlicher, dieser mit trauriger Miene, die beide
wohl nur als Abspaltungen des Mithras aufzufassen sind, denen ein geheimer
triadischer Charakter zukommt. Es sind quasi nur drei verschiedene Zustände
einer Person. Mithras als Stieropferer blickt in die Ferne mit einer ebenfalls
unverkennbar schmerzlichen Miene. Alle seine Darstellungen gehen auf einen
Bildhauer der pergamenischen Schule zurück, der den Gott nach dem Vorbild
der opfernden Nike am Tempel der Athene auf der Akropolis dargestellt hat.
Diese wiederum verkörpert nach einer Darstellung des Herakles mit der
Hirschkuh von Keryneia ein ungehemmtes Vorwärtsdringen. Die Vorbilder
stammen also aus dem 5. Jahrhundert v. Chr., das pergamenische Urbild aber
ist im f. Jahrhundert n. Chr. entstanden. Wer wird nicht durch diesen Gestaltwandel

der Götter, der nicht einmal vor ihrem Geschlecht Halt macht, an den
interessanten letztjährigen Vortrag von Kollege Voirol erinnert? Wenn wir
hören, daß die meisten Kultbilder drehbar waren, so daß im Verlauf der mystischen

Zeremonie das auf der Rückseite dargestellte Bild wahrscheinlich unter
allerlei geheimnisvollem Beleuchtungswechsel vorgezeigt werden konnte, so
werden wir nicht nur an moderne Drehbühnen erinnert, sondern könnten in
diesen Mechanismen sogar primitivste Vorläufer unserer Kinos sehen, die als

sogenannte „Traumkisten" ein ebenso unersättliches Bedürfnis des modernen
Kulturmenschen befriedigen müssen, wie der mithrische Höhlenzauber beim
Legionär an den Grenzen des Weltreichs und beim Händler und Sklaven in
seinen Hafenstädten und Handelsorten.

Der Schleier des Geheimnisses, der die mithrischen Mysterien deckt, wird
ein wenig gelüftet durch die Bilder, die man in Capua entdeckt hat. Auf dem
ersten findet sich der Einzuweihende gefesselt mit verbundenen Augen, hinter



— 17 —

ihm der Mystagog im weißen Gewand, vor ihm der Priester mit der Maske des
Mithra und drohendem Schwert. Auf dem zweiten Bild ist der Myste nackt
und knieend mit gebundenen Händen, die andern beiden Figuren ähnlich wie
im ersten Bild. Auf dem dritten Bild liegt der Myste nackt am Boden, auf seinem
Rücken eine Schlange tragend. Wahrscheinlich handelte es sich um
Scheinkämpfe, um Tapferkeitsproben recht primitiver Art, durch die wir einerseits
an die Initiationsriten der Primitiven, anderseits an jene V ersöhnungs-, Reini-
gungs- und Sühnevorschriften erinnert werden, durch die der Wilde nach der
Tötung seines Feindes sich vor dessen Todesdämon, der sich rächen möchte, zu
schützen suchte. Nach Jung sind die astronomischen Beigaben des Mithraskultes
etwas Sekundäres. Die ursprünglichen Göttervorstellungen, die einen primitiven
Wiedergeburtszauber verkörperten, wurden in den Himmel projiziert. Bei
der Taufe fanden allerlei abergläubische Gebräuche statt; die Jünglinge, die
sie überstanden hatten und aus der Höhle zurückkehrten, waren wie der
Sonnengott zu einer neuen Zeit geborene, die den Tod überstanden hatten, und
insofern Unsterbliche. Die Stieropferszene bezieht sich zunächst auf den
Sonnenlauf. Stierkopf und Skorpion sind die beiden Äquinoktialzeichen. Aber im
Stier opfert der göttliche Held auch seine tierische Natur und gewinnt durch
ihre Überwindung die Strahlenkrone des Sonnengottes. Bereits etwas asketisch
angehaucht, erlangt er die Überwindung der Mutter nicht durch archaische
Überwältigung, sondern durch Verzicht, durch Opferung seines Wunsches.
Daher auch der schmerzlich-ekstatische Gesichtsausdruck, der Ausdruck der
Sentimentalität, die verdrängte Brutalität bedeutet.

Versuchen wir von dieser Beseelung des Mithrismus aus noch eine Erklärung

der obersten Gottheit, des Atcîiv. Er ist das Idealbild des Mithrasmysten,
das die Macht und Kraft des Löwen mit der Geschwindigkeit des Adlers, das

Szepter des Königs und den Schlüssel besitzt, der alle Pforten zur Seligkeit
und zum siebenten Himmel der Ewigkeit öffnet, aber er ist auch umwunden
und gefesselt von der Schlange der Angst vor der Rache und Wiedervergeltung
der erschlagenen Feinde, von der Furcht vor Strafe für verbotene Wünsche
nach inzestöser Lust.

Es wäre paradox, den römischen Legionär, der ein Weltreich eroberte und
durch Jahrhunderte erfolgreich verteidigte, mit diesen Darlegungen zum Angst-
neurotiker stempeln zu wollen. Aber seitdem Freud 17) mit seinem Werke über
Totem und Tabu, entstanden in Rom im Jahre 1913, unsere Aufmerksamkeit
auf so viele Parallelen im Seelenleben zwischen den Primitiven und den modernen,

nervösen Kulturmenschen gelenkt hat, und seitdem wir selber anläßlich
der Mobilisation unserer Armee haben feststellen können, wie vielfach durchsetzt

auch unsere Truppen von allen möglichen Formen von Neurosen und
Psychopathien waren, so daß es zuerst eines erheblichen Ausmerzungsprozesses
bedurfte, um die psychische Gesundheit der gesiebten Truppe zu gewährleisten,
wird eine gewisse Neurotisierung auch des Römerheeres in den Jahrhunderten
nach Beginn unserer Zeitrechnung nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen
sein, und werden wir annehmen dürfen, daß gerade die Soldaten, die im Mithra-
kult einen Familienersatz und durch die Askese, die Weihen und ihre
Tapferkeitsproben einen Schutz und Halt suchten, von nervösen Ängsten geplagt
wurden.



— 18 —

Es ist eine alte Erfahrung, daß der Mensch nicht nur in der Religion sich
solche Bindungen seiner Ängste sucht, sondern daß er, um diese zu vergessen,
vielfach zum Becher greift und dabei trunksüchtig wird. Dem Problem dieser
Sucht sind wir seit Jahrzehnten nachgegangen. Bei der Erforschung der
historischen oder, wenn Sie wollen, archäologischen Grundlagen stießen wir einmai
auf die Darstellung des trunkenen Noah auf dem ersten nördlichen Chorfenster
der Klosterkirche, wo eindrücklich gezeigt wird, daß das alte Testament die
verschiedenen Schicksale der Menschenrassen von der Trunksucht eines
Patriarchen in grauer Vorzeit ableitet, wobei ein tiefer Sinn des Mythos gewiß
auch darin liegt, daß gerade der jüngste Sohn und dessen Nachkommen am
meisten unter dem väterlichen Fluch zu leiden haben. Erinnern wir uns neben
dieser Exhibitionsszene an eine nicht minder eindrückliche, die im 19. Kapitel
des 1. Buch Moses 31-36 geschildert ist. Lot befindet sich mit seinen beiden
Töchtern auf der Flucht aus dem völlig vernichteten Sodom und Gomorrha,
allein übrig geblieben, und rastet mit ihnen in einer Höhle. Sie geben ihm Wein
zu trinken und schlafen bei ihm. „Und sie legten sich zu ihm, und er wurde es
nicht gewahr, und also wurden die beiden Töchter schwanger von ihrem Vater."
Von den Söhnen, die diesem Inzest entsproßten, stammten die Moabiter und
Ammoniter, götzendienerische Nachbarn des auserwählten Volkes,
minderwertige, von ihm unterworfene Stämme.

Aus dem 1919 erschienenen Werke von Prof. Dr. S. Loeschcke la) über die
Lampen aus Vindonissa, in dem zum erstenmal eine größere Gruppe von
Kleinfunden des Lagers monographisch bearbeitet wurde, sind auf einer Tafel
die erotischen Ampelbilder zusammengestellt. Daß sich unter den mannigfachen
plastischen Szenen, mit denen fast jedes dieser Lämpchen verziert war, auch
solche geschlechtlichen Inhalts fanden, erscheint weiter nicht verwunderlich;
warum sollte der Legionär daran sich nicht ebenso ergötzt haben, wie an
Kampfszenen oder an der Darstellung von Göttern, Helden und Tieren? Wenn
wir aber die Zusammenstellung dieser erotischen Bilder genauer betrachten, so

fällt uns auf, daß unter den 15 Darstellungen sich nur eine einzige findet, auf
welcher das normale Symplegma abgebildet ist, auf allen übrigen finden sich

perverse Stellungen, zum Teil sodomitische Akte. Ich habe aus dieser
Eigentümlichkeit, welche zeigt, daß der Legionär an solchen Perversitäten besondere
Freude hatte, den Schluß gezogen, der vielleicht auf den ersten Blick etwas
gewagt erscheint, daß im 1. lahrhundert n. Chr. in Helvetien unter den damaligen

Legionären die Trunksucht herrschte. Dieser Schluß ist durch die
Forschungen des ehemaligen Hofmeisters von Königsfelden, Franz Ludwig von
Haller, der am Anfang des 19. Jahrhunderts ein Werk über Helvetien unter den
Römern 19) herausgab, bestätigt worden. Er zitiert nämlich ein Edikt des Kaisers

Domitian, der in den J ahren 81-96 regierte, das den Helvetiern und Galliern
den Weinbau untersagte. Er habe nicht ohne Grund geglaubt, die öfters
vorkommenden Verschwörungen bei den in Gallien liegenden Legionen seien meist
beim Wein und bei den Trinkgelagen ausgesponnen worden Neuere Forschungen

20) haben ergeben, daß in Vindonissa speziell auch der phrygische Weingott
Sabazius verehrt wurde.

Schon kurz nach der Gründung unserer Gesellschaft wurden am Ende des

letzten Jahrhunderts Teile von Thermen auf der Breite aufgedeckt, deren



— 19 —

eigentliche Bestimmung man aber damals nicht erkannte 21). Es dauerte über
50 Jahre, bis man durch erneute Versuchsgräben in unmittelbarer Nähe der
früheren Grabungsstelle den erstaunlichen Umfang und die Bedeutung der
Badeanlage erfaßte und durch Vergleichung mit anderen römischen Thermen
in Italien und den Provinzen sich ein Bild vom Betrieb und Zweck dieser
Baulichkeiten machen konnte. Das Studium der alten Literatur darüber, von
Krencker zusammengestellt22), ergibt, daß der Badende beim Besuch der Therme
einen bestimmten Rundgang einzuhalten hatte, der bezweckte, den Körper auf
die günstigste Weise von allen unreinen, schädlichen Stoffen zu befreien. Nach

"¦as»*

•r\

\*8y
**. ~

.*-•¦

tfü •*.

Abb. 8. Caracallathermen in Rom.

der Lehre von den Humores oder Säften, welche die aniike Medizin seit Hippo-
krates beherrschte und den daraus abgeleiteten Vorschriften des Galen mußte
durch das Warmluftzimmer, dann das warme Bad, dann das kalte Bad, dann
das Schwitzen der Heilprozefi so vor sich gehen, daß durch die Wärme die
Stoffe im ganzen Körper gelöst, ihre Ungleichheiten ausgeglichen, die Haul;
aufgelockert und das Unreine entleert wurde, durch das Warmbad heilsame
Feuchte in die trockenen Teile des Körpers gebracht, durch das kalte Bad dieser
abgekühlt, die Hautporen geschlossen, die Kräfte gestärkt und durch das
Schwitzen schließlich der Körper ohne Abkühlung entleert werden mußte.

Auffällig ist beim Vergleich der Rekonstruktion der alten Thermen die
Ausweitung der Wandflächen zu gewaltigen Nischen mit Halbkuppeln, die
Anordnung großer Kuppelräume, die spärliche Beleuchtung durch oft nur ganz
kleine Schlitze und die Bemalung mit vorwiegend roten Malereien, wie sich
das auch in den Thermen von Vindonissa nachweisen läßt, was damit erklärt
wurde, daß dadurch die Fleischfarbe des Badenden gehoben werde. Die meist
symmetrische Anlage der zivilen Bäder rührt daher, daß sie für Männer und
Frauen zugleich errichtet wurden mit strenger Scheidung der Geschlechter.
Später badeten aber Dirnen und Blaustrümpfe mit den Männern.



— 20 —

Daß in den römischen Bädern Asklepios, der Heilgott, und Hygieia, die
Göttin der Gesundheit, verehrt wurden, beweist, daß die Thermen ursprünglich
hygienischen und therapeutischen Zwecken dienten, und daß auch auf diesem
Gebiete die Kultur Griechenlands zum Vorbild gedient hatte. Die in den
Heilbädern Pergamon, Kos und Epidauros zwischen 1920 und 1950 durchgeführten
ausgedehnten Grabungen, über die zum Teil in unserer Gesellschaft Prof. P.
Schazmann23) referiert hat, ergaben ein anschauliches Bild von der
eigenartigen Verbindung von seelischer Behandlung mit VVasserheilkünsten, die an

g '*-
»

' ¦•• '¦"' ¦>¦ Î
*

_> ___
^-...\„. ¦'•. Vs' -__-__¦!

""-. 7^77- 7': ¦

7':' S*f* ,~y-
\* /

" ' ' '•* W » - ï,',*,* •*•_ - _«__K__i__P
_¦_¦¦_____¦ «__&»: .-»-»e" :3__| _¦ __»¦.;-* -• 1 ~

—p.-.*. '.,J_W__>^___I __n___M' "**""*e 5__r __i W^^^^-^ v rt>_:>J____S:J -.-il Jffjr ' / jW' jà_^n^3
____!___»'.?__ '>:?¦- I *' ,1© ' ' Wà
__L-*>* _ M<iwB fi ji- TB» <iiw______i n* ___I99^»rSÉ ¦2yii;5^ _________

-3
w^fll ^mbI 1 T__$sn* «ä» I ___ ¦ __ ^^ *j____

_^__ m ^mJFrL^ ______
*SwlM

Abb. 9. Mithräum von St. demente.

diesen Stätten zustande gekommen waren, und der Vergleich mit heutigen
Heilprozeduren bewies einerseits, wie weit die allen Kulturvölker, vor allem
die Griechen, schon in die Erkenntnisse der wichtigsten Zusammenhänge
eingedrungen waren, und wie wir Epigonen aus diesen Erkenntnissen eine Bestätigung

für unser eigenes Handeln gewinnen können. R. Lierzog 24), der das Askle-
pieion in Kos ausgraben half und das in Epidauros besuchte, hat einleuchtend
gezeigt, wie die religiöse Propaganda für die an diesen Orten vorgenommenen
Wunderheilungen vorbildlich wurde auch für fremde Kulte, wie den der Isis,
des Serapis, und schließlich auch für die christlichen Wunderstätten. In Kos
und Pergamon wirkten Ärzte, in Epidauros dagegen sogenannte Symboloi, d. h.
berufsmäßige Traumdeuter, welche die während des Schlafes im Tempel
erlebten Träume auslegten und darnach einen Heilplan aufstellten, in dem neben
Wasserkuren Sportübungen, Heilgymnastik, Schröpfen, Aderlässe und Klystiere
zur Anwendung kamen. Die Inhaber dieser Heilstätten waren chthonische
gleich Erdgötter oder Dämonen; als Vermittler zwischen Ober- und Unterwelt

dienten Quellen und Schlangen. Wir werden dadurch an die Rolle der
Bäder und Schlangen im Mithraskult erinnert und sehen darin eine Bestätigung



— 21 —

für unsere Vermutung, daß auch dieser zur Heilung in seelischen und nervösen
Nöten benutzt wurde.

Schon im alten Griechenland fanden Wallfahrten zu den Gnadenorten an
bestimmten Festen statt, bewährte Mittel zur Erzeugung von Massensuggestionen.

Die Asklepiosfeste in Epidauros mit gymnischen, hippischen und
musischen Spielen, allerdings mehr für Gesunde bestimmt, fanden alle vier Jahre
statt. Ein gewaltiges Theater mit 62 Sitzreihen, nach /. J. Bachofen zu den
schönsten Überresten alter Architektur gehörend, nahm die Schwärme dieser

r.
rmSi-

m
K -a'S

m- i 1^1 _|___

<LI

Abb. 10. Mithras opfert den Stier.

Pilger auf. Die Erschütterung durch Angst und Mitleid durch die Tragödie
bildete einen wesentlichen, propädeutischen Teil des Heilprozesses. Vor dem
Tempelschlaf fanden orgiastische Zeremonien statt, die offenbar ebenfalls zur
Lockerung des psychischen Gefüges dienten. Dionysos als tragischer Heilgott
hatte die Vorbedingungen zu schaffen für die apollinische Erkenntnis. Die
Beobachtung des Betriebs in modernen Wunderstätten wie Lourdes zeigt, daß da wie
vor Jahrtausenden noch die gleichen Motive und Zusammenhänge wirksam
sind. Die Wallfahrt zur heiligen Quelle und das Bad darin, resp. in der von ihr
gespeisten Felsenhöhle oder Therme bedeutet symbolisch eine Rückkehr in den
mütterlichen Schoß, die Heilung eine Wiedergeburt. Auch wenn diese in der
wunderbarsten Weise plötzlich aufzutreten scheint, stellt sie sich doch als ein
komplizierter und von vielen Voraussetzungen abhängiger Prozeß dar. Sie setzt
voraus den Willen zur Befreiung von der Krankheit, die ja häufig als willkommener

Schutz und Zufluchtsort vor den Ansprüchen der Welt und des Lebens

gar nicht aufgegeben werden will, — man denke nur an alle die Begehrungs-
Renten- und Kriegsneurosen -, sie setzt voraus einen Befreier und Mittler,
der die nötigen Einsichten womöglich durch eigenes Erleben erworben hat, den



— 22 —

Glauben des Kranken an ihn und seine Heilkraft, einen Glauben, der am
ehesten durch den suggestiven Eindruck einer gleich gesinnten Gemeinschaft
und eines wirkungsvollen Milieus ausgelöst und verstärkt wird. Sie setzt ferner
voraus den Glauben an die grollenden Götter, deren Zorn die Krankheit als
Strafe für Übertretung heiliger Gebote verursacht hat, und die durch ein Opfer,
das einen schmerzlichen A erlust für die eigene Persönlichkeit und eine Umwandlung

dieser bedeutet, versöhnt werden können. Sie setzt schließlich den Willen
des Kranken voraus, ein solches Opfer freiwillig und ohne Vorbehalt
darzubringen. Die Heilung besieht, sofern es sich um Neurosen und Psychosen handelt,

in einer Überwindung der dämonischen Triebe, die das Ich überfallen und
gefesselt haben, in ihrer Zähmung und Domestikation 25)-

¦

(¦"•^ ^i

fi
crnr

/ iiimiiiipiiti
¦M1

Abb. 11. Modell der Thermen von Vindonissa.

An der schweizerischen Psychiaterversaniinlung in Königsfelden im Jahre
1928, an welcher unser Präsident in einem Lichtbildervortrag über Vindonissa
meine Fachkollegen über unsere archäologische Arbeit orientierte, hielt der alte,
schalkhafte Vater Jörger, der seither verstorbene Direktor der Bündner Heil-
und Pflegeanstalt Waldhaus, eine humoristische Tischrede, worin er behauptete,
daß nach seiner Überzeugung die bisherige Forschung gehörig auf dem Holzweg
gegangen sei. Nicht ein Legionslager, sondern damals schon eine große
Irrenanstalt habe man ausgegraben, und die früher vorhandenen Mauern und Gräben
hätten dazu gedient, gefährliche Narren am Entweichen zu verhindern. Daß in
dieser ironisch gemeinten Übertreibung ein Körnchen Wahrheit steckte, bewiesen

die Ausgrabungen der Jahre 1935 und 1936, bei denen ein stattliches
Gebäude freigelegt wurde, in seinem Grundriß an die Anlage einer Zellcnabteilung
erinnernd, das durch die zahlreichen Funde an medizinischen Instrumenten als
Militärspital oder Valetudinarium 26) erkannt wurde. Durch die Munifizenz des
Bewahrers unseres Museums, Herrn Architekt Herzig, haben wir ein Modell
dieses rekonstruierten Spitals erhalten (vgl. Abb. 18).

Bei der Eindeckung dieser Grabung wurde von einem unserer Patienten
eine Bronzemünze entdeckt und mir überbracht, deren Untersuchung und Be-



— 23 —

Stimmung erwies, daß es sich um eine Spielmünze 27) handelte. Es muß wohl
angenommen werden, daß die römischen Legionäre, zum großen Teil aus
südlichen Gegenden stammend, in dem nebligen Klima, das am Zusammenfluß von
Aare, Reuß und Limmat vorherrscht, reichlich an Muskel- und Gelenkrheumatismen

erkrankten und daher immer wieder in einem erheblichen Prozentsatz
die Krankenzimmer des Militärspitals bevölkerten. Und womit haben wohl
diese an „Gsüchte" leidenden Soldaten ihre Zeit totgeschlagen zwischen den
warmen Bädern, die sie in der nahe liegenden Therme zur Heilung zu nehmen
hatten? Doch wohl mit Spielen.

Das Spiel hat aber nicht nur ihnen über körperliche Schmerzen und Langeweile

hinweggeholfen, sondern es hat auch eine wichtige Rolle in der
Psychotherapie, die wir bei unseren Anstaltspatienten durchführen. Freud hat einmal
festgestellt, daß die völlige Heilung nicht nur in der Wiedererlangung der
Arbeits-, sondern auch der Genußfähigkeit bestehe. Der Mensch ist ja nicht nur
lediglich ein Arbeitstier, und es genügt nicht, daß wir unsere Kranken wieder
zur regelmäßigen Betätigung anleiten, sondern wir müssen auch dafür besorgt
sein, daß sie ihre Freizeit vernünftig ausfüllen können und wieder lernen zu
spielen, wenn ihnen auch diese Fähigkeit durch die Krankheit verloren ging.
Nicht erst die modernen Diktatoren haben erkannt, daß Kraft durch Freude,
das Dopolavoro den Massen geboten werden muß, um sie mit der ihnen
zugemuteten Arbeitslast zu versöhnen, sondern schon die Massen der römischen
Großstädte forderten neben dem Brot die Zirkusspiele, und die Kaiser
bemühten sich, diesem Verlangen durch immer imposantere Kolossalbauten und
immer üppigere Spiele darin zu entsprechen. So ist es auch kein Zufall, daß
sich in nächster Nähe des Lagers das Amphitheater findet, und die Unmenge
von Darstellungen von Tierhetzen und Gladiatoren auf Ampeln, Münzen und
Plastiken beweist, einen wie großen Raum diese Spiele in der Gedankenwelt
des Soldaten einnahmen.

Wir können bei der Behandlung unserer Geisteskranken auch die Beobachtung

machen, daß der Weg zur gesundheitsfördernden Arbeit bei den einzelnen
über das Spiel führt, d.h. sie lehnen eine ernsthafte Beschäftigung anfänglich
strikte ab, lassen sich aber dazu verleiten, an Karten- oder Brettspielen
teilzunehmen, und mit der Freude an der Abwechslung des Spiels erwacht bei ihnen
allmählich auch wieder der Geschmack an einer regelmäßigen Betätigung, und
sie fangen an, wieder zu arbeiten. Wir können uns diesen scheinbaren Umweg
erklären, wenn wir daran denken, daß ja auch das Kind erst zu spielen anfängt
und erst aus dem Spiel sich zur Arbeit in Schule und Haus heranbildet.

Eine im Jahr 1941 innerhalb des Lagergebietes gefundene zierliche Bronzefigur,

ein Pantherweibchen, das mit der Tatze einen Schild mit dem Haupte der
Unheil abwehrenden Medusa hält, veranlaßte uns, das Thema des apotropäischen
Abwehrzaubers 28), der in der Antike und - man darf sich das ja nicht
verhehlen -, auch heute noch eine große Rolle spielt, etwas näher zu studieren.
Wir erinnerten uns daran, daß uns Dr. Simonett vor Jahren schon auf ein
groteskes, 1848 bei einer Ausgrabung in der Nähe der Thermen von Baden gefundenes

hermaphroditisches, mit tierischen Merkmalen ausgestattetes Bildwerk
aufmerksam gemacht hatte, das von den einen Forschern als Aequipondium
gleich Waagegewicht, von den andern aber als Apotropaion gedeutet wurde.



— 24 —

Wolters hat diese Figur als männlichen Unhold mit Gorgonenhaupt, als
Phobos, d. h. als einen Gott, der die Feinde mit Schrecken plagt und Sieg
verleiht, einen alten Kriegsgott, Sohn des Ares, später rcpòc §aóu.ova; xaì cpoßouc d. h.

gegen Dämonen und Ängste, also gegen Gespenster, aufgefaßt. Laur erklärte die
Statuette als das allerälteste Zeugnis vom Eindringen fremder religiöser
Vorstellungen ins aargauische Gebiet. Durch die Stilforschungen unseres Konservators

wurde wahrscheinlich gemacht, daß die Figur aus weit auseinanderliegenden

Epochen zusammengesetzt wurde, und eine von Ing. Matter veran-

__***

Abb. 12. Pantherweibchen mit Medusa aus Vindonissa.

lallte Analyse der Bronzemischungen hat diese Vermutung bestätigt. Wir sehen
also im Atropopaion von Baden ein sprechendes Beispiel für den Gestaltwandel
der Götter 29), auf den wir früher schon hinwiesen. Für den Glauben an das
Bestehen von Hermaphroditen oder Androgynen gibt es zwei Ursachen. Einmal
existieren in der Natur tatsächlich solche Zwitterformen, welche beim Normalen
fast immer den größten Abscheu erwecken, dann aber gibt es, wie Freud
festgestellt hat, beim Kind eine Altersstufe, wo es die Geschlechtsunterschiede noch
vernachlässigt und annimmt, daß alle Menschen, also auch die weiblichen
Personen, mit den Geschlechtsmerkmalen des Mannes ausgestattet seien. Eine
weitere Sexualtheorie des Kindes nimmt an, daß das Kind aus dem sich öffnenden

Nabel der Mutter komme, oder aus ihrem Bauch herausgeschnitten werde,
wie dem Wolfe im Märchen vom Rotkäppchen geschieht. Man kann nun die
Bronzefigur von Baden so auffassen, daß der Rehbock aus dem Leibe des

Zwitters herauswächst, entsprechend dieser zweiten Theorie, man kann sie aber
auch so deuten, daß die Figur auf dem Tiere reitet', und wir werden dadurch



— 25 —

an jene kindlichen Spiele erinnert, die sich alle um den Begriff des Steckenpferdes

gruppieren.
Im übertragenen Sinn wird der Ausdruck auf jene Betätigungen des

Menschen angewendet, die er neben seinen rein beruflichen und bloß spielerischen
betreibt, und in denen er gewisse Begabungen, die bei diesen ungenügend zur
Auswirkung kommen, zur Verwirklichung bringen kann. Der Mensch kann ja
nicht nur körperlich, sondern auch seelisch hermaphroditisch veranlagt sein,
und ein Maler, dem ich kürzlich von meinen diesbezüglichen Feststellungen
erzählte, hat mir sofort mit Bestimmtheit erklärt, daß jeder Künstler ein
Androgyn sei. Wenn wir von Konzeption gleich Empfängnis eines Kunstwerks,
von der Geburt desselben, von Musenkindern sprechen, geben wir ja nur dieser
Auffassung den sprachlich entsprechenden Ausdruck. Die männlichen und
weiblichen Anteile der künstlerisch veranlagten Seele verschmelzen in einem
Produktionsprozeß, aus dem sich dann das Kunstwerk entwickelt. Wir Psychiater

machen nun oft die Beobachtung, daß bei gewissen, vielfach schweren
Krankheitsprozessen der menschlichen Seele künstlerische Veranlagungen zutage
treten, die vorher beim Gesunden gar nicht oder nur in ganz bescheidenem
Maße festzustellen waren, und daß es durch Ermunterung und Pflege dieser
Talente gelingt, dem betreffenden Kranken wieder Freude am Dasein, einen
neuen Lebenszweck, Selbstvertrauen und Ziel und Halt zu verschaffen, an
dem sich die zerbrochene und zersplitterte Seele wieder aufzurichten vermag.
Darum ist es wichtig, daß wir in unseren Anstalten neben Beschäftigungs-
und Freizeittherapie auch den speziellen künstlerischen Begabungen unserer
Kranken die Möglichkeit zur Betätigung verschaffen. Es handelt sich, wenn Sie
wollen, um eine Art Apotropaion, um Abwehrzauber gegen die Dämonen der
Verzweiflung, der Langeweile und des Müßiggangs, welche über die gelbe
Mauer hinein deren Insassen bedrohen, wie über die Stacheldrahlzäune eines

2 cm

Abb. 13. „Gesundheitsschuli" aus Vindonissa.



— 26 —

Kriegsgefangenenlagers und wie wahrscheinlich zeitweise auch über die
Palisaden und Wallgräben manches Legionslagers.

Wie sehr sich der römische Soldat gegen Dämoneneinfluß zu schützen
suchte, das beweist neben den vielfach gefundenen Amuletten ja auch jene
verzierte Innensohle des Gesundheitsschuhs, die wir in der Lederpublikation
von August Gansser30) abgebildet sehen mit der Äskulapsschlange, die als

Abb. 14. Apollostatuette aus
Vindonissa.

Weiheakt an den Heilgott den Fuß gegen krankmachende Dämonen schützen
sollte.

Eine hübsche Bestätigung dafür, daß die schöpferische Begabung des

Künstlers auf einer Art seelischer Androgynie beruht, liefert die eigenartige
Statuette des Musengottes und -führers Apollos unseres Museums, die dem
Gotte unzweifelhaft weibliche Formen, vergrößerte Brüste, ein verbreitertes
Becken und bescheidene Genitalien gibt, so daß er als typischer Hermaphrodit
erscheint.

An der Sitzung des aargauischen Heimatverbandes am letzten Tage des

verflossenen Jahres in Brugg berichteten die Delegierten der Badener Gesellschaft

in bewegten Worten von den Schwierigkeiten und vergeblichen Kämpfen
um die Erhaltung der bekannten Isisinschrift, die an der alten Kirche von
Wettingen eingemauert ist31), was beweist, daß dort die vielnamige ägyptische



— 27 —

Göttin, die schließlich eine alles umfassende Weltgöttin wurde, und mit ihr ihr
Bruder und Gatte Osiris 32) in einem Tempel verehrt wurde. Ungefähr gleichzeitig

mit dem Kultus des Mithras, von dem sich ebenfalls sichere Spuren in
Aquae finden, drang diese Religion in unsere Heimat ein. Statuetten des Götterpaares

fanden sich auch im Wallis, in Aventicum, in Bern und andern Orten.
Der Mythus der beiden ägyptischen Gottheiten ist uns von Herodot und
Plutarch überliefert und vielfach gedeutet worden, so auch von C. G. Jung.
Nach Frazer ist Osiris die volkstümlichste aller ägyptischen Gottheiten und als
Getreidegott zu deuten. Er habe bei seinem Volke, das vorher dem Kannibalismus
fröhnte, den Getreidebau eingeführt. Sein Bruder Seth stiftete dann gegen ihn
eine Verschwörung an, in der er getötet und auf Veranlassung des feindlichen
Bruders in Stücke gerissen wurde, die dieser weitherum auf den Boden streute.
Isis, die Schwester und Gattin, begrub jedes Glied, wo sie es fand. Voll Mitleid
mit ihrem Kummer sandte der Sonnengott Ra den schakalköpfigen Götterboten
Anubis vom Himmel herab, der mit Hilfe von Isis und ihrer Schwester
Nephtys den zerstückelten Leichnam zusammenfügte, in Leinen hüllte und so

zur ersten Mumie machte. Diese wurde dann von Isis wieder belebt und
herrschte von da an als König und Richter der Toten in der Unterwelt. Seither
wurde bei jedem ägyptischen Begräbnis eine Darstellung des göttlichen Mysteriums

vollführt, jeder Verstorbene wurde so zu Osiris. Es wird von Frazer
darauf hingewiesen, daß Dionysos, der ja auch zerstückelt wurde, in vielen
Punkten dem Osiris gleicht, daß ferner alle Sagen vom thrakischen Orpheus, von
Lykurgos, dem König der Edonier, vom norwegischen König Halfdan, dem
Schwarzen, vom Zauberer Legera, dessen Totem der Sago war, in New Guinea,
auf einen weit verbreiteten Brauch deuten der Zergliederung eines Leichnams
eines Königs oder Zauberers und der Beerdigung der Teile in verschiedenen
Teilen des Landes, um Fruchtbarkeit des Bodens und vermutlich auch von
Mensch und Tier zu bewirken.

An diesen Mythos und seine Deutung wurde ich durch die eigenartigen
Umstände des Todes eines ehemaligen Patienten von Königsfelden erinnert, der
sich im Herbst 1941 ereignete, und der mir die Richtigkeit der Behauptung von
Eliasberg 33) bewies, daß Taten, die wir heute als Verbrechen werten, sehr oft
alten Kulthandlungen entsprechen.

Im Herbst 1935 wurde uns ein damals 25jähriger Knecht zur Begutachtung
überwiesen, nachdem er seine um 4 Jahre ältere, wegen Schwachsinns in einer
Pflegeanstalt versorgte Schwester durch drei Revolverschüsse und drei Stiche
mit einem Tranchiermesser in die Brust ermordet hatte. Er erwies sich als ein
schwerhöriger, schwachsinniger, zur Trunksucht geneigter, deprimierter
Schizophrener und mußte als unzurechnungsfähig erklärt und zur dauernden
Internierung empfohlen werden. Auf Gesuch der Heimalsgemeinde kam er nach
4jährigem Aufenthalt in Königsfelden zwecks Verringerung der Kosten in eine
Pflegeanstalt, von wo er wiederholt Entlassungsgesuche an die Behörden richtete,

die auf unseren Rat abgewiesen wurden. Hatte doch der Patient gedroht
und beabsichtigt, noch eine jüngere Schwester, die ebenfalls schwachsinnig
und versorgt war, ebenfalls umzubringen. Nach der Abweisung des dritten
Gesuchs entwich der Patient aus der Anstalt und warf sich in ihrer Nähe unter
den Frühzug; bis auf die Schuhe entkleidet, ließ er sich von der Lokomotive



— 28 —

köpfen. In seinen Kleidern fand man einen Abschiedsbrief, in dem er gestand,
vor 7 Jahren einen älteren Bruder erschossen und versucht zu haben, ihn zu
zerstückeln, und worin er verlangte, daß man auch seinen Leichnam in 50 Stücke
schneiden und diese dann verlochen solle. Den Bruder habe er umgebracht,
weil er ihm nicht helfen wollte, die beiden Schwestern zu töten und jede in
10 Stücke zu schneiden. Die Polizei fand dann das Skelett des ermordeten
Bruders am genau angegebenen Orte mit den Spuren eines Kopfschusses. Die
Tat unseres Patienten erwies sich in verschiedener Beziehung als interessant.
Sie wies nicht nur rückwärts in die Vergangenheit des alten Mythos von der
Zerstückelung des Getreidegottes Osiris durch seinen Bruder Seth, sondern auch
vorwärts, nicht etwa nur im Sinne der modernen Bestrebungen eines großen
Reiches, durch Vernichtung lebensunwerten Lebens seine Rasse zu verbessern, für
welche der kretinoide Schlächter seiner Geschwister ja als leuchtendes Vorbild
hingestellt werden könnte, sondern wir möchten ihn insofern als Vorläufer einer
bessern kommenden Zeit hinstellen, als sein Schuldgefühl ihn gezwungen hat.
Bekenntnis abzulegen, und sein Gewissen ihn veranlaßt hat, das eigene Ich als
Strafopfer darzubringen für seine Untaten. Selbstbestrafung aber macht Strafen
überflüssig, und unser Mörder und Selbstmörder läßt uns einen Blick tun in
eine Welt, in der keine Zuchthäuser mehr notwendig sein werden.

Bei meinen Nachforschungen nach Parallelen zum Osirismythos bin ich auf
wohl uralte Brauchtümer in unseren Gegenden gestoßen, wobei im Frühling
Strohpuppen, die offenbar Dämonen des fliehenden Winters bedeuten,
zerstückelt, zersägt oder verbrannt werden. Denken Sie an den Böögg im Zürcher
Sechseläuten, der ja dieses Jahr sogar ertränkt worden ist! Der Kampf gegen
diese Dämonen ist, soviel wir sehen, auf der ganzen Welt eng verbunden mit
dem Maskenwesen und -zauber. Der Maskierte trägt dabei die Maske des

Dämons, und indem er sich in den Kämpfen und Kultspielen mit ihm identifiziert,

reagiert er einmal die Furcht ab, die er vor ihm empfindet, wie das schon
das kleine Kind tut, indem es mit „Wauwau" den Hund mimt, vor dem es sich
geängstigt hat; er sucht ferner die Kräfte, die er dem Dämon zumutet, durch
seine Nachahmung zu gewinnen und für sich statt gegen sich nutzbar zu
machen. Das Fundament des Maskenwesens aber ist, wie das Karl Meuli3>)
in seinem anregenden und aufschlußreichen, reich illustrierten Werke über
Schweizer Masken und Maskenbünde richtig erkannt hat, der Ahnenkultus. So
lautet sein Motto: Sterben heißt, eine Maske sein, denn das ist nur die Maske
eines Menschen, der nicht das Leben eines Menschen hat (Shakespeare). Die
Seelen der verstorbenen Ahnen wandeln sich in jene gefürchteten Dämonen,
die man mit allen Mitteln an der Rückkehr zu hindern sucht, denen man daher,
wie Simonett35) bei der Untersuchung der Gräberfelder im Tessin wieder neuerdings

festgestellt hat, alles ins Grab mitgibt, dessen sie zur ungestörten Fahrt
ins J enseits bedürfen. Beim Römer hat diese Furcht eine Form angenommen, die
dem Sinne für Ordnung und Autorität des Welteroberers entspricht. Er zeigt
seine Verbundenheit mit den Ahnen in den Bestattungszeremonien, wo die
Wachsmasken derselben vorausgetragen, oder von Maskenträgern dargestellt
werden 38).

Das kultische Maskenwesen ist auffallenderweise in überwiegendem Maße
Sache der Männer. Bei uns in der Schweiz sind es vielerorts die sogenannten



— 29 —

Knabenschaften, die die Maskenzüge und -feste im Frühling veranstalten und
durchführen. Nach Meulis Auffassung sind Männerbünde ein besonderes
Zeichen der meist mutterrechtlich organisierten Ackerbaukulturen. Wahrscheinlich

dienten diese Geheimgesellschaften dazu, sich den vorherrschenden Frauen
gegenüber Geltung zu verschaffen und selber eine Tyrannis über nicht
Eingeweihte, Frauen, Kinder und Sklaven zu gewinnen. Die Masken können auf
mannigfache Weise die Totengeister gegenständlich machen. Oft geben sie
überraschend treu die Züge eines bestimmten Verstorbenen wieder, oft stellen sie
auch deren Krankheiten dar, vor denen man sich zu schützen sucht, oft handelt

.-..:

fli
Abb. 15. Masken des 'Trauer- und des Lustspiels.

es sich um Darstellung von Tieren oder doch theriomorphen Larven, durch die
auf einen uralten Totemkultus, der ja wieder mit dem Ahnenkult zusammenhängt,

hingewiesen wird. Zu diesen tierhaften Fratzen gehören ja auch die
Masken, die auf den griechischen und römischen Bühnen getragen wurden, und
die bei den Aufführungen im rekonstruierten Theater in Äugst eine glanzvolle
Auferstehung gefeiert haben. Sie erinnern uns daran, daß das antike Theaterwesen

letzten Endes auf die Bocksspiele zu Ehren des Dionysos zurückgehen,
aus denen sich die Tragödie entwickelt hat, des Gottes, der wie Osiris in
Stücke gerissen wurde. Wir dürfen wohl annehmen, daß die traurige Maske,
die wir so vielfach abgebildet sehen, letzten Endes den leidenden, der Vernichtung

nahen Gott oder den sterbenden, vor den Todesqualen sich ängstigenden
Menschen, die heitere aber den wieder auferstandenen Gott oder den der
Unsterblichkeit gewissen Menschen darstellt.

Damit wäre der Kreis, der uns vom Grab unseres J ohann Baptist Erne zum
Totenkult der Alten führte, geschlossen.

Wenn es mir gelungen ist, Ihnen zu zeigen, wie mannigfaltig die Fäden
sind, welche Archäologie und Psychopathologie verbinden, und wie viele
Anregungen die eine Wissenschaft der andern zu geben vermag, so erscheint mir
der Zweck meines Vortrages erfüllt zu sein.



— 50 —

Schrifttum.

1) Stephan Zweig. Die Welt von gestern. Stockholm 1942, S. 217.

2) Gesellschaft Pro Vindonissa, Jahresbericht 1913/14, S. 9.

3) Dr. F. Müller. Caesarenportraits. 5 Bände. Verlag W. de Gruyter. Berlin 1914,

1924, 1927.

*) W. Schulte. Die anfallsprovozierende Wirkung ungewohnten Schlafentzuges,
M.M.W. 91, Jahrg. 1944, S. 1.

5) V. Hentig. Über den Caesarenwahnsinn. Die Krankheit des Kaisers Tiberius.
München 1924.

6) Hanns Sachs. Bubi. Das Leben des Caligula. Int.psa Verlag. Wien 1935.

7) Kannegießer. Die Pathographie der Julisch-Claudischen Dynastie. Arch. f.
Psychiatrie und Nervenkrankheiten, Bd. 53, IV.

8) F. Nietzsche. Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik. Ges. Werke,
Bd. 1. Verlag Naumann, Leipzig 1906, S. 98-100.

9) Dr. Th. Eckinger. Der Pan von Vindonissa. Festgabe für Hugo Blümner,
Buchdruckerei Berichthaus, Zürich 1914.

10) Von Felszeghy. Panik und Pankomplex. Imago, Bd. 6, Wien 1920.

J1) II. Hedinger. Die tierische Fluchtreaktion in vergleichend psychologischer
Betrachtung. Schw. Arch. f. Neurol, und Psychiatrie, Bd. 53, S. 151.

12) Grabungen der Gesellschaft pro Vindonissa im Jahre 1908. Anz. f. schw.
Altertumskunde N. F., Bd. Xf, H. 1, S. 24-26.

13) F. Cumont. Die Mysterien des Mithra. Ein Beitrag zur Religionsgeschichte der
Kaiserzeit. Autor, deutsche Ausgabe von C. Gehrich. 3. Aufl. B. C. Teubner L. 1923.

14) Joh. Leipoldt. Die Religion des Mithra. Bilderatlas zur Religionsgeschichte.
15. Lieferung. Verlag A. Deichert, Leipzig 1930.

15) C. C. Jung. Wandlungen und Symbole der Libido. Verlag Deutikc, Wien 1912.

16) Ch. Simonett. Die geflügelten Löwen aus Äugst. Schriften des Instituts für Ur-
und Frühgeschichte. Basel 1944.

1T) S. Freud. Totem und Tabu. Ges. Sehr., Bd. X, S. 53.

18) S. Löschcke. Lampen aus Vindonissa. Ein Beitrag zur Geschichte von Vindonissa
und des antiken Beleuchtungswesens. Verlag Beer & Co., Zürich 1919, Taf. VIII.

lu) F. L. von Haller. Helvetien unter den Römern. 2 Bände. Typ. Buchhandlung,
Bern 1811, 1812.

20) Felix Stähelin. Die Schweiz in römischer Zeit. Verlag B.Schwabe, Basel 1931,
S. 513.

21) R. Laur-Belart. Die Erforschung Vindonissas unter S. Heuberger. Argovia,
Aarau 1931, Bd. Vlîî, S. 6.

22) D. Krencker. Die Trierer Kaiserthermen. Ausgrabungsbericht und grundsätzliche
Untersuchungen römischer Thermen. Verlag Filser, Augsburg 1929.

23) P. Schazmann. Die Ausgrabungen in Pergamon. Ges. pro Vindonissa,
Jahresbericht 1930/31, S. 1.

24) R. Herzog. Die Wunderheilungen von Epidauros. Ein Beitrag zur Geschichte der
Medizin und der Religion. Philologus. Snppl. Bd. XII, IL 3, Verlag Dietr., Leipzig 1931.

23) A. Kielholz. Rätsel und Wunder der Heilung. Imago, Bd. XX, H. 2, 1934.

2e) Ch. Simonett. Vindonissa. Valetudinarium und Kasernen. Anz. f. Altertumskunde,

Bd. 39, Heft 2/3, 1937.

27) A. Kielholz. Eine Spielmünze aus dem Militärspital von Vindonissa. Seh. M. W.,

Jahrgang 1937, S. 294.

25) Das Apotropaion von Baden. Ein Beitrag zur Psychotherapie in der Anstalt.
Mon. Sehr. f. Psychiatrie und Neurologie. Vol. 107, H. 1/2, 1943.



— 51 —

20) L. Ziegler. Gestaltswandel der Götter. Verlag O. Reichl, Darmstadt 1922.
30) August Gansser. Das Leder und seine Bearbeitung im röm. Legionslager Vindonissa.

Verlag E. Birkhäuser, Basel. S. 72, Abb. 48, 1942.

31) Ivo Pfyffer. Aquae Helveticae. Buchdruckerei Wanner, Baden 1932, IV, S. 5.

32) A. Kielholz. Der zerstückelte Osiris. Ein kriminologischer Beitrag zu seinem
Mythos. Schw. Zeitschrift f. Psychologie, H. 4, S. 241, 1943.

33) W. Eliasberg. Rechtspflege und Psychologie. Verlag C. Heynianns, Berlin 1935,
S. 75.

34) K. Meuli. Schweizer Masken und Maskenbräuche. Atlantisverlag, Zürich 1945.
33) Ch. Simonett. Tessiner Gräberfelder. Monographien zur Früh- und Urgeschichte

der Schweiz. Bd. Iff, Verlag E. Birkhäuser, Basel 1941.
36) F. Klingner. Römische Geisteswelt. Verlag Dietrich, Leipzig, 1943. S. 66,

Blütenstaub aus dem römischen Schutthügel
von Vindonissa bei Brugg (Aargau).

von Werner Lüdi, Zollikon/Zürich.

Der gewaltige Abfallhaufen, der von der römischen Legion in Vindonissa
aufgeschüttet worden ist und eine so außerordentlich reiche Ausbeute von
Gebrauchsgegenständen aller Art aus einer geschlossenen Periode der
römischen Besiedelung unseres Landes lieferte, hat den großen Vorzug, genau
datierbar zu sein. Er entstand nach einer Mitteilung von Prof. Dr. R. Laur-
Belart in der zweiten Hälfte des ersten Jahrhunderts unserer Zeitrechnung,
wobei die Aufschüttung dem Anscheine nach zuerst langsam und später schnell
erfolgte, verbunden mit der Umschüttung älterer Materialien (vgl. auch R. Laur-
Belart im Lit.-Verz.).

E.Neurveüer hat die pflanzlichen Reste in diesem Abfall bestimmt und
darüber zu verschiedenen Malen geschrieben. Im Jahre 1927 zählt er 94 verschiedene

Arten auf, zum größeren Teile als Samen oder Samenteile erhalten. Reichlich

fanden sich auch Hölzer, denen Neuweiler 1942 seine besondere Aufmerksamkeit

zuwendete und 94t Stücke bestimmte, die sich auf 20 verschiedene
Holzpflanzen-Arten verteilen.

Es schien uns von Interesse zu sein, diese Ablagerungen auch auf ihren
Gehalt an Pollen zu untersuchen, um womöglich ein genau datiertes
römerzeitliches Pollenspektrum zu erhalten. Bis jetzt fehlen uns leider solche aus der
Schweiz trotz der vielen in Erforschung begriffenen römischen Fundstellen
beinahe völlig. Herr Prof. Laur-Belart war so freundlich, mich am 15. August
1941 zum Abfallhaufen zu begleiten, aus dem ich 10 Materialproben entnahm,
die sich von unten bis oben auf eine senkrechte Höhe von etwa 8 m verteilten.

Die Proben wurden zuerst getrocknet, später zur Untersuchung mit
Flußsäure aufgeschlossen und auf ihren Fossilgehalt geprüft. Der Pollengehalt

war gering und ungleich verteilt, im allgemeinen in den tieferen Schichten
größer und gegen oben hin abnehmend. Die obersten Proben ergaben beinahe
nichts, was vielleicht mit der rascher erfolgten Aufschüttung im Zusammenhange
steht. Doch ist ein ungleichmäßiger und auch ungleichartiger Pollengehalt schon


	Archäologie und Pyschopathologie

