Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 55 (2000)

Heft: 1

Artikel: Fur eine Verunsicherung des geographischen Blicks : Bemerkungen
aus dem Zwischen-Raum

Autor: Lossau, Julia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-872304

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-872304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fiir eine Verunsicherung des geographischen Blicks Julia Lossau

23

Fiir eine Verunsicherung des geographischen Blicks: Bemerkungen aus dem

Zwischen-Raum

Julia Lossau, Bonn

Der Lattenzaun

Es war einmal ein Lattenzaun,
mit Zwischenraum, hindurchzuschaun.

Ein Architekt, der dieses sah,
stand eines Abends plotzlich da --

und nahm den Zwischenraum heraus
und baute draus ein grofies Haus.

Der Zaun indessen stand ganz dumm,
mit Latten ohne was herum,

ein Anblick griflich und gemein,
drum zog thn der Senat auch ein.

Der Architekt jedoch entfloh
nach Afri -- od -- Ameriko.

(Christian Morgenstern)

1 Einleitung

Die Ereignisse im Galgenlied von CHRISTIAN MOR-
GENSTERN verweisen auf die Irritationen, die auftreten
konnen, wenn die Aufmerksamkeit auf etwas gelenkt
wird, was «normalerweise» nicht weiter reflektiert
wird, sondern schlicht und einfach (da) ist — und wenn
es sich dabei um den Zwischenraum eines Lattenzauns
handelt. Irritationen dieser Art ist auch der vorlie-
gende Beitrag gewidmet. Denn im folgenden soll irri-
tiert und verunsichert werden, sollen sicher geglaubte
Strukturen hinterfragt und soll das, was auf einen
ersten — den geographischen — Blick «ganz alltiglich»
und gewohnt erscheint, als bemerkenswert ausgewie-
sen werden. Daran kniipft sich die Vorgabe, die «Ord-
nung der Dinge» nicht auf den Punkt oder besser: auf
den Begriff zu bringen, sondern aufzuzeigen, daf3 alles
auch ganz anders sein kdnnte.

Wenn dies die Vorgabe ist, dann liegt es auf der Hand,
dal3 die Ausfithrungen geradewegs in ein Dilemma
filhren. Denn dann mul3 einerseits verunsichert werden,;
d. h. es darf nicht auf den Punkt gebracht, nicht iden-
tifiziert und nicht fixiert werden. Andererseits aber
besteht die Notwendigkeit, genau das zu tun — und sei
es nur, um die Ausfilhrungen verstédndlich und nach-
vollziehbar zu gestalten. In diesem Dilemma deutet
sich bereits das erste Anzeichen eines Zwischen-

Raums an — eines Zwischen-Raums, der sich auftut in
der Kluft zwischen Kontingenz (d. h. der Notwendig-
keit des «Anders-Sein-Konnens») einerseits und der
Bewegung eines Abschlusses andererseits.

Dieses Dilemma ist es denn auch, das den folgenden
Ausfithrungen zugrunde liegt. Es kann als charak-
teristisch fiir das Denken des Postkolonialismus
gelten. Dabei handelt es sich um einen urspriinglich
literaturwissenschaftlich geprédgten Ansatz, der sich
wiederum im Spannungsfeld von postmodernen/
poststrukturalistischen Perspektiven einerseits und
marxistischen Perspektiven andererseits bewegt. Schon
diese kurze Charakterisierung 146t ahnen, daf3 das
postkoloniale Denken als widerspenstig bezeichnet
werden kann. Und in der Tat: Der Postkolonialismus
liegt quer zu den konventionellen Disziplingrenzen
und vereint unter seiner Uberschrift eine groBe Zahl
unterschiedlicher Perspektiven. Diese Zahl ist so grof3,
daf} es angemessen scheint, den Singular bereits in der
Einleitung zu streichen und im folgenden nur noch
von den Postkolonialismen zu sprechen.

Was die Vertreterinnen und Vertreter der Postkolonia-
lismen bei aller Differenz allerdings zu einen scheint,
ist ihre Sensibilitat fiir Fragen der Geographie. Doch
wihrend die postkoloniale Kritik ein ganz entschie-
denes Interesse am Denken in (Zwischen-)Rdumen
zeigt, hat sich zumindest die deutschsprachige fach-
wissenschaftliche Geographie bislang noch kaum mit
den entsprechenden Interventionen auseinanderge-
setzt. Das ist insofern bedauerlich, als die postkoloniale
Position des Dazwischen einiges dazu beitragen kann,
den geographischen Blick auf die Welt und auf die
Ordnung der Dinge in der Welt zu schérfen. Jenen
Blick also, der - frei nach dem Diktum von NICHOLAS
SpykMaN: «For geography does not argue. It just is»
(Spyxman 1938: 236) - sieht, was in der Welt gegeben
ist; allerdings ohne dabei zu sehen, daB alles auch ganz
anders sein konnte. Und so soll im folgenden aufge-
zeigt werden, inwieweit das widerspriichliche Denken
im postkolonialen Zwischen-Raum dazu beitragen
kann, den geographischen Blick zu bereichern.

Zu diesem Zweck soll zunidchst der postkoloniale
Ansatz oder auch: die postkoloniale Brille vorgestellt
werden. Wihrend das Pferd damit gewissermaBen
von hinten aufgezdumt wird, wird es im dritten Teil
darum gehen, mit dieser Brille auf die Geographie zu
schauen. Dabei ldBt bereits die Uberschrift «Welt-Ord-
nung vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt: Der
geographische Blick» ahnen, da3 nicht blof3 die fach-



24

Geographica Helvetica Jg. 55 2000/Heft 1

wissenschaftliche Geographie angesprochen ist. Viel-
mehr muB3 gleichermaBen auf den populiren geo-
graphischen Blick eingegangen werden. Diese «dop-
pelte Sicht» ergibt sich aus der Einsicht, da3 das
in einer bestimmten Disziplin verhandelte Wissen
nicht auf diese Disziplin beschrankt ist, sondern vom
Klassenzimmer bis zum Kanzleramt auf unzéhligen
Feldern zum Tragen kommt (vgl. hierzu auch GRe-
GORY 1994). Im vierten Teil wird das Konzept «Verun-
sicherungen», das sich aus dem Denken im Zwischen-
Raum ergibt, unter der Uberschrift «Entdecken Sie
Kiloland!» in die Tat umgesetzt. Dabei wird es aller-
dings nicht allein um die (dekonstruktive) Verunsiche-
rung des derzeit wohl wirkungsméchtigsten Welt-Bilds
gehen. Vielmehr soll — im Einklang mit den dekon-
struktiv-rekonstruktiven Bewegungen der Postkolo-
nialismen und in direkter Auseinandersetzung mit dem
zu dekonstruierenden Welt-Bild - eine Praxis skizziert
werden, die es erlaubt, andere und wenn moglich bes-
sere Welt-Bilder zu skizzieren.

2 Ein Denken im Zwischen-Raum

Soll das Denken im Zwischen-Raum genauer betrach-
tet werden, so bietet es sich an, dasjenige Feld
zu beleuchten, auf dem diese Zwischen-Position
malgeblich entwickelt wurde. Dabei handelt es sich
— neben demjenigen der sog. gender studies — um das
widerspriichliche Feld der Postkolonialismen (erkennt-
nistheoretische Parallelen zwischen gender studies und
postkolonialer Kritik zeigt etwa NasseH1 1999 auf). Und
tatsachlich besteht eine der gréf3ten Gemeinsamkeiten
inmitten der vielen Differenzen darin, daf3 die «Post-
Perspektiven» gegen jenen machtvollen Akt rebellie-
ren, der Heterogenes und Vielfiltiges zwangsweise
fixiert und auf einen gemeinsamen Nenner bringt.
Die Kritik an diesem «Gestus der Begriffsherrschaft»
(BurLER 1993: 34) riihrt insbesondere daher, daf3 diese
Perspektiven vor einem Hintergrund operieren, dem-
zufolge alles ebenso gut ganz anders sein konnte.

Es sind wohl gerade ihre «kontingenten Grundlagen»
(BurLer 1993), aufgrund derer ihren Vertreterinnen
und Vertretern immer wieder vorgeworfen wird, sie
redeten einem nihilistischen Relativismus das Wort.
Demgegeniiber soll hier die These vertreten werden,
daf} eine Absage an die eine, als selbstverstiandlich gel-
tende Wirklichkeit nicht zwangsliufig impliziert, nor-
mative Fragen als «sinnlos» zu verwerfen, sondern
daf} diese Absage im Gegenteil als Vorbedingung fiir
eine engagierte gesellschaftspolitische Kritik gelten
kann (ButLer 1993: 36). Zur Untermauerung dieser
These sei kurz aufgezeigt, womit zu rechnen ist,
wenn — wie im Falle eines objektivistischen Wissen-
schaftsverstindnisses — vermeintliche Fakten postu-
liert werden; wenn also nicht Kontingenz, sondern

Objektivitdt und Allgemeingiiltigkeit postuliert bzw.
in den Vordergrund gespielt werden. Dann droht zum
einen (und eher erkenntnistheoretisch gesprochen)
die Theologie-Werdung aller Wissenschaft. Denn dann
wird Realitit aus einer Perspektive des Nirgendwo
gedacht — und damit «aus der Perspektive Gottes (...),
dem allein das Privileg zusteht, eine Perspektive des
Nirgendwo einzunehmen, und der deshalb ohne Per-
spektive auskommt» (Nassehi 1999: 354). Zum ande-
ren aber (und nun eher praktisch-politisch gespro-
chen) werden andere mogliche Wahrheiten und andere
mogliche Erzdhlungen - sozusagen unter der Hand —
marginalisiert und ausgeschlossen.

Insofern die besagten Perspektiven auf diese beiden
Aspekte des universalisierenden Gestus aufmerksam
machen, kann von einer nihilistischen Position keine
Rede sein, und es wird deutlich, warum eine Absage
an die Moglichkeit objektiver Erkenntnis als Vorbe-
dingung fiir eine politisch-engagierte Kritik betrach-
tet werden kann. Zwar differiert das Engagement,
das dabei an den Tag gelegt wird, von Beitrag zu
Beitrag. Aber alle Beitrdge zielen darauf ab, jenen
Wahrheiten und Identitéiten zu ihrem Recht zu ver-
helfen, die sich im «blinden Fleck» universalistischer
Erzihlungen befinden. Da die postkoloniale Kritik
dabei auf die vielfiltigen Erfahrungen kolonialer
Marginalitét abzielt, die auch nach der formalen Ent-
kolonialisierung noch ldngst nicht der Vergangenheit
angehoren (vgl. GANDHI 1998, GrimMm 1997), ist sie ins-
besondere von der De- und Rekonstruktionsarbeit auf
dem Feld der kulturellen Differenz geprégt. Verhandelt
werden allerdings nicht die «natiirlichen», essentialisti-
schen Kategorien der Rasse bzw. der Ethnie, sondern
solche, die im Lauf langer Kdmpfe um Reprisentation
konstruiert worden sind. Damit rekonstruieren die
Vertreterinnen und Vertreter der Postkolonialismen
partielle, fragmentierte Identititen jenseits des essen-
tialistischen Gegensatzes vom «Eigenen» und «Ande-
ren» (vgl. HALL 1994).

Mochte man die bisherigen Ausfilhrungen zusam-
menfassen, dann wird man nicht anders kénnen, als
die genannten Ansitze in einem Dazwischen zu pla-
zieren — oder eben in einen Zwischen-Raum zwischen
Dekonstruktion und Rekonstruktion bzw. zwischen
Identitat und Differenz. Vor diesem Hintergrund ist
LEELA GANDHI zuzustimmen, wenn sie den Vertre-
terinnen und Vertretern der Postkolonialismen ein
Denken bescheinigt, das sich «zwischen Nationalismus
und Internationalismus, strategischem Essentialismus
und Hybriditat, Solidaritdat und Zerstreuung, einer
Politik der Struktur oder Totalitdt und einer Politik
des Fragments» (GANDHI 1998: ix; Us. d. Verf.) bewegt.
Allerdings sollte dieses Denken im Zwischen-Raum
nicht dahingehend verstanden werden, als strebe es
danach, die Widerspriiche zwischen den genannten



Fiir eine Verunsicherung des geographischen Blicks Julia Lossau 25

Polen aufzuheben. Vielmehr kann (und sollte) es als
ein Denken verstanden werden, das von der Spannung
lebt, «unvereinbare Dinge beieinander zu halten, weil
beide oder alle notwendig und wahr sind» (HARAWAY
1995: 33). Und so ungewohnt dieses Aushalten von
Widerspriichen auch sein mag, so ist es doch gerade
das Denken in Kategorien des Dazwischen, das die
Produktivitédt der «Post-Perspektiven» ausmacht.

3 Welt-Ordnung vom Klassenzimmer bis zum
Kanzleramt: Der geographische Blick

«What I find myself doing (...) is rethinking geogra-
phy». Dieses Zitat stammt nicht, wie man vielleicht ver-
muten koénnte, aus dem Kontext der geographischen
scientific community. Vielmehr war es der Literatur-
wissenschaftler EbwarDp Saip, der von sich behauptete,
die Geographie neu/umzudenken (SaID zitiert in GRE-
GORY 1995b: 447). Und in der Tat kénnen seine Schrif-
ten als sehr weitgehender Versuch gelesen werden, die
Geographie auf Grundlage der skizzierten Zwischen-
Position neu zu verhandeln. Im Zuge dieser Verhand-
lung hat sich im Lauf der letzten zehn Jahre - ins-
besondere im angelsidchsischen Kontext — auch eine
postkoloniale Geographie entwickelt. Obwohl eine
wichtige Aufgabe der postkolonialen Geographinnen
und Geographen in einer Kritik des disziplindren Dis-
kurses besteht, beschrinken sie ihre Interventionen
langst nicht auf die Geographie in ihren disziplindren
Grenzen. Im Vordergrund steht vielmehr die Aus-
einandersetzung mit den Welt-Bildern des populdren
geographischen Diskurses (vgl. GREGory 1994: 11),
die — vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt — in
unzihlige Topographien von Macht und Wissen einge-
lassen sind (vgl. auch Lossau 2000).

Als Klassiker in bezug auf diese populiren Geogra-
phien gilt Saips Buch «Orientalism» (Saip 1978), in
dem er —in Anlehnung an MicHEL Foucautts Untersu-
chungen zum Diskursbegriff und insbesondere dessen
«Archéologie des Wissens» (Foucaurr 1977, 1981) —
aufzeigt, wie der Orient in den entsprechenden Dis-
kursen des franzosischen und britischen Imperialismus
als das «Andere» Europas produziert wurde. Auch in
seinen spdteren Arbeiten unterstreicht Saip den zen-
tralen Stellenwert, den geographische Macht/Wissen-
Systeme oder imaginative Geographien innerhalb der
imperialen Diskurse innehaben: Der Imperialismus
stelle eine Form geographischer Gewalt dar, mit deren
Hilfe die ganze Welt erforscht, kartiert und letztlich
unter (westliche) Kontrolle gebracht werde (Saip
1994). Als entscheidendes Moment dieser Gewalt
gilt die Fixierung und Normalisierung der vermeint-
lich homogenen Kategorien des «Eigenen» und der
«Anderen» - handelt es sich bei den imaginativen
Geographien doch um «spannungsgeladene Konstel-

lationen von Macht, Wissen und Raumlichkeit, die in
einem <Hier> zentriert sind und auf ein <Dort> proji-
ziert werden» (GREGORY 1995a: 29; Us. d. Verf.).

In dieser Konzeption von «Geographie» wird der
populdir-geographische Blick — der Blick auf vermeint-
lich natiirliche imaginative Geographien also — seines
Status als Prophet einer gleichsam naturgegebenen
Wahrheit beraubt. Er wird umgekehrt als eine dis-
kursive Praxis gefaBt, mit deren Hilfe die scheinbar
natiirliche geographische Wirklichkeit erst produziert
wird. Denn in dieser Konzeption wird deutlich, daf} die
diskursive (Re-)Produktion einer bestimmten Wirk-
lichkeit immer auch eine Verorning der Objekte und
Identitdten beinhaltet, die wiederum die «Ordnung
der Dinge» natiirlich erscheinen 1463t — als miisse sie so
und konne sie nicht auch ganz anders sein.

Inwiefern aber kann die Logik dieses Blicks auch
als charakteristisch fiir den diszipliniren geographi-
schen Diskurs gelten? Zur Beantwortung dieser Frage
bietet es sich an, den Urspriingen dieser Logik auf die
Spur zu kommen. Dabei kann mit FoucauLr (1974)
argumentiert werden, daf} sich wihrend des 17. Jahr-
hunderts ein neues Erkenntnisprinzip etablierte, das
sich, um einen Begriff von ArMIN Nasseui (1999)
«zweckzuentfremden», durch eine «Paradoxie der
Sichtbarkeit» auszeichnete. Was aber bedeutet das -
Paradoxie der Sichtbarkeir?

Ohne ins Detail zu gehen, bedeutet es,daB sich zu dieser
Zeit insbesondere innerhalb des naturgeschichtlichen
Felds eine nicht anders als naiv zu bezeichnende
«Benennung des Sichtbaren» (Foucautr 1974:173) voll-
zog: Das, was gesehen wurde, wurde durch das, was
gesagt wurde, auf eine ganz bestimmte Weise sichtbar
gemacht, auf daB es so und nicht anders gesehen wurde.
Denn die Naturgeschichte hatte, wie Foucautr schreibt,
die Aufgabe, «die Sprache dem Blick sehr nahe zu brin-
gen und die betrachteten Dinge mdoglichst in die Néhe
der Worter zu riicken» (Foucaurr 1974:173).

Genau dies ist es nun, was als Paradox der Sicht-
barkeit bezeichnet werden kann: der naive Glaube
an die Natiirlichkeit evidenter Dinge, die — in eine
ganz bestimmte Ordnung gebracht — sichtbar gemacht
wurden und folglich so und nicht anders gesehen
wurden. Und genau dies ist es auch, was sich innerhalb
der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts im Rahmen
des «frithen» geographischen Diskurses vollzog und
letztlich zur Entstehung der modernen geographischen
Wissenschaft fiihren sollte (vgl. zum folgenden Gre-
GORY 1994: 15ff.; StoppART 1986: 32ff.): Es manife-
stierte sich jener Blick, der die vermeintlich natiirliche
Natur mittels Beschreibung, Klassifikation und Ver-
gleich vor sich ausbreitete und so eine panoptische
Position konstruierte, von der aus geordnet und objek-
tiviert werden konnte. Dieser naturalisierende Blick
aber richtete sich nicht nur auf «Natur», sondern
auch auf Volker und Gesellschaften (STopDART 1986:



26

Geographica Helvetica Jg. 55 2000/Heft 1

32ff.) - und erfuhr damit genau jene «Ausweitung»,
die die Formierung des klassischen geographischen
Gegenstands der «Raumgestalten» moglich machte,
«in denen <Natur>, <Kultur> und «Gesellschaft> zu einer
Einheit zusammengewachsen» (WERLEN 1997:44) sind.
Man kann sich die Logik dieses Blicks — anschaulich
vereinfacht — auch folgendermaflen vorstellen:
«Wenn Jemand ein Ding hinter einem Busche versteckt,
es eben dort wieder sucht und auch findet, so ist an
diesem Suchen und Finden nicht viel zu rithmen: so aber
steht es mit dem Suchen und Finden der <Wahrheit> inner-
halb des Vernunft-Bezirkes. Wenn ich die Definition des
Séugethieres mache und dann erklire, nach Besichtigung
eines Kameels: Siehe, ein Sdugethier, so wird damit eine
Wahrheit zwar ans Licht gebracht, aber sie ist von begrenz-
tem Werthe, ich meine, sie ist durch und durch anthropo-
morphisch und enthilt keinen einzigen Punct, der <wahr
an sich>, wirklich und allgemeingiiltig, abgesehen von dem
Menschen, wire» (NIETZSCHE 1988: 883).

Damit aber kann festgehalten werden, daf} es sich bei
den vermeintlich natiirlichen Landschaften, Landern
oder «Kulturrdumen», die (zusammen mit den «darin
lebenden Menschen») die Welt der traditionellen Geo-
graphie bildeten, um R&ume «konstruierter Sicht-
barkeit» (RajcHMAN 1991 zit. in GREGORY 1998: 23;
Us. d. Verf.) handelte, die durch den spezifisch geo-
graphischen Blick erst «erfunden» wurden. Und wenn-
gleich hier nicht behauptet sei, es gebe in der fachwis-
senschaftlichen Geographie bis heute nur diesen einen
naturalisierenden Blick auf evidente Gegenstinde,
so hat es doch oftmals den Anschein, als sei die
«Grundeinstellung» erhalten geblieben. Diese Grund-
einstellung besteht in einer objektivistischen Sicht der
Dinge, in der eine sichtbar gemachte Wirklichkeit als
die einzig mogliche Wirklichkeit angesehen wird.

Spitestens an dieser Stelle zeigt sich, warum die
oben eingefithrte Unterscheidung zwischen einem
populiren Diskurs einerseits und einem disziplindren
Diskurs andererseits lediglich aus heuristischen Griin-
den getroffen werden kann: weil es aus einer Zwi-
schen-Position heraus betrachtet letztlich keine Rolle
spielt, ob imaginative Geographien nun innerhalb oder
auBBerhalb der fachwissenschaftlichen Geographie (re-)
produziert werden. Die Verortung essentialistischer
Entitdaten auf vermeintlich natiirlicher Grundlage —sei
sie nun geographischer, (sicherheits-)politischer, (poli-
tik-)wissenschaftlicher oder auch «ganz alltaglicher»
Art — muf3 vielmehr immer dazu fiihren, daB die Kon-
tingenz der Wirklichkeit auf iberschaubare geogra-
phische Abstraktionen reduziert und in eine ganz
bestimmte Ordnung gebracht wird. Und zwar in eine
Ordnung, die andere Ordnungen ausschlieBen und
andere Wahrheiten marginalisieren muB.

Solche Welt-Ordnungen gilt es aus der Zwischen-Posi-
tion heraus zu dekonstruieren; d. h. es gilt aufzuzeigen,

daB die geographische Wirklichkeit nicht per se ist,
sondern immer wieder aufs neue erst (re-)produziert
wird. Aber nicht nur das: Mit der Dekonstruktion ver-
bindet sich immer auch der Versuch, andere und wenn
moglich bessere Welt-Bilder zu skizzieren.

4 Entdecken Sie Kiloland! — De- und Rekonstruktion
eines Welt-Bilds

Im Frithjahr 2000 berichtete die «Siiddeutsche Zei-
tung», daB es auf der Insel Kiloland vor der afrika-
nischen Westkiiste zu gewalttiitigen Auseinanderset-
zungen zwischen der Mehrheit der Adonia und der
Minderheit der Butonia gekommen sei (vgl. Popak
2000). Angesichts der biirgerkriegsahnlichen Zusténde,
so der Bericht weiter, habe die Regierung Kilolands
die Vereinten Nationen zu Hilfe gerufen. Die Ver-
einten Nationen wiederum hétten die Entsendung
einer internationalen Friedenstruppe beschlossen und
NATO und WEU ein entsprechendes Mandat erteilt.
Aber da die NATO zu diesem Zeitpunkt schon ander-
weitig engagiert gewesen sei, habe die WEU nach
Absprachen mit der Allianz beschlossen, den Frieden
auf Kiloland unter Riickgriff auf NATO-Mittel im
Alleingang wiederherzustellen. Diesem Alleingang der
europdischen Militdrorganisation war es wohl auch
geschuldet, daB sich die Medien weniger mit der Ent-
deckung Kilolands als vielmehr mit den infrastruktu-
rellen Details des WEU-Einsatzes beschiiftigten. Vor
dem Hintergrund dieser Details aber geriet das kaum
entdeckte Kiloland wieder in Vergessenheit, und auch
das Schicksal einer kleinen Gruppe europdischer Zivi-
listen, die Gefahr gelaufen waren, zwischen die Fron-
ten zu geraten, schien bis auf den heutigen Tag keine
weitere Meldung wert.

Es darf angenommen werden, daf3 von Kiloland auch
in Zukunft nicht mehr allzu oft die Rede sein wird.
Denn «natiirlich» existiert diese Insel nicht «wirk-
lich». Sie stellt vielmehr eine Konstruktion dar — eine
Konstruktion innerhalb einer gemeinsamen «Krisen-
management-Ubung» von NATO und WEU, die im
Friithjahr 2000 unter dem Codenamen CMX/Crisex
2000 durch-«gespielt» wurde. Dieses «Krisenmanage-
ment-Spiel» kann als trefflicher Ausdruck des derzeit
wohl wirkungsméchtigsten Welt-Bilds gelten - und
zwar nicht nur der europédischen Auflen- und Sicher-
heitspolitik. Es reprédsentiert die Welt als eine, die
von ethnisch-kulturellen Konfliktlinien durchzogen ist.
Den entscheidenden Impuls diirfte hier der Politik-
wissenschaftler SAMUEL HUNTINGTON gegeben haben,
der die neue Wirklichkeit der internationalen Bezie-
hungen in seinem Aufsatz iiber den «Clash of Civi-
lizations» (HuNTINGTON 1993) 6ffentlichkeitswirksam
auf den Punkt gebracht hat. Nach dem Ende des
Kalten Krieges, so HuNTINGTON, sei diejenige Bruch-



Fiir eine Verunsicherung des geographischen Blicks Julia Lossau 27

linie wieder relevant geworden, die bereits um 1500
das westliche vom orthodoxen Christentum sowie dem
Islam getrennt habe. Damit habe der «Samtene Vor-
hang der Kultur» den «Eisernen Vorhang der Ideo-
logie» ersetzt, der allerdings so samten gar nicht sei,
sondern zuweilen eine blutige Konfliktlinie darstelle
(HunTINGTON 1993: 31).

Die Argumentation HunNTINGTONs kann als idealty-
pisch fiir die oben skizzierte Logik des geographi-
schen Blicks gelten. Dabei sei an dieser Stelle dahin-
gestellt, ob sich der Autor {iber die Wirkungsmacht
seiner Beitrdge im Klaren ist oder nicht. Jedenfalls
tut er nichts anderes, als ein ethnisch fragmentiertes
Welt-Bild zu produzieren, in dessen gedachter Mitte
die partikularen Interessen des «Eigenen» stehen. Mit
anderen Worten: Er nimmt eine radikale SchlieBung
der kontingenten Wirklichkeit vor und reduziert sie
auf die iberschaubaren geographischen Imaginationen
des «Eigenen» und des «Anderen».

Nun erinnert aber CMX/Crisex 2000 daran, daf3 geo-
graphische Imaginationen keine bunten Blumen auf
der semantischen Spielwiese der Politikwissenschaften
darstellen. Im Gegenteil: «Wissen ist Macht — geogra-
phisches Wissen ist Weltmacht» (zit. etwa in BroGiaTo
1998). Noch pointierter hat der franzdsische Geograph
YvEs Lacoste den Zusammenhang zwischen Macht
und geographischem Wissen formuliert: «La géogra-
phie, ¢a sert, d’abord, a faire la guerre» (LACOSTE
1985). Zwar vermag die Rhetorik von CMX/Crisex
2000 durchaus den Anschein zu vermitteln, als sei «la
guerre» mittlerweile durch «das Krisenmanagement»
ersetzt worden. Euphemismen dieser Art sollten aller-
dings niemanden daran hindern, die realen Effekte
zu betrachten, die der geographische Blick zeitigt.
Eine Betrachtung dieser Realitiit des Diskurses aber
verfiihrt formlich dazu, der Dekonstruktion des in eth-
nisch homogene Blocke zerfallenen Welt-Bilds eine
Bewegung der Rekonstruktion folgen zu lassen. Und
so soll im folgenden versucht werden, dem konflikt-
haften Weltbild eines SAMUEL HUNTINGTON, in dessen
Mittelpunkt das «Eigene» ruht, ein anderes und wenn
moglich besseres Bild der Welt entgegenzusetzen.

Zu diesem Zweck bietet es sich an, einmal zu priifen,
inwieweit von den Antagonistinnen und Antagonisten
HUNTINGTONS ein solch anderes Bild gezeichnet wird.
Zwar konnen die vielen Kritiken des Clash of Civili-
zations kaum iiber einen Kamm geschoren werden —
reichen die Erwartungen doch von der Hoffnung auf
einen verstirkten interkulturellen Austausch iiber die
tendenzielle bis hin zur absoluten Aufldsung kulturel-
ler Unterschiede im «globalen Dorf» der Weltgesell-
schaft. Was allerdings viele, die dem «Kampf der
Kulturen» ablehnend gegeniiberstehen, eint, ist der
Bezug auf einen Begriff, dessen aktuelle Popularitét
ihresgleichen sucht: den Begriff der Globalisierung.
Und vielleicht kann der hoffnungsvolle Tenor als

symptomatisch fiir diejenigen Positionen gelten, die
im Rahmen der sozialwissenschaftlichen und soziolo-
gischen Debatten zum Tragen kommen (vgl. hierzu
Nassen1 1998: 151ff.): Dort scheint unter dem Stich-
wort «Globalisierung» weniger der Kampf als vielmehr
der Ausgleich zwischen den Kulturen antizipiert zu
werden. Mit anderen Worten: Die sozialwissenschaft-
lichen Beitrdge sind vielfach durch die Hoffnung
gekennzeichnet, da3 die Welt zu derjenigen «Einen
Welt» zusammenwichst, deren Bild schon in den 70er
Jahren von Okologie- und «Dritte-Welt»-Bewegungen
gezeichnet wurde — wenn auch als Provokation.

Aber so «schon» das Bild dieser «Einen Welt» auch
sein mag: Es stellt sich die Frage, ob diejenigen, die
HuntinGgTON auf diese Art und Weise entgegentreten,
letztlich iiber dessen Thesen hinauskommen kdnnen.
Damit sei — um moglichen Mif3verstindnissen vor-
zubeugen — keinesfalls angedeutet, seine Kritikerin-
nen und Kritiker argumentierten nicht «besser» im
Sinne einer universalistischen Moral. Im Gegenteil:
Thre Einwinde beruhen vielfach auf den Grundsitzen
einer universalistischen Liberalitét, die eine an par-
tikularistischen Interessen orientierte Machtpolitik
ausschlieBen und ihr die wohlwollende Achtung
«anderer» ethnischer Traditionen entgegensetzen
mochte — ganz im Sinne der Gleichheit und Freiheit
aller Menschen.

Wenn hier also bezweifelt wird, da3 die Kritikerinnen
und Kritiker HUnTINGTONS iiber die Thesen des von
thnen Kritisierten hinauskommen koénnen, dann nicht,
weil ihnen eine Verfehlung humanistischer Anspriiche
unterstellt wiirde. Was ihnen hingegen unterstellt wird,
ist folgendes: Obwohl — oder, besser noch, gerade
weil — sie vor dem Hintergrund einer universalistisch-
humanistischen Folie argumentieren, kénnen sie nicht
iber die Rede von konflikthaften kulturellen Diffe-
renzen hinauskommen. Und zwar deshalb, weil auch
sie letztlich nichts anderes tun, als essentialistische
(National-)Kulturen zu verorten, d. h. an ein «eige-
nes» und «eigentliches» Territorium zu binden. Denn
auch sie unterlegen wie selbstverstindlich die onto-
logische Existenz verschiedener Kulturen; auch sie
gehen wie selbstverstandlich davon aus, da3 die jewel-
lige «Kultur», die jeweilige «Zivilisation» oder auch
die jeweilige «Gesellschaft» eine ontologische Einheit
darstellt: einen identitétsstiftenden, durch gesellschaft-
liche Gemeinschaft harmonisierten Zusammenhang
(vgl. Nasseur 1997: 189ff.). Es dirfte auf der Hand
liegen, dafl Konzepte, die diesen Mythos gesellschaft-
licher Gemeinschaft transportieren, personelle und
kollektive Identitdten in ein «stahlharte[s] Gehduse
der Zugehorigkeit» zwingen (NasseHt 1997). Folglich
konnen sie kaum dazu beitragen, (national-)kulturelle
Grenzen zu iiberwinden. Sie miissen sich im Gegenteil
als Bestandteil desjenigen Problems erweisen, das zu
losen sie angetreten sind.



28

Geographica Helvetica Jg. 55 2000/Heft 1

Dennoch kénnen sie, sozusagen invers und zusam-
men mit dem in homogene ethnische Blocke zerfal-
lenen Welt-Bild, dazu beitragen, andere und bessere
Welt-Bilder zu skizzieren. Denn im Zwischen-Raum
des in ethnisch homogene Blocke zerfallenen Welt-
Bilds einerseits und des universalistischen, auf harmo-
nischen Ausgleich bedachten Welt-Bilds andererseits
kann eine Praxis entwickelt werden, die es erlaubt,
immer wieder andere, subversive und auch bessere
Momentaufnahmen der «Einen Welt» zu skizzieren.
Diese Praxis beansprucht keinen «eigenen» Raum,son-
dern bewegt sich kontinuierlich zwischen ihren beiden
Anderen.Im Rahmen ihrer permanenten Ortswechsel,
die einem unablissigen Hin und Her gleichkommen,
aber scheinen immer wieder andere, vorldufige Welt-
Bilder auf: Welt-Bilder, die sich oft nur «um Haares-
breite» von ihren jeweils Anderen unterscheiden und
die sich dennoch (oder gerade deshalb) allen Versu-
chen der Fixierung durch einen panoptischen Blick
entzichen.

Diese (Vexier-)Bilder verzichten ebenso auf den
Anspruch, allgemeingiiltig oder objektiv zu sein, wie
sie ohne die fixierende Verortung eines essentialisti-
schen «Eigenen» und «Anderen» auskommen. Und
wenn sie zudem das Adjektiv «besser» fiir sich in
Anspruch nehmen, dann ist damit kein absolutes
«Besser» gemeint, wie es etwa mit der universalisti-
schen Moral der Aufkldrung verbunden ist. Zwar inter-
veniert die skizzierte Praxis gegen die Durchsetzung
partikularistischer «Eigen»-Interessen auf Kosten von
«Anderen». Aber sie erinnert auch an den inklusiv-
exklusiven, den falsch universalisierenden Charakter
groBer Erzdhlungen im Sinne der conditio humana.
Damit macht sie nicht nur darauf aufmerksam, daf3
der Traum einer universellen Moral als ausgetriaumt
zu betrachten ist (vgl. Pobak 2000). Vielmehr strebt
sie auch danach, jenen Wahrheiten und Identitdten
zu ihrem Recht zu verhelfen, die gleichsam «unter
der Hand» immer wieder aufs neue ausgeschlossen
werden. Dabei kommt sie allerdings nicht umhin, den
vorlaufigen, partiellen und fiktionalen Charakter der
von ihr verhandelten (und letztlich aller) Wahrheiten
und Identitidten zu betonen.

Wie wichtig letzteres ist, kann wohl nicht oft genug
betont werden — ist es doch gerade das Denken in
Differenzen, dem diese Praxis ihre dissidenten Poten-
tiale iberhaupt nur verdankt. Und so sei abschlieBend
daran erinnert, da3 das Denken 1im Zwischen-Raum
immer darauf abzielen muB, sich zwischen [dentitdit
und Differenz zu bewegen, ohne die Unvereinbarkeit
dieser beiden Pole aufzuheben. Anders ausgedriickt:
So wichtig es auf dem Terrain der Dekonstruktionen
ist, den Pol der Identitét nicht zu vergessen, so wichtig
ist es auf dem Terrain der Rekonstruktionen, den Pol
der Differenz nicht aus den Augen zu verlieren. Denn
wiirde die Differenz aus den Augen verloren, dann
tate das Denken im Zwischen-Raum letztlich nichts

anderes als das, was es dem geographischen Blick
zum Vorwurf macht: Es wiirde die Welt von einem
freischwebenden Aussichtspunkt aus ordnen — ohne
zu bedenken, daB es einen solchen Aussichtspunkt
schon allein deshalb nicht geben kann, weil es die
Welt als solche nicht gibt, und daf3 schlicht nichts
gedacht werden kann, was vor seiner Bezeichnung von
Interesse wire.

5 Fiir eine Verunsicherung des geographischen Blicks

Inwiefern also kann das Denken im Zwischen-Raum
dazu beitragen, den geographischen Blick zu berei-
chern? Sein Beitrag liegt gewissermaf3en darin,das eben
Gesagte aufzuzeigen: daB3 es einen freischwebenden
Aussichtspunkt ebensowenig geben kann wie die eine,
nattiirliche geographische Wirklichkeit. Damit fordert es
dazu auf, sich weniger auf die Betrachtung eines Gegen-
stands als darauf zu konzentrieren, auf welche Art und
Weise dieser Gegenstand — auch innerhalb des eigenen
Arbeitens — betrachtet und damit (re-)produziert wird
(in bezug auf die Soziologie vgl. NasseH1 1999: 359). Mit
anderen Worten: Es fordert dazu auf, vertraute Ord-
nungen in Frage zu stellen, felsenfeste Uberzeugungen
zu iiberdenken und gewohnte Denkschemata zu hinter-
fragen.

Ganz im Sinne dieser permanenten Verunsicherung
(insbesondere auch in bezug auf das eigene Arbeiten)
sei abschlieBend noch eine Schwierigkeit thematisiert,
der sich die postkoloniale Kritik immer wieder aus-
setzen mufl. Dabei handelt es sich um die Schwierig-
keit, letztlich nicht iiber den identifizierenden Gestus
der Begriffsherrschaft, in dessen Mittelpunkt das west-
liche Subjekt steht, hinauskommen zu konnen. Diese
Schwierigkeit muf3 wohl als «groBte anzunehmende
Schwierigkeit» betrachtet werden, denn sie stellt —und
beantwortet zugleich — die Frage, ob nicht auch die
Praxis der Postkolonialismen letztlich «immer noch
die <Psyche> des Westens reprisentiert, den Spiegel, in
dem das Subjekt des Westens sich selbst festhilt, selbst
wenn es dies nur tut, um sein eigenes Verschwinden
zu beklagen» (DHARESHWAR 1990: 232; Us. d. Verf.).
Wenn aber diese Schwierigkeit nicht von der Hand
zu weisen ist, dann stellt sich die Frage nach ihren
Konsequenzen in bezug auf die skizzierte Verunsiche-
rungs-Praxis. Denn wenn die postkolonialen Projekte
letztlich zum Scheitern verurteilt sind, weil sie trotz
aller Bemithungen nichts anderes zu (re-)produzieren
vermogen als das, was sie «eigentlich» zu liberwinden
gehofft hatten —dann stellt sich die Frage, ob iiberhaupt
fiir Verunsicherung pladiert werden sollte.

Aber laBt diese Schwierigkeit tatsidchlich keine andere
Wahl als die schlechte Wahl der Resignation? Oder
bezeichnet sie nicht vielmehr dasjenige Dilemma, das
bereits in der Einleitung thematisiert wurde? Dasje-
nige Dilemma also, das darin besteht, immer wieder



Fiir eine Verunsicherung des geographischen Blicks Julia Lossau 29

aufs neue Vielheiten produzieren und die Grenzen
sprachlicher Bezeichnungen iiberschreiten zu wollen?
Und doch immer schon zu wissen, daB3 Vielheiten nicht
produziert und die Grenzen sprachlicher Bezeichnun-
gen nicht iiberschritten werden kénnen?

Wenn dieses Dilemma aber schon einleitend bestand,
und der Beitrag trotzdem geschrieben wurde, dann
sollte es auch im Anschluf3 an den Beitrag nicht dazu
fithren, entmutigt die Hinde in den Schof} zu legen.
Mit anderen Worten: Auch wenn (oder gerade weil)
die besagte Schwierigkeit ernst genommen werden
muf3; auch wenn (oder gerade weil) es zu keiner Zeit
gelingen konnte, «iiber den Begriff hinauszugelangen»
(Aporno 1982), so besteht kein AnlaB zur Resigna-
tion. Im Gegenteil — hat sich doch im Lauf des Bei-
trags gezeigt, daf} es gar nicht im Sinne eines Denkens
im Zwischen-Raum sein kann, iiber den Begriff hin-
auszugelangen. Das Ziel muf3 vielmehr in der «eigent-
lich» unméglichen Verweigerung einer Struktur beste-
hen, «die man angreift und zugleich verinnerlicht hat»
(Sprvak 1993 zit. bei Grimm 1997). Und damit nicht
zuletzt den eigenen Blick immer wieder aufs neue zu...
verunsichern.

Dank

Mein Dank gilt Andrea Kofler, Bettina Fredrich und
Doris Wastl-Walter, die es mir erméglicht haben, das
Konzept «Verunsicherungen» im Rahmen des Kultur-
geographischen Kolloquiums an der Universitdt Bern
(Wintersemester 2000/2001) einer anregenden Diskus-
sion auszusetzen. Danken mochte ich auch Roland
Lippuner, der das diesem Beitrag zugrundeliegende
Vortragsmanuskript kritisch kommentiert hat, und
der Bonner Romanistin Esther Winkelmann, die die
Zusammenfassung ins Franzosische libersetzt hat.

Literatur

Aporno, T. W. (1982): Negative Dialektik. - 3. Auflage,
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Brogiato, H. P. (1998): «Wissen ist Macht — geographi-
sches Wissen ist Weltmacht». Die schulgeographischen
Zeitschriften im deutschsprachigen Raum (1880-1945)
unter besonderer Beriicksichtigung des Geographi-
schen Anzeigers. — = Materialien zur Didaktik der
Geographie 18, Trier.

BUTLER, J. (1993): Kontingente Grundlagen: Der Femi-
nismus und die Frage der «Postmoderne». — In: BENHA-
BIB, S. et al. (Hrsg.): Der Streit um Differenz. Feminis-
mus und Postmoderne in der Gegenwart. — Frankfurt
am Main: 31-58.

DHARESHWAR, V. (1990): The predicament of theory. —
In: KreiswirtH, M. & M. CHEETHAM (Hrsg.): Theory
between the disciplines: Authority / vision / politics,
Ann Arbor: 231-250.

Foucautr, M. (1974): Die Ordnung der Dinge. Eine

Archiologie der Humanwissenschaften. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Foucaurr, M. (1977): Uberwachen und Strafen. —
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucautr,M. (1981): Archdologie des Wissens.— Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

GanbpHI, L. (1998): Postcolonial Theory. A Critical
Introduction. — New York: Columbia.

GReGoOry, D. (1994): Geographical imaginations. —
Cambridge, Oxford: Blackwell.

GREGORY, D. (1995a): Between the book and the lamp:
imaginative geographies of Egypt, 1849-50. — In: Trans-
actions of the Institute of British Geographers 20 (NS):
29-57.

GREGORY, D. (1995b): Imaginative geographies. — In:
Progress in Human Geography 19: 447-485.

GREGORY, D. (1998): Power, knowledge and geography.
—In: GeBHARDT, H. & P. MEUSBURGER (Hrsg.): Explora-
tions in Critical Human Geography. Hettner-Lecture
1997 with Derek Gregory.— = Hettner-Lectures 1, Hei-
delberg: 9-40.

GrimM, S. (1997): Postkoloniale Kritik. Edward Said,
Gayatri C. Spivak, Homi K. Bhabha.—In: Die Beute 14:
48-61.

Havrr, S. (1994): Rassismus und kulturelle Identitét.
Ausgewihlte Schriften 2. - Hamburg: Argument.
Haraway, D. (1995): Ein Manifest fiir Cyborgs. — In:
dies. (Hrsg.): Die Neuerfindung der Natur. Primaten,
Cyborgs und Frauen. — Frankfurt am Main, New York:
33-72.

HuNTINGTON, S. (1993): The Clash of Civilizations? —
In: Foreign Affair 72, 3:22-49.

LAcosTE, Y. (1985): La géographie, ¢a sert, d’abord, a
faire la guerre. - 3. Aufiage, Paris: Maspero.

Lossau, J. (2000): Anders denken. Postkolonialismus,
Geopolitik und Politische Geographie. — In: Erdkunde
54:157-168.

NasseHl, A. (1997): Das stahlharte Gehéduse der
Zugehorigkeit. Unschirfen im Diskurs um die «mul-
tikulturelle Gesellschaft». — In: ders. (Hrsg.): Nation,
Ethnie, Minderheit. — Beitrage zur Aktualitit ethni-
scher Konflikte, Kéln, Weimar, Wien: 177-208.
NasseHI, A. (1998): Die «Welt»-Fremdheit der Globa-
lisierungsdebatte. Ein phdnomenologischer Versuch. —
In: Soziale Welt 49: 151-166.

NasseHI, A. (1999): Die Paradoxie der Sichtbarkeit.
Fir eine epistemologische Verunsicherung der (Kul-
tur-)Soziologie. — In: Soziale Welt 50: 349-362.
NierzscHE, F. (1988): Ueber Wahrheit und Liige im
aussermoralischen Sinne. — In: ders.: Simtliche Werke.
Kritische Studienausgabe. Hrsg. von Giorgio Colli
und Mazzino Montinari. Bd. 1. — 2. Auflage, Berlin:
873-890.

Popak, K. (2000): «Gibt es auf Erden ein Maal3?»
— Die Zehn Gebote, die aus dem Christentum kom-
mende Moral — und die Schwierigkeiten mit der
Ethik nach dem Tod Gottes. — In: Feuilleton-Beilage



30

Geographica Helvetica Jg. 55 2000/Heft 1

der Siiddeutschen Zeitung 94, 22./23./24. April 2000,
Miinchen: I.

RaicHMmAN, 1. (1991): Foucault’s art of seeing. — In:
ders.: Philosophical events: essays of the 80s, New York:
68-102.

Saip, E. (1978): Orientalism. — New York: Vintage.
Samp, E. (1994): Kultur und Imperialismus. Einbil-
dungskraft und Politik im Zeitalter der Macht.— Frank-
furt am Main: Rombach.

Seivak, G. C. (1993): Outside in the Teaching Machine.
— London, New York: Routledge.

SpykMaN, N. (1938): Geography and Foreign Policy, II.
— In: American Political Science Review 32: 213-236.
StoppART, D. R. (1986): On geography and its history.
— Cambridge, Oxford: Blackwell.

WERLEN, B. (1997): Sozialgeographie alltdglicher Regio-
nalisierungen. Bd.2. Globalisierung, Region und Regio-
nalisierung. — = Erdkundliches Wissen 119, Stuttgart:
Steiner.

Zusammenfassung: Fiir eine Verunsicherung des geo-
graphischen Blicks: Bemerkungen aus dem Zwischen-
Raum

Die postkoloniale Kritik, die auf einem widerspriich-
lichen Denken in einem immer wieder anderen Zwi-
schen-Raum basiert, zeichnet sich durch ein ent-
schiedenes Interesse an der De- und Rekonstruktion
geographischer Welt-Bilder aus. Dessen ungeachtet
hat sich die deutschsprachige Geographie bisher kaum
mit den postkolonialen Interventionen auseinander-
gesetzt. Das ist insofern bedauerlich, als sie viel dazu
beitragen kénnen, den geographischen Blick auf die
«Ordnung der Dinge» zu bereichern. Vor diesem Hin-
tergrund wird — in Einklang mit den dekonstruk-
tiv-rekonstruktiven Bewegungen des Postkolonialis-
mus und in Auseinandersetzung mit dem derzeit wohl
wirkungsméchtigsten Welt-Bild — eine Praxis skizziert,
die es erlaubt, immer wieder andere und bessere Welt-
Bilder zu entwerfen. Diese Bilder verzichten ebenso
auf den Anspruch, allgemeingiiltig zu sein, wie sie
ohne die fixierende Verortung eines «Eigenen» und
«Anderen» auskommen. Damit korrespondieren sie
mit einem Denken, das dazu aufruft, gewohnte Denk-
schemata in Frage zu stellen und nicht zuletzt den eige-
nen Blick immer wieder aufs neue zu verunsichern.

Summary: Towards a Disturbance of the Geographical
Gaze: Remarks from an in-between space

Operating in an interdisciplinary and inconsistent in-
between space, the critical discourse of postcolonial-
ism shows a decided interest in the deconstruction as
well as the reconstruction of geographical imagina-
tions. As such, it can teach valuable lessons to a scien-
tific community which until now has barely paid atten-
tion to the nexus of (imperial) power, knowledge, and
geography. Against this background and by decon-

structing one of the most popular geographical imag-
inations of the present, a postcolonial and dissident
practice of mapping is sketched out. Adopting the per-
spective of an in-between positionality, this practice
dismisses the essentialist categories of the same and
the other and, by doing so, leads to other visions, and
hopefully improved visions, of cultural localisation.
These visions correspond to a way of thinking that
appeals for the destabilisation of taken-for-granted
truths and, therefore, seeks to disturb the geographi-
cal gaze envisioning a geographical reality that sup-
posedly does not argue, but just is.

Résumé: Déstabiliser le regard géographique:
remarques relatives a ’espace entre-deux

La critique postcoloniale, qui se fonde sur une pensée
contradictoire dans un entre-les-espaces toujours autre,
se caractérise par la volonté de déconstruire et de
reconstruire les images géographiques. Toutefolis, jus-
qu’a présent la géographie germanophone n’a guére
discuté les interventions postcoloniales. C’est d’autant
plus regrettable qu’elles peuvent contribuer a enrichir
le regard géographique, qui scrute une réalité préten-
dant simplement exister sans pouvoir étre vue de dif-
férentes maniéres. Tenant compte de ces données, nous
esquissons — en prenant pour modele les mouvements
déconstructifs-reconstructifs du postcolonialisme et en
discutant I'image actuellement prépondérante — une
pratique qui permet d’ébaucher toujours d’autres et de
meilleures images géographiques. Celles-ci renoncent
autant a une valeur universelle qu’a une localisation
fixe d’un «Soi» et d’un «Autre». Ainsi, elles correspon-
dent avec I'appel a remettre en question la maniére
coutumiere de penser et a constamment déstabiliser
le propre regard.

Dipl.-Geogr. Julia Lossau, Georgstrasse 16, D-53111
Bonn.
e-Mail: uzs84t@uni-bonn.de



	Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks : Bemerkungen aus dem Zwischen-Raum

