
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 55 (2000)

Heft: 1

Artikel: Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks : Bemerkungen
aus dem Zwischen-Raum

Autor: Lossau, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks Julia Lossau 23

Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks: Bemerkungen aus dem
Zwischen-Raum

Julia Lossau, Bonn

Der Latlenzeutn

Es war einmal ein Lattenzaun,
mit Zwischenraum, hindurchzuschaun.

Ein Architekt, der dieses sah,

stand eines Abends plötzlich da -
und nahm den Zwischenraum heraus

und baute draus ein großes Haus.

Der Zaun indessen stand ganz dumm,
mit Lauen ohne was herum,

ein Anblick gräßlich und gemein,
drum zog ihn der Senat auch ein.

Der Architekt jedoch entfloh
nach Afri -- od -- Ameriko.

(Christian Morgenslern)

1 Einleitung

Die Ereignisse im Galgenlied von Christian
Morgenstern verweisen auf die Irritationen, die auftreten
können, wenn die Aufmerksamkeit auf etwas gelenkt
wird, was «normalerweise» nicht weiter reflektiert
wird, sondern schlicht und einfach (da) ist - und wenn
es sich dabei um den Zwischenraum eines Lattenzauns
handelt. Irritationen dieser Art ist auch der vorliegende

Beitrag gewidmet. Denn im folgenden soll
irritiert und verunsichert werden, sollen sicher geglaubte
Strukturen hinterfragt und soll das, was auf einen
ersten - den geographischen - Blick «ganz alltäglich»
und gewohnt erscheint, als bemerkenswert ausgewiesen

werden. Daran knüpft sich die Vorgabe, die «Ordnung

der Dinge» nicht auf den Punkt oder besser: auf
den Begriff zu bringen, sondern aufzuzeigen, daß alles
auch ganz anders sein könnte.

Wenn dies die Vorgabe ist, dann liegt es auf der Hand,
daß die Ausführungen geradewegs in ein Dilemma
führen. Denn dann muß einerseits verunsichert werden;
d. h. es darf nicht auf den Punkt gebracht, nicht
identifiziert und nicht fixiert werden. Andererseits aber
besteht die Notwendigkeit, genau das zu tun - und sei

es nur, um die Ausführungen verständlich und
nachvollziehbar zu gestalten. In diesem Dilemma deutet
sich bereits das erste Anzeichen eines Zwischen-

Raums an - eines Zwischen-Raums, der sich auftut in
der Kluft zwischen Kontingenz (d. h. der Notwendigkeit

des «/l/7rfe«-Sein-Könnens») einerseits und der
Bewegung eines Abschlusses andererseits.

Dieses Dilemma ist es denn auch, das den folgenden
Ausführungen zugrunde liegt. Es kann als
charakteristisch für das Denken des Postkolonialismus
gelten. Dabei handelt es sich um einen ursprünglich
literaturwissenschaftlich geprägten Ansatz, der sich
wiederum im Spannungsfeld von postmodernen/
poststrukturalistischen Perspektiven einerseits und
marxistischen Perspektiven andererseits bewegt. Schon
diese kurze Charakterisierung läßt ahnen, daß das

postkoloniale Denken als widerspenstig bezeichnet
werden kann. Und in der Tat: Der Postkolonialismus
liegt quer zu den konventionellen Disziplingrenzen
und vereint unter seiner Überschrift eine große Zahl
unterschiedlicher Perspektiven. Diese Zahl ist so groß,
daß es angemessen scheint, den Singular bereits in der
Einleitung zu streichen und im folgenden nur noch
von den Postkolonialisme« zu sprechen.
Was die Vertreterinnen und Vertreter der Postkolonialismen

bei aller Differenz allerdings zu einen scheint,
ist ihre Sensibilität für Fragen der Geographie. Doch
während die postkoloniale Kritik ein ganz entschiedenes

Interesse am Denken in (Zwischen-)Räumen
zeigt, hat sich zumindest die deutschsprachige
fachwissenschaftliche Geographie bislang noch kaum mit
den entsprechenden Interventionen auseinandergesetzt.

Das ist insofern bedauerlich, als die postkoloniale
Position des Dazwischen einiges dazu beitragen kann,
den geographischen Blick auf die Welt und auf die
Ordnung der Dinge in der Well zu schärfen. Jenen
Blick also, der - frei nach dem Diktum von Nicholas
Spykman: «For geography does not argue. It just is»

(Spykman 1938: 236) - sieht, was in der Welt gegeben
ist; allerdings ohne dabei zu sehen, daß alles auch ganz
anders sein könnte. Und so soll im folgenden aufgezeigt

werden, inwieweit das widersprüchliche Denken
im postkolonialen Zwischen-Raum dazu beitragen
kann, den geographischen Blick zu bereichern.

Zu diesem Zweck soll zunächst der postkoloniale
Ansatz oder auch: die postkoloniale Brille vorgestellt
werden. Während das Pferd damit gewissermaßen
von hinten aufgezäumt wird, wird es im dritten Teil
darum gehen, mit dieser Brille auf die Geographie zu
schauen. Dabei läßt bereits die Überschrift «Welt-Ordnung

vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt: Der
geographische Blick» ahnen, daß nicht bloß die fach-



24 Geographica Helvetica Jg. 55 2000/Heft 1

wissenschaftliche Geographie angesprochen ist.
Vielmehr muß gleichermaßen auf den populären
geographischen Blick eingegangen werden. Diese «doppelte

Sicht» ergibt sich aus der Einsicht, daß das
in einer bestimmten Disziplin verhandelte Wissen
nicht auf diese Disziplin beschränkt ist. sondern vom
Klassenzimmer bis zum Kanzleramt auf unzähligen
Feldern zum Tragen kommt (vgl. hierzu auch Gregory

1994). Im vierten Teil wird das Konzept
«Verunsicherungen», das sich aus dem Denken im Zwischen-
Raum ergibt, unter der Überschrift «Entdecken Sie
Kiloland!» in die Tat umgesetzt. Dabei wird es
allerdings nicht allein um die (dekonstruktive) Verunsicherung

des derzeit wohl wirkungsmächtigsten Welt-Bilds
gehen. Vielmehr soll - im Einklang mit den
dekonstruktiv-rekonstruktiven Bewegungen der
Postkolonialismen und in direkter Auseinandersetzung mit dem
zu dekonstruierenden Welt-Bild - eine Praxis skizziert
werden, die es erlaubt, andere und wenn möglich
bessere Welt-Bilder zu skizzieren.

2 Ein Denken im Zwischen-Raum

Soll das Denken im Zwischen-Raum genauer betrachtet

werden, so bietet es sich an, dasjenige Feld
zu beleuchten, auf dem diese Zwischen-Position
maßgeblich entwickelt wurde. Dabei handelt es sich

- neben demjenigen der sog. gender studies - um das

widersprüchliche Feld der Postkolonialismen
(erkenntnistheoretische Parallelen zwischen gender studies und
postkolonialer Kritik zeigt etwa Nassehi 1999 auf). Und
tatsächlich besteht eine der größten Gemeinsamkeiten
inmitten der vielen Differenzen darin, daß die
«PostPerspektiven» gegen jenen machtvollen Akt rebellieren,

der Heterogenes und Vielfältiges zwangsweise
fixiert und auf einen gemeinsamen Nenner bringt.
Die Kritik an diesem «Gestus der Begriffsherrschaft»
(Butler 1993:34) rührt insbesondere daher, daß diese

Perspektiven vor einem Hintergrund operieren,
demzufolge alles ebenso gut ganz anders sein könnte.

Es sind wohl gerade ihre «kontingenten Grundlagen»
(Butler 1993), aufgrund derer ihren Vertreterinnen
und Vertretern immer wieder vorgeworfen wird, sie
redeten einem nihilistischen Relativismus das Wort.
Demgegenüber soll hier die These vertreten werden,
daß eine Absage an die eine, als selbstverständlich
geltende Wirklichkeit nicht zwangsläufig impliziert,
normative Fragen als «sinnlos» zu verwerfen, sondern
daß diese Absage im Gegenteil als Vorbedingung für
eine engagierte gesellschaftspolitische Kritik gelten
kann (Butler 1993: 36). Zur Untermauerung dieser
These sei kurz aufgezeigt, womit zu rechnen ist.
wenn - wie im Falle eines objektivistischen
Wissenschaftsverständnisses - vermeintliche Fakten postuliert

werden; wenn also nicht Kontingenz, sondern

Objektivität und Allgemeingültigkeit postuliert bzw.
in den Vordergrund gespielt werden. Dann droht zum
einen (und eher erkenntnistheoretisch gesprochen)
die Theologie-Werdung aller Wissenschaft. Denn dann
wird Realität aus einer Perspektive des Nirgendwo
gedacht - und damit «aus der Perspektive Gottes
dem allein das Privileg zusteht, eine Perspektive des

Nirgendwo einzunehmen, und der deshalb ohne
Perspektive auskommt» (Nassehi 1999: 354). Zum anderen

aber (und nun eher praktisch-politisch gesprochen)

werden andere mögliche Wahrheiten und andere
mögliche Erzählungen - sozusagen unter der Hand -
marginalisiert und ausgeschlossen.

Insofern die besagten Perspektiven auf diese beiden
Aspekte des universalisierenden Gestus aufmerksam
machen, kann von einer nihilistischen Position keine
Rede sein, und es wird deutlich, warum eine Absage
an die Möglichkeit objektiver Erkenntnis als
Vorbedingung für eine politisch-engagierte Kritik betrachtet

werden kann. Zwar differiert das Engagement,
das dabei an den Tag gelegt wird, von Beitrag zu
Beitrag. Aber alle Beiträge zielen darauf ab. jenen
Wahrheiten und Identitäten zu ihrem Recht zu
verhelfen, die sich im «blinden Fleck» universalistischer
Erzählungen befinden. Da die poslkoloniale Kritik
dabei auf die vielfältigen Erfahrungen kolonialer
Marginalität abzielt, die auch nach der formalen
Entkolonialisierung noch längst nicht der Vergangenheit
angehören (vgl. Gandhi 1998, Grimm 1997), ist sie
insbesondere von der De- und Rekonstruktionsarbeit auf
dem Feld der kulturellen Differenz geprägt. Verhandelt
werden allerdings nicht die «natürlichen», essentialisti-
schen Kategorien der Rasse bzw. der Ethnie, sondern
solche, die im Lauf langer Kämpfe um Repräsentation
konstruiert worden sind. Damit rekonstruieren die
Vertreterinnen und Vertreter der Postkolonialismen
partielle, fragmentierte Identitäten jenseits des essen-
tialistischen Gegensatzes vom «Eigenen» und «Anderen»

(vgl. Hall 1994).

Möchte man die bisherigen Ausführungen
zusammenfassen, dann wird man nicht anders können, als
die genannten Ansätze in einem Dazwischen zu
plazieren - oder eben in einen Zwischen-Raum zwischen
Dekonstruktion und Rekonstruktion bzw. zwischen
Identität und Differenz. Vor diesem Hintergrund ist
Leela Gandhi zuzustimmen, wenn sie den
Vertreterinnen und Vertretern der Postkolonialismen ein
Denken bescheinigt, das sich «zwischen Nationalismus
und Internationalismus, strategischem Essentialismus
und Hybridität, Solidarität und Zerstreuung, einer
Politik der Struktur oder Totalität und einer Politik
des Fragments» (Gandhi 1998: ix; Us. d. Verf.) bewegt.
Allerdings sollte dieses Denken im Zwischen-Raum
nicht dahingehend verslanden werden, als strebe es
danach, die Widersprüche zwischen den genannten



Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks Julia Lossau 25

Polen aufzuheben. Vielmehr kann (und sollte) es als
ein Denken verstanden werden, das von der Spannung
lebt, «unvereinbare Dinge beieinander zu halten, weil
beide oder alle notwendig und wahr sind» (Haraway
1995: 33). Und so ungewohnt dieses Aushalten von
Widersprüchen auch sein mag, so ist es doch gerade
das Denken in Kategorien des Dazwischen, das die
Produktivität der «Post-Perspektiven» ausmacht.

3 Welt-Ordnung vom Klassenzimmer bis zum
Kanzleramt: Der geographische Blick

«What I find myself doing is rethinking geography».

Dieses Zitat stammt nicht, wie man vielleicht
vermuten könnte, aus dem Kontext der geographischen
scientific Community. Vielmehr war es der
Literaturwissenschaftler Edward Said, der von sich behauptete,
die Geographie neu/umzudenken (Said zitiert in Gregory

1995b: 447). Und in der Tat können seine Schriften

als sehr weitgehender Versuch gelesen werden, die
Geographie auf Grundlage der skizzierten Zwischen-
Position neu zu verhandeln. Im Zuge dieser Verhandlung

hat sich im Lauf der letzten zehn Jahre -
insbesondere im angelsächsischen Kontext - auch eine
postkoloniale Geographie entwickelt. Obwohl eine
wichtige Aufgabe der postkolonialen Geographinnen
und Geographen in einer Kritik des disziplinaren
Diskurses besteht, beschränken sie ihre Interventionen
längst nicht auf die Geographie in ihren disziplinaren
Grenzen. Im Vordergrund steht vielmehr die
Auseinandersetzung mit den Welt-Bildern des populären
geographischen Diskurses (vgl. Gregory 1994: 11),
die - vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt - in

unzählige Topographien von Macht und Wissen eingelassen

sind (vgl. auch Lossau 2000).

Als Klassiker in bezug auf diese populären Geographien

gilt Saids Buch «Orientalism» (Said 1978), in
dem er- in Anlehnung an Michel Foucaults Untersuchungen

zum Diskursbegriff und insbesondere dessen

«Archäologie des Wissens» (Foucault 1977, 1981) -
aufzeigt, wie der Orient in den entsprechenden
Diskursen des französischen und britischen Imperialismus
als das «Andere» Europas produziert wurde. Auch in
seinen späteren Arbeiten unterstreicht Said den
zentralen Stellenwert, den geographische Macht/Wissen-
Systeme oder imaginative Geographien innerhalb der
imperialen Diskurse innehaben: Der Imperialismus
stelle eine Form geographischer Gewalt dar, mit deren
Hilfe die ganze Welt erforscht, kartiert und letztlich
unter (westliche) Kontrolle gebracht werde (Said
1994). Als entscheidendes Moment dieser Gewalt
gilt die Fixierung und Normalisierung der vermeintlich

homogenen Kategorien des «Eigenen» und der
«Anderen» - handelt es sich bei den imaginativen
Geographien doch um «spannungsgeladene Konstel¬

lationen von Macht, Wissen und Räumlichkeit, die in
einem <Hier> zentriert sind und auf ein <Dort> projiziert

werden» (Gregory 1995a: 29; Üs. d. Verf.).
In dieser Konzeption von «Geographie» wird der
populär-geographische Blick - der Blick auf vermeintlich

natürliche imaginative Geographien also - seines
Status als Prophet einer gleichsam naturgegebenen
Wahrheit beraubt. Er wird umgekehrt als eine
diskursive Praxis gefaßt, mit deren Hilfe die scheinbar
natürliche geographische Wirklichkeit erst produziert
wird. Denn in dieser Konzeption wird deutlich, daß die
diskursive (Re-)Produktion einer bestimmten
Wirklichkeit immer auch eine Verortung der Objekte und
Identitäten beinhaltet, die wiederum die «Ordnung
der Dinge» natürlich erscheinen läßt - als müsse sie so
und könne sie nicht auch ganz anders sein.

Inwiefern aber kann die Logik dieses Blicks auch
als charakteristisch für den disziplinaren geographischen

Diskurs gelten? Zur Beantwortung dieser Frage
bietet es sich an, den Ursprüngen dieser Logik auf die
Spur zu kommen. Dabei kann mit Foucault (1974)
argumentiert werden, daß sich während des 17.
Jahrhunderts ein neues Erkenntnisprinzip etablierte, das
sich, um einen Begriff von Armin Nassehi (1999)
«zweckzuentfremden», durch eine «Paradoxie der
Sichtbarkeit» auszeichnete. Was aber bedeutet das -
Paradoxie der Sichtbarkeit:
Ohne ins Detail zu gehen, bedeutet es, daß sich zu dieser
Zeit insbesondere innerhalb des nalurgeschichtlichen
Felds eine nicht anders als naiv zu bezeichnende
«Benennung des Sichtbaren» (Foucault 1974:173) vollzog:

Das, was gesehen wurde, wurde durch das, was
gesagt wurde, auf eine ganz bestimmte Weise sichtbar
gemacht, auf daß es so und nicht anders gesehen wurde.
Denn die Naturgeschichte halte, wie Foucault schreibt,
die Aufgabe, «die Sprache dem Blick sehr nahe zu bringen

und die betrachteten Dinge möglichst in die Nähe
der Wörter zu rücken» (Foucault 1974:173).
Genau dies ist es nun, was als Paradox der
Sichtbarkeit bezeichnet werden kann: der naive Glaube
an die Natürlichkeit evidenter Dinge, die - in eine

ganz bestimmte Ordnung gebracht - sichtbar gemacht
wurden und folglich so und nicht anders gesehen
wurden. Und genau dies ist es auch, was sich innerhalb
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts im Rahmen
des «frühen» geographischen Diskurses vollzog und
letztlich zur Entstehung der modernen geographischen
Wissenschaft führen sollte (vgl. zum folgenden Gregory

1994: 15ff.; Stoddart 1986: 32ff.): Es manifestierte

sich jener Blick, der die vermeintlich natürliche
Natur mittels Beschreibung, Klassifikation und
Vergleich vor sich ausbreitete und so eine panoptische
Position konstruierte, von der aus geordnet und objektiviert

werden konnte. Dieser naturalisierende Blick
aber richtete sich nicht nur auf «Natur», sondern
auch auf Völker und Gesellschaften (Stoddart 1986:



26 Geographica Helvetica Jg. 55 2000/Heft 1

32ff.) - und erfuhr damit genau jene «Ausweitung»,
die die Formierung des klassischen geographischen
Gegenstands der «Raumgestalten» möglich machte,
«in denen <Natur>, <Kultur> und «Gesellschaft) zu einer
Einheit zusammengewachsen» (Werlen 1997:44) sind.
Man kann sich die Logik dieses Blicks - anschaulich
vereinfacht - auch folgendermaßen vorstellen:

«Wenn Jemand ein Ding hinter einem Busche versteckt,
es eben dort wieder sucht und auch findet, so ist an

diesem Suchen und Finden nicht viel zu rühmen: so aber
steht es mit dem Suchen und Finden der «Wahrheit» innerhalb

des Vernunft-Bezirkes. Wenn ich die Definition des

Säugethieres mache und dann erkläre, nach Besichtigung
eines Kameeis: Siehe, ein Säugethier, so wird damit eine
Wahrheit zwar ans Licht gebracht, aber sie ist von begrenztem

Werthe, ich meine, sie ist durch und durch anthropo-
morphisch und enthält keinen einzigen Punct, der <wahr

an sich>, wirklich und allgemeingültig, abgesehen von dem

Menschen, wäre» (Nietzsche 1988:883).

Damit aber kann festgehalten werden, daß es sich bei
den vermeintlich natürlichen Landschaften, Ländern
oder «Kulturräumen», die (zusammen mit den «darin
lebenden Menschen») die Welt der traditionellen
Geographie bildeten, um Räume «konstruierter
Sichtbarkeit» (Rajchman 1991 zit. in Gregory 1998: 23;
Üs. d. Verf.) handelte, die durch den spezifisch
geographischen Blick erst «erfunden» wurden. Und wenngleich

hier nicht behauptet sei, es gebe in der
fachwissenschaftlichen Geographie bis heute nur diesen einen
naturalisierenden Blick auf evidente Gegenstände,
so hat es doch oftmals den Anschein, als sei die
«Grundeinstellung» erhalten geblieben. Diese
Grundeinstellung besteht in einer objektivistischen Sicht der
Dinge, in der eine sichtbar gemachte Wirklichkeit als
die einzig mögliche Wirklichkeit angesehen wird.

Spätestens an dieser Stelle zeigt sich, warum die
oben eingeführte Unterscheidung zwischen einem
populären Diskurs einerseits und einem disziplinaren
Diskurs andererseits lediglich aus heuristischen Gründen

getroffen werden kann: weil es aus einer Zwi-
schen-Position heraus betrachtet letztlich keine Rolle
spielt, ob imaginative Geographien nun innerhalb oder
außerhalb der fachwissenschaftlichen Geographie (re-)
produziert werden. Die Verortung essentialistischer
Entitäten auf vermeintlich natürlicher Grundlage - sei
sie nun geographischer, (sicherheits-)politischer, (poli-
tik-)wissenschaftlicher oder auch «ganz alltäglicher»
Art - muß vielmehr immer dazu führen, daß die Kon-
tingenz der Wirklichkeit auf überschaubare geographische

Abstraktionen reduziert und in eine ganz
bestimmte Ordnung gebracht wird. Und zwar in eine
Ordnung, die andere Ordnungen ausschließen und
andere Wahrheiten marginalisieren muß.
Solche Welt-Ordnungen gilt es aus der Zwischen-Posi-
tion heraus zu dekonstruieren; d. h. es gilt aufzuzeigen,

daß die geographische Wirklichkeit nicht per se ist,
sondern immer wieder aufs neue erst (re-)produziert
wird. Aber nicht nur das: Mit der Dekonstruktion
verbindet sich immer auch der Versuch, andere und wenn
möglich bessere Welt-Bilder zu skizzieren.

4 Entdecken Sie Kiloland! -

eines Welt-Bilds
De- und Rekonstruktion

Im Frühjahr 2000 berichtete die «Süddeutsche
Zeitung», daß es auf der Insel Kiloland vor der
afrikanischen Westküste zu gewalttätigen Auseinandersetzungen

zwischen der Mehrheit der Adonia und der
Minderheit der Butonia gekommen sei (vgl. Podak
2000). Angesichts der bürgerkriegsähnlichen Zustände,
so der Bericht weiter, habe die Regierung Kilolands
die Vereinten Nationen zu Hilfe gerufen. Die
Vereinten Nationen wiederum hätten die Entsendung
einer internationalen Friedenstruppe beschlossen und
NATO und WEU ein entsprechendes Mandat erteilt.
Aber da die NATO zu diesem Zeitpunkt schon anderweitig

engagiert gewesen sei, habe die WEU nach

Absprachen mit der Allianz beschlossen, den Frieden
auf Kiloland unter Rückgriff auf NATO-Mittel im
Alleingang wiederherzustellen. Diesem Alleingang der
europäischen Militärorganisation war es wohl auch
geschuldet, daß sich die Medien weniger mit der
Entdeckung Kilolands als vielmehr mit den infrastrukturellen

Details des WEU-Einsatzes beschäftigten. Vor
dem Hintergrund dieser Details aber geriet das kaum
entdeckte Kiloland wieder in Vergessenheit, und auch
das Schicksal einer kleinen Gruppe europäischer
Zivilisten, die Gefahr gelaufen waren, zwischen die Fronten

zu geraten, schien bis auf den heutigen Tag keine
weitere Meldung wert.

Es darf angenommen werden, daß von Kiloland auch
in Zukunft nicht mehr allzu oft die Rede sein wird.
Denn «natürlich» existiert diese Insel nicht «wirklich».

Sie stellt vielmehr eine Konstruktion dar - eine
Konstruktion innerhalb einer gemeinsamen
«Krisenmanagement-Übung» von NATO und WEU, die im
Frühjahr 2000 unter dem Codenamen CMX/Crisex
2000 durch-«gespielt» wurde. Dieses «Krisenmanagement-Spiel»

kann als trefflicher Ausdruck des derzeit
wohl wirkungsmächtigsten Welt-Bilds gelten - und
zwar nicht nur der europäischen Außen- und
Sicherheitspolitik. Es repräsentiert die Welt als eine, die
von ethnisch-kulturellen Konfliktlinien durchzogen ist.
Den entscheidenden Impuls dürfte hier der
Politikwissenschaftler Samuel Huntington gegeben haben,
der die neue Wirklichkeit der internationalen
Beziehungen in seinem Aufsatz über den «Clash of Civi-
lizations» (Huntington 1993) öffentlichkeitswirksam
auf den Punkt gebracht hat. Nach dem Ende des
Kalten Krieges, so Huntington, sei diejenige Bruch-



Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks Julia Lossau 27

linie wieder relevant geworden, die bereits um 1500
das westliche vom orthodoxen Christentum sowie dem
Islam getrennt habe. Damit habe der «Samtene
Vorhang der Kultur» den «Eisernen Vorhang der
Ideologie» ersetzt, der allerdings so samten gar nicht sei,
sondern zuweilen eine blutige Konfliktlinie darstelle
(Huntington 1993: 31).
Die Argumentation Huntingtons kann als idealtypisch

für die oben skizzierte Logik des geographischen

Blicks gelten. Dabei sei an dieser Stelle
dahingestellt, ob sich der Autor über die Wirkungsmacht
seiner Beiträge im Klaren ist oder nicht. Jedenfalls
tut er nichts anderes, als ein ethnisch fragmentiertes
Welt-Bild zu produzieren, in dessen gedachter Mitte
die partikularen Interessen des «Eigenen» stehen. Mit
anderen Worten: Er nimmt eine radikale Schließung
der kontingenten Wirklichkeit vor und reduziert sie

auf die überschaubaren geographischen Imaginationen
des «Eigenen» und des «Anderen».
Nun erinnert aber CMX/Crisex 2000 daran, daß
geographische Imaginationen keine bunten Blumen auf
der semantischen Spielwiese der Politikwissenschaften
darstellen. Im Gegenteil: «Wissen ist Macht -
geographisches Wissen ist Weltmacht» (zit. etwa in Brogiato
1998). Noch pointierter hat der französische Geograph
Yves Lacoste den Zusammenhang zwischen Macht
und geographischem Wissen formuliert: «La geographie,

ga sert, d'abord, ä faire la guerre» (Lacoste
1985). Zwar vermag die Rhetorik von CMX/Crisex
2000 durchaus den Anschein zu vermitteln, als sei «la

guerre» mittlerweile durch «das Krisenmanagement»
ersetzt worden. Euphemismen dieser Art sollten
allerdings niemanden daran hindern, die realen Effekte
zu betrachten, die der geographische Blick zeitigt.
Eine Betrachtung dieser Realität des Diskurses aber
verführt förmlich dazu, der Dekonstruktion des in
ethnisch homogene Blöcke zerfallenen Welt-Bilds eine

Bewegung der Rekonstruktion folgen zu lassen. Und
so soll im folgenden versucht werden, dem konflikthaften

Weltbild eines Samuel Huntington, in dessen

Mittelpunkt das «Eigene» ruht, ein anderes und wenn
möglich besseres Bild der Welt entgegenzusetzen.

Zu diesem Zweck bietet es sich an, einmal zu prüfen,
inwieweit von den Antagonistinnen und Antagonisten
Huntingtons ein solch anderes Bild gezeichnet wird.
Zwar können die vielen Kritiken des Clash of Civili-
zations kaum über einen Kamm geschoren werden -
reichen die Erwartungen doch von der Hoffnung auf
einen verstärkten interkulturellen Austausch über die
tendenzielle bis hin zur absoluten Auflösung kultureller

Unterschiede im «globalen Dorf» der Weltgesellschaft.

Was allerdings viele, die dem «Kampf der
Kulturen» ablehnend gegenüberstehen, eint, ist der
Bezug auf einen Begriff, dessen aktuelle Popularität
ihresgleichen sucht: den Begriff der Globalisierung.
Und vielleicht kann der hoffnungsvolle Tenor als

symptomatisch für diejenigen Positionen gelten, die
im Rahmen der sozialwissenschaftlichen und soziologischen

Debatten zum Tragen kommen (vgl. hierzu
Nassehi 1998: 151ff): Dort scheint unter dem Stichwort

«Globalisierung» weniger der Kampf als vielmehr
der Ausgleich zwischen den Kulturen antizipiert zu
werden. Mit anderen Worten: Die sozialwissenschaftlichen

Beiträge sind vielfach durch die Hoffnung
gekennzeichnet, daß die Welt zu derjenigen «Einen
Welt» zusammenwächst, deren Bild schon in den 70er
Jahren von Ökologie- und «Dritte-Welt»-Bewegungen
gezeichnet wurde - wenn auch als Provokation.

Aber so «schön» das Bild dieser «Einen Welt» auch
sein mag: Es stellt sich die Frage, ob diejenigen, die
Huntington auf diese Art und Weise entgegentreten,
letztlich über dessen Thesen hinauskommen können.
Damit sei - um möglichen Mißverständnissen
vorzubeugen - keinesfalls angedeutet, seine Kritikerinnen

und Kritiker argumentierten nicht «besser» im
Sinne einer universalistischen Moral. Im Gegenteil:
Ihre Einwände beruhen vielfach auf den Grundsätzen
einer universalistischen Liberalität, die eine an par-
tikularistischen Interessen orientierte Machtpolitik
ausschließen und ihr die wohlwollende Achtung
«anderer» ethnischer Traditionen entgegensetzen
möchte - ganz im Sinne der Gleichheit und Freiheit
aller Menschen.
Wenn hier also bezweifelt wird, daß die Kritikerinnen
und Kritiker Huntingtons über die Thesen des von
ihnen Kritisierten hinauskommen können, dann nicht,
weil ihnen eine Verfehlung humanistischer Ansprüche
unterstellt würde. Was ihnen hingegen unterstellt wird,
ist folgendes: Obwohl - oder, besser noch, gerade
weil - sie vor dem Hintergrund einer universalistischhumanistischen

Folie argumentieren, können sie nicht
über die Rede von konflikthaften kulturellen
Differenzen hinauskommen. Und zwar deshalb, weil auch
sie letztlich nichts anderes tun, als essentialistische
(National-)Kulturen zu verorten, d. h. an ein «eigenes»

und «eigentliches» Territorium zu binden. Denn
auch sie unterlegen wie selbstverständlich die onto-
logische Existenz verschiedener Kulturen; auch sie

gehen wie selbstverständlich davon aus, daß die jeweilige

«Kultur», die jeweilige «Zivilisation» oder auch
die jeweilige «Gesellschaft» eine ontologische Einheit
darstellt: einen identitätsstiftenden, durch gesellschaftliche

Gemeinschaft harmonisierten Zusammenhang
(vgl. Nassehi 1997: 189ff). Es dürfte auf der Hand
liegen, daß Konzepte, die diesen Mythos gesellschaftlicher

Gemeinschaft transportieren, personelle und
kollektive Identitäten in ein «stahlharte[s] Gehäuse
der Zugehörigkeit» zwängen (Nassehi 1997). Folglich
können sie kaum dazu beitragen, (national-)kulturelle
Grenzen zu überwinden. Sie müssen sich im Gegenteil
als Bestandteil desjenigen Problems erweisen, das zu
lösen sie angetreten sind.



28 Geographica Helvetica Jg. 55 2000/Heft 1

Dennoch können sie, sozusagen invers und zusammen

mit dem in homogene ethnische Blöcke zerfallenen

Welt-Bild, dazu beitragen, andere und bessere
Welt-Bilder zu skizzieren. Denn im Zwischen-Raum
des in ethnisch homogene Blöcke zerfallenen Welt-
Bilds einerseits und des universalistischen, auf
harmonischen Ausgleich bedachten Welt-Bilds andererseits
kann eine Praxis entwickelt werden, die es erlaubt,
immer wieder andere, subversive und auch bessere
Momentaufnahmen der «Einen Welt» zu skizzieren.
Diese Praxis beansprucht keinen «eigenen» Raum,sondern

bewegt sich kontinuierlich zwischen ihren beiden
Anderen. Im Rahmen ihrer permanenten Ortswechsel,
die einem unablässigen Hin und Her gleichkommen,
aber scheinen immer wieder andere, vorläufige Welt-
Bilder auf: Welt-Bilder, die sich oft nur «um Haaresbreite»

von ihren jeweils Anderen unterscheiden und
die sich dennoch (oder gerade deshalb) allen Versuchen

der Fixierung durch einen panoptischen Blick
entziehen.
Diese (Vexier-)Bilder verzichten ebenso auf den
Anspruch, allgemeingültig oder objektiv zu sein, wie
sie ohne die fixierende Verortung eines essentialisti-
schen «Eigenen» und «Anderen» auskommen. Und
wenn sie zudem das Adjektiv «besser» für sich in
Anspruch nehmen, dann ist damit kein absolutes
«Besser» gemeint, wie es etwa mit der universalistischen

Moral der Aufklärung verbunden ist. Zwar
interveniert die skizzierte Praxis gegen die Durchsetzung
partikularistischer «Eigen»-Interessen auf Kosten von
«Anderen». Aber sie erinnert auch an den inklusiv-
exklusiven, den falsch universalisierenden Charakter
großer Erzählungen im Sinne der conditio humana.
Damit macht sie nicht nur darauf aufmerksam, daß
der Traum einer universellen Moral als ausgeträumt
zu betrachten ist (vgl. Podak 2000). Vielmehr strebt
sie auch danach, jenen Wahrheiten und Identitäten
zu ihrem Recht zu verhelfen, die gleichsam «unter
der Hand» immer wieder aufs neue ausgeschlossen
werden. Dabei kommt sie allerdings nicht umhin, den

vorläufigen, partiellen und fiklionalen Charakter der
von ihr verhandelten (und letztlich aller) Wahrheiten
und Identitäten zu betonen.
Wie wichtig letzteres ist, kann wohl nicht oft genug
betont werden - ist es doch gerade das Denken in
Differenzen, dem diese Praxis ihre dissidenten Potentiale

überhaupt nur verdankt. Und so sei abschließend
daran erinnert, daß das Denken im Zwischen-Raum
immer darauf abzielen muß, sich zwischen Identität
und Differenz zu bewegen, ohne die Unvereinbarkeit
dieser beiden Pole aufzuheben. Anders ausgedrückt:
So wichtig es auf dem Terrain der Dekonstruktionen
ist, den Pol der Identität nicht zu vergessen, so wichtig
ist es auf dem Terrain der Rekonstruktionen, den Pol
der Differenz nicht aus den Augen zu verlieren. Denn
würde die Differenz aus den Augen verloren, dann
täte das Denken im Zwischen-Raum letztlich nichts

anderes als das, was es dem geographischen Blick
zum Vorwurf macht: Es würde die Welt von einem
freischwebenden Aussichtspunkt aus ordnen - ohne
zu bedenken, daß es einen solchen Aussichtspunkt
schon allein deshalb nicht geben kann, weil es die
Welt als solche nicht gibt, und daß schlicht nichts
gedacht werden kann, was vor seiner Bezeichnung von
Interesse wäre.

5 Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks

Inwiefern also kann das Denken im Zwischen-Raum
dazu beitragen, den geographischen Blick zu
bereichern? Sein Beitrag liegt gewissermaßen darin, das eben

Gesagte aufzuzeigen: daß es einen freischwebenden
Aussichtspunkt ebensowenig geben kann wie die eine,
natürliche geographische Wirklichkeit. Damit fordert es

dazu auf, sich weniger auf die Betrachtung eines Gegenstands

als darauf zu konzentrieren, auf welche Art und
Weise dieser Gegenstand - auch innerhalb des eigenen
Arbeitens - betrachtet und damit (re-)produziert wird
(in bezug auf die Soziologie vgl. Nassehi 1999:359). Mit
anderen Worten: Es fordert dazu auf, vertraute
Ordnungen in Frage zu stellen, felsenfeste Überzeugungen
zu überdenken und gewohnte Denkschemata zu
hinterfragen.

Ganz im Sinne dieser permanenten Verunsicherung
(insbesondere auch in bezug auf das eigene Arbeiten)
sei abschließend noch eine Schwierigkeit thematisiert,
der sich die postkoloniale Kritik immer wieder
aussetzen muß. Dabei handelt es sich um die Schwierigkeit,

letztlich nicht über den identifizierenden Gestus
der Begriffsherrschaft, in dessen Mittelpunkt das westliche

Subjekt steht, hinauskommen zu können. Diese
Schwierigkeit muß wohl als «größte anzunehmende
Schwierigkeit» betrachtet werden, denn sie stellt - und
beantwortet zugleich - die Frage, ob nicht auch die
Praxis der Postkolonialismen letztlich «immer noch
die <Psyche> des Westens repräsentiert, den Spiegel, in
dem das Subjekt des Westens sich selbst festhält, selbst
wenn es dies nur tut, um sein eigenes Verschwinden
zu beklagen» (Dhareshwar 1990: 232; Üs. d. Verf.).
Wenn aber diese Schwierigkeit nicht von der Hand
zu weisen ist, dann stellt sich die Frage nach ihren
Konsequenzen in bezug auf die skizzierte Verunsiche-
rungs-Praxis. Denn wenn die postkolonialen Projekte
letztlich zum Scheitern verurteilt sind, weil sie trotz
aller Bemühungen nichts anderes zu (re-)produzieren
vermögen als das, was sie «eigentlich» zu überwinden
gehofft hatten - dann stellt sich die Frage, ob überhaupt
für Verunsicherung plädiert werden sollte.
Aber läßt diese Schwierigkeit tatsächlich keine andere
Wahl als die schlechte Wahl der Resignation? Oder
bezeichnet sie nicht vielmehr dasjenige Dilemma, das
bereits in der Einleitung thematisiert wurde? Dasjenige

Dilemma also, das darin besteht, immer wieder



Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks Julia Lossau 29

aufs neue Vielheiten produzieren und die Grenzen
sprachlicher Bezeichnungen überschreiten zu wollen?
Und doch immer schon zu wissen, daß Vielheiten nicht
produziert und die Grenzen sprachlicher Bezeichnungen

nicht überschritten werden können?
Wenn dieses Dilemma aber schon einleitend bestand,
und der Beitrag trotzdem geschrieben wurde, dann
sollte es auch im Anschluß an den Beitrag nicht dazu
führen, entmutigt die Hände in den Schoß zu legen.
Mit anderen Worten: Auch wenn (oder gerade weil)
die besagte Schwierigkeit ernst genommen werden
muß; auch wenn (oder gerade weil) es zu keiner Zeit
gelingen konnte, «über den Begriff hinauszugelangen»
(Adorno 1982), so besteht kein Anlaß zur Resignation.

Im Gegenteil - hat sich doch im Lauf des

Beitrags gezeigt, daß es gar nicht im Sinne eines Denkens
im Zwischen-Raum sein kann, über den Begriff
hinauszugelangen. Das Ziel muß vielmehr in der «eigentlich»

unmöglichen Verweigerung einer Struktur bestehen,

«die man angreift und zugleich verinnerlicht hat»
(Spivak 1993 zit. bei Grimm 1997). Und damit nicht
zuletzt den eigenen Blick immer wieder aufs neue zu...
verunsichern.

Dank
Mein Dank gilt Andrea Kofler, Bettina Fredrich und
Doris Wastl-Walter, die es mir ermöglicht haben, das

Konzept «Verunsicherungen» im Rahmen des
Kulturgeographischen Kolloquiums an der Universität Bern
(Wintersemester 2000/2001) einer anregenden Diskussion

auszusetzen. Danken möchte ich auch Roland
Lippuner, der das diesem Beitrag zugrundeliegende
Vortragsmanuskript kritisch kommentiert hat, und
der Bonner Romanistin Esther Winkelmann, die die
Zusammenfassung ins Französische übersetzt hat.

Literatur
Adorno.T. W. (1982): Negative Dialektik. - 3. Auflage,
Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Brogiato, H. P. (1998): «Wissen ist Macht - geographisches

Wissen ist Weltmacht». Die schulgeographischen
Zeitschriften im deutschsprachigen Raum (1880-1945)
unter besonderer Berücksichtigung des Geographischen

Anzeigers. - Materialien zur Didaktik der
Geographie 18, Trier.
Butler, J. (1993): Kontingente Grundlagen: Der
Feminismus und die Frage der «Postmoderne».- In: Benha-
bib, S. et al. (Hrsg.): Der Streit um Differenz. Feminismus

und Postmoderne in der Gegenwart. - Frankfurt
am Main: 31-58.

Dhareshwar, V (1990): The predicament of theory. -
In: Kreiswirth, M. & M. Cheetham (Hrsg.): Theory
between the disciplines: Authority / vision / politics,
Ann Arbor: 231-250.

Foucault, M. (1974): Die Ordnung der Dinge. Eine

Archäologie der Humanwissenschaften. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.
Foucault, M. (1977): Überwachen und Strafen. -
Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Foucault,M. (1981): Archäologie desWissens.-Frank-
furt am Main: Suhrkamp.
Gandhi, L. (1998): Postcolonial Theory. A Critical
Introduction. - New York: Columbia.
Gregory, D. (1994): Geographical imaginations. -
Cambridge, Oxford: Blackwell.
Gregory, D. (1995a): Between the book and the lamp:
imaginative geographies of Egypt, 1849-50. - In:Trans-
actions ofthe Institute of British Geographers 20 (NS):
29-57.

Gregory, D. (1995b): Imaginative geographies. - In:
Progress in Human Geography 19:447-485.
Gregory, D. (1998): Power, knowledge and geography.

- In: Gebhardt, H. & P. Meusburger (Hrsg.): Exploration

in Critical Human Geography. Hettner-Lecture
1997 with Derek Gregory. - Hettner-Lectures 1,

Heidelberg: 9-40.

Grimm, S. (1997): Postkoloniale Kritik. Edward Said,
Gayatri C. Spivak, Homi K. Bhabha.-In: Die Beute 14:

48-61.

Hall, S. (1994): Rassismus und kulturelle Identität.
Ausgewählte Schriften 2. - Hamburg: Argument.
Haraway, D. (1995): Ein Manifest für Cyborgs. - In:
dies. (Hrsg.): Die Neuerfindung der Natur. Primaten,
Cyborgs und Frauen. - Frankfurt am Main. New York:
33-72.

Huntington, S. (1993): The Clash of Civilizations? -
In: Foreign Affair 72,3:22-49.
Lacoste, Y. (1985): La geographie, 5a sert, d'abord, ä

faire la guerre. - 3. Auflage, Paris: Maspero.
Lossau, J. (2000): Anders denken. Postkolonialismus.
Geopolitik und Politische Geographie. - In: Erdkunde
54:157-168.
Nassehi, A. (1997): Das stahlharte Gehäuse der
Zugehörigkeit. Unscharfen im Diskurs um die «mul-
tikullurelle Gesellschaft». - In: ders. (Hrsg.): Nation,
Ethnie, Minderheit. - Beiträge zur Aktualität ethnischer

Konflikte, Köln, Weimar, Wien: 177-208.

Nassehi, A. (1998): Die «Welt»-Fremdheit der
Globalisierungsdebatte. Ein phänomenologischer Versuch. -
In: Soziale Welt 49:151-166.
Nassehi, A. (1999): Die Paradoxie der Sichtbarkeit.
Für eine epistemologische Verunsicherung der (Kul-
tur-)Soziologie. - In: Soziale Welt 50: 349-362.

Nietzsche, F. (1988): Ueber Wahrheit und Lüge im
aussermoralischen Sinne. - In: ders.: Sämtliche Werke.
Kritische Sludienausgabe. Hrsg. von Giorgio Colli
und Mazzino Montinari. Bd. 1. - 2. Auflage, Berlin:
873-890.

Podak, K. (2000): «Gibt es auf Erden ein Maaß?»

- Die Zehn Gebote, die aus dem Christentum
kommende Moral - und die Schwierigkeiten mit der
Ethik nach dem Tod Gottes. - In: Feuilleton-Beilage



30 Geographica Helvetica Jg. 55 2000/Heft 1

der Süddeutschen Zeitung 94, 22723724. April 2000,
München: I.
Rajchman, J. (1991): Foucault's art of seeing. - In:
ders.: Philosophical events: essays of the 80s, New York:
68-102.
Said, E. (1978): Orientalism. - New York: Vintage.
Said, E. (1994): Kultur und Imperialismus.
Einbildungskraft und Politik im Zeitalter der Macht. - Frankfurt

am Main: Rombach.
Spivak, G. C (1993): Outside in theTeaching Machine.

- London, New York: Routledge.
Spykman, N. (1938): Geography and Foreign Policy, II.
- In: American Political Science Review 32:213-236.
Stoddart, D. R. (1986): On geography and its history.
- Cambridge, Oxford: Blackwell.
Werlen,B. (1997): Sozialgeographie alltäglicher Regio-
nalisierungen. Bd. 2. Globalisierung, Region und Regio-
nalisierung. - Erdkundliches Wissen 119, Stuttgart:
Steiner.

Zusammenfassung: Für eine Verunsicherung des

geographischen Blicks: Bemerkungen aus dem Zwischen-
Raum
Die postkoloniale Kritik, die auf einem widersprüchlichen

Denken in einem immer wieder anderen
Zwischen-Raum basiert, zeichnet sich durch ein
entschiedenes Interesse an der De- und Rekonstruktion
geographischer Welt-Bilder aus. Dessen ungeachtet
hat sich die deutschsprachige Geographie bisher kaum
mit den postkolonialen Interventionen auseinandergesetzt.

Das ist insofern bedauerlich, als sie viel dazu
beitragen können, den geographischen Blick auf die
«Ordnung der Dinge» zu bereichern. Vor diesem
Hintergrund wird - in Einklang mit den
dekonstruktiv-rekonstruktiven Bewegungen des Postkolonialismus

und in Auseinandersetzung mit dem derzeit wohl
wirkungsmächtigsten Welt-Bild - eine Praxis skizziert,
die es erlaubt, immer wieder andere und bessere Welt-
Bilder zu entwerfen. Diese Bilder verzichten ebenso
auf den Anspruch, allgemeingültig zu sein, wie sie
ohne die fixierende Verortung eines «Eigenen» und
«Anderen» auskommen. Damit korrespondieren sie
mit einem Denken, das dazu aufruft, gewohnte
Denkschemata in Frage zu stellen und nicht zuletzt den eigenen

Blick immer wieder aufs neue zu verunsichern.

structing one of the most populär geographical imag-
inations of the present, a postcolonial and dissident
practice of mapping is sketched out. Adopting the
perspective of an in-between positionality, this practice
dismisses the essentialist categories of the same and
the other and, by doing so, leads to other visions, and
hopefully improved visions. of cultural localisation.
These visions correspond to a way of thinking that
appeals for the destabilisation of taken-for-granted
truths and, therefore, seeks to disturb the geographical

gaze envisioning a geographical reality that sup-
posedly does not argue, but just is.

Resume: Destabiliser le regard geographique:
remarques relatives ä l'espace entre-deux
La critique postcoloniale, qui se fonde sur une pensee
contradictoire dans un entre-les-espaces toujours autre,
se caracterise par la volonte de deconstruire et de
reconstruire les images geographiques. Toutefois, jus-
qu'ä present la geographie germanophone n'a guere
discute les interventions postcoloniales. C'est d'autant
plus regrettable qu'elles peuvent contribuer ä enrichir
le regard geographique, qui scrute une realite preten-
dant simplement exister sans pouvoir etre vue de dif-
ferentes manieres.Tenant compte de ces donnees, nous
esquissons - en prenant pour modele les mouvements
deconstructifs-reconstructifs du postcolonialisme et en
discutant l'image actuellement preponderante - une
pratique qui permet d'ebaucher toujours d'autres et de
meilleures images geographiques. Celles-ci renoncent
autant ä une valeur universelle qu'ä une localisation
fixe d'un «Soi» et d'un «Autre». Ainsi, elles correspondent

avec Pappel ä remettre en question la maniere
coutumiere de penser et ä constamment destabiliser
le propre regard.

Summary: Towards a Disturbance ofthe Geographical
Gaze: Remarks from an in-between space
Operating in an interdisciplinary and inconsistent in-
between space, the critical discourse of postcolonial-
ism shows a decided interest in the deconstruction as
well as the reconstruction of geographical imagina-
tions. As such, it can teach valuable lessons to a scientific

Community which until now has barely paid attention

to the nexus of (imperial) power, knowledge, and
geography. Against this background and by decon-

Dipl.-Geogr. Julia Lossau, Georgstrasse 16, D-53111
Bonn.
e-Mail: uzs84t@uni-bonn.de


	Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks : Bemerkungen aus dem Zwischen-Raum

